

Edited by Amelia Glaser and David Weintraub Translated by Amelia Glaser Illustrations by Dana Craft

## PROLETPEN

# PROLETPEN

### America's Rebel Yiddish Poets



EDITED BY Amelia Glaser and David Weintraub

> TRANSLATED BY Amelia Glaser

WITH ILLUSTRATIONS BY Dana Craft

SPECIAL EDITORIAL ASSISTANCE FROM Yankl Salant

THE UNIVERSITY OF WISCONSIN PRESS Dora Teitelboim Center for Yiddish Culture The University of Wisconsin Press 1930 Monroe Street Madison, Wisconsin 53711

www.wisc.edu/wisconsinpress/

3 Henrietta Street London WC2E 8LU, England

Copyright © 2005 The Dora Teitelboim Center for Yiddish Culture, Inc. All rights reserved

I 3 5 4 2

Printed in the United States of America

Library of Congress Cataloging-in-Publication Data Proletpen : America's rebel Yiddish poets / edited by Amelia Glaser and David Weintraub ; translated from the Yiddish by Amelia Glaser ; illustrations by Dana Craft ; special editorial assistance from Yankl Salant. p. cm. "A Dora Teitelboim Center for Yiddish Culture publication." Includes bibliographical references. ISBN 0-299-20800-1 (hardcover : alk. paper) 1. Yiddish poetry—United States—Translations into English. 2. Yiddish poetry—20th century—Translations into English. 3. Yiddish poetry—United States—History and criticism. I. Glaser, Amelia. PJ5191.E3P76 2005 839'.113080973—dc22 2004025729

### Contents

Preface / David Weintraub ix Translator's Acknowledgments xi A Note on Orthography xiii Chronology xv

Introduction: The Days of Proletpen in American Yiddish Poetry / Dovid Katz 3

Urban Landscape

New York / Alexander Pomerantz 30 My New York Street Sings / Esther Shumyatsher 36 from *America* / Beresh Vaynshteyn 38 Shadows / Avrom Viktor 40 from "On the Hudson" / Nokhem Vaysman 42 Wolves / Y. A. Rontsh 44 By the River / Martin Birnbaum 48 On the Street Corner / L. Mattes 52 Men / Dora Teitelboim 54

Being a "Greener"

In Your Eyes / Dora Teitelboim 60 from "To My Shtetl Years" / Yosl Grinshpan 62 A Blessing Over Bread / Dovid Seltzer 64 Italian Masons / Sarah Barkan 66 vi Contents

The Miner's Family / Yosl Grinshpan 70 Sacco and Vanzetti / Ber Grin 74 Vanzetti's Ghost / Yosl Grinshpan 76 Visiting Jesus / Martin Birnbaum 82 On Roads / Ber Grin 88

Songs of the Shop

My Father the Foundryman / Alexander Pomerantz 100 Two Songs of a Blacksmith / Aaron Kurtz 108 At the Machine / Kalman Hayzler 112 The Machine / Kalman Hayzler II4 Figaro / A Shtriker 116 Strike / Aaron Rapoport 120 The Call / Aaron Kurtz 122 Chandeliers / Alexander Pomerantz 124 Shir Asheydim Ansher / Yosl Cutler 126 from "Going Up" / Sam Liptsin 128

Speaking of Scottsboro

Negro Song / Sarah Barkan 136 Scottsboro / Betsalel Friedman 138 Scottsboro / Y. A. Rontsh 142 Done a Good Job / Y. A. Rontsh 144 Neckst / Yosl Cutler 152 Grand Central by Night / Yosl Grinshpan 158 Negro on the Subway / Malka Lee 160 Whiteness / Zishe Vaynper 164 A Negro Dies / Beresh Vaynshteyn 166 Jim the Janitor Is Dead / Dora Teitelboim 170

### Encounters with the Elements

The Fly / Y. Nokhem 176 Hounds Howl at the Moon / Y. Nokhem 178 Earth Dream / Esther Shumyatsher 182 Breath of Spring / Sarah Fel-Yelin 186 Winter / Yuri Suhl 190 The Hungerdance / Menke Katz 192

#### Contents vii

The Man Who Is Out of Work Talks to His Son about the Sunset / L. Miller 198 Ballad of the Night / Y. A. Rontsh 200 Rain / Ber Grin 202 When the Moon Isn't Shining / L. Miller 204 To a Butterfly / Menke Katz 208

United in Struggle

Bring Me Your Woes / Sarah Barkan 220 Strike of the Coal Miners / A. Prints (Ber Grin) 222 In Any Case / Yosl Grinshpan 226 The Old Woman / Moyshe Nadir 228 My October Song / Yuri Suhl 230 Vengeance / Shmuel Kreyter 232 Eviction Fight / N. D. Korman 234 Rosa Luxemburg / Y. A. Rontsh 236 Anna Pauker / Nokhem Vaysman 238 We Are the Heirs / Isaac Platner 242 Not-a / Yosl Cutler 244

Matters of the Heart

Kh'hob dikh lib / Yuri Suhl 254 To My Beloved / R. G. Ka 256 Triangle / L. Miller 258 Threesome / Dora Teitelboim 260 Your Arms / Dora Teitelboim 2.62 Sonnet and Duet for Flapper and Poet / Alexander Pomerantz 264 Fight and Play / Sarah Kindman 266 My Heart / Moyshe Nadir 270 My Bas-Sheva / Moyshe Nadir 272 A Kiss / Malka Lee 276 In Pencil / Moyshe Nadir 278

The Poet on Poetry

The Song / L. Tur 284 I Have Not Woven My Poems . . . / Sarah Barkan 286 Today / Shifre Vays 288

### viii Contents

Sergei Yesenin / Yosl Kohn 290 Morris Winchevsky / A. Prints (Ber Grin) 294 To Mani Leyb / Shifre Vays 298 Hands / Chaim Schwartz 300 The Brave Coward / Menke Katz 302 Out of the Depths / Moyshe Nadir 310 Dead Chrysanthemums / Ber Grin 312

Wars to End All Wars

Spanish Lullaby / Aaron Kurtz 318 Andalusian Landscape / Aaron Kurtz 322 No Pasarán / Aaron Kurtz 326 War Lullaby / Dora Teitelboim 330 Greetings from My Shtetl (A Letter from Poland) / Chaim Plotkin 332 My Shtetl on the Dnestr / Ber Grin 336 Child, You New Man / Malka Lee 338 Toye-Voye / Esther Shumyatsher 340 Word / Zishe Vaynper 346

Matters of Life and Death

Her Three Unborn Baby Boys / Menke Katz 354 Suicide / Menke Katz 360 A Third / Moyshe Nadir 362 The Man Who Hanged Himself / Martin Birnbaum 366 A Man Falls at Work / Ber Grin 370 Selfwriting / Moyshe Nadir 372 Without God's Blessing / Hershl Miller 374 Kaddish / Hershl Miller 376 Afterwards / Moyshe Nadir 378 Gambling / Dora Teitelboim 380

The Poets 385 Bibliography 405

## Preface

Dora Teitelboim was an internationally renowned Yiddish poet whose fiery social motifs sang and wept joys and sorrows and above all, the love of mankind. Ms. Teitelboim, the poet for whom "the wind itself speaks Yiddish," had a dream of establishing an organization that would promote Yiddish poetry and prose to a new generation of Americans by making Yiddish works more accessible to the American public, thereby cultivating a new harvest of Yiddish educators, writers, speakers, and performers.

The Dora Teitelboim Center for Yiddish Culture, the initiator of this volume, continues the dream of its namesake by publishing high quality translations of Yiddish literature, running an annual writing contest, promoting the rich texture and beauty of Jewish culture through lectures and events, developing Yiddish educational programming and children's activities, and producing documentary film and radio programming. To date, the Center has published eight highly acclaimed volumes for adults and children including *All My Yesterdays Were Steps, The Last Lullaby: Poetry from the Holocaust, The Four Butterflies, The Little House, The Witness Trees, The New Country, The Jewish Book of Fables: The Selected Works of Eliezer Shtaynbarg, and Sereena's Secret, Searching for Home.* 

Yiddish has, for one thousand years, been the language of the troubadour, poet, sweatshop toiler, revolutionary, and dreamer. Yiddish became a vital expression of secular Jewish life, giving a solid footing to a people without a territory of their own. Although Yiddish fell victim to an unnatural death as a result of the Holocaust, it is experiencing a renaissance not seen for many years. This book is part of a series unearthing the beauty of Yiddish literature and demonstrating that Yiddish poetry and prose rivals the best of American literature. Since its founding, the Center has been determined to put a considerable number of unjustly ignored New York poets of the interwar years back on the map of Yiddish literature, both in the original Yiddish and in English translation. We feel certain that this volume will be the first of a number that will explore the magnificent creativity of so many American Yiddish poets who remain unknown to new generations of Yiddish students and enthusiasts, while ever more books and articles appear about the same few writers who now dominate the canon.

It must be said at once that politics has always been a driving force in Yiddish culture. The fact is that glaringly absent from nearly all Yiddish anthologies were some of the greatest poets of the twentieth century, all of whom were, at one time or another, affiliated with the Proletpen. In fact, so striking was their absence that the great Yiddish translator, Aaron Kramer, edited and published an entire book, *A Century of Yiddish Poetry*, dedicated to putting back into Yiddish literary history, in his words, "those who were utterly ignored or dismissed in a half-sentence."

In the twenty-first century it is hoped that rather than reviving the sectarianism that too often has divided Yiddish culture by "revising history" through false notions of quality control and outdated political litmus tests, thereby throwing out a significant part of Yiddish cultural history, that we knock down the walls that have divided us to work for the revival of our beloved culture and the study of its many internal diversities.

From this volume, we hope that finally we can grasp the wisdom gained from the Holocaust and set aside our lifelong political biases so that we can share another thousand years of Yiddish culture.

> David Weintraub Executive Director Dora Teitelboim Center for Yiddish Culture www.yiddishculture.org

## Translator's Acknowledgments

I hope that in years to come I will be able to repay my colleagues, family, and friends for the literary and personal support they have shown me throughout my work on this volume. Of the many people deserving of thanks, I would like to name three in particular: Dovid Katz of the University of Vilnius, Lithuania, first introduced me to Yiddish and to the idea for this collection, offered translation advice, and supplied background information and poetry by his father, Menke Katz. Dov-Ber Kerler of Indiana University advised me at Oxford, where this book began as a master's thesis in Yiddish Studies. Itche Goldberg of the Zhitlovsky Foundation and *Yidishe kultur* has donated hours to my understanding of Yiddish poetry in America and to shaping the volume at many stages along the way.

Many thanks also go to several individuals whose comments and editing led to significant changes in the text. Among these are Shoshana Balaban-Wolkowicz, Gabriella Safran, Kathryn Hellerstein, Vera Szabo, Bernard Gowers, Joel Berkowitz, Marc and Beatrice Caplan, Jeremy Grant, Steven Zipperstein, Gregory Freidin, Monika Greenleaf, Eddie Portnoy, Yankl Salant, Ken Moss, Marci Shore, my parents, John and Carol Glaser, and my grandmother, Barbara Glaser. For their help specifically with my English verse, I am grateful to John Felstiner, David Goldstein, Barbara Harshav, Kerry Sean Keys, Ronald Bush, Bob McGill, Max Rankenburg, and Melisse Lafrance. I would also like to express my gratitude to Zachary Baker, Judaica curator at Stanford University, who has given me advice and help at many stages in this project, to Brad Sabin-Hill, Leo Greenbaum, Yeshaye Metal, and many others at YIVO for help in locating sources for this book, and to Betsy and Don Landis and Nancy Burson, who generously opened their homes to me during my research trips to New York. The late Sonia Pomerantz of Grodno gave me insight into the life and work of her brother Alexander, and into her own experiences of the proletarian epoch. Finally, warm thanks to David Weintraub of the Dora Teitelboim Center for Yiddish Culture for bringing this project to life.

Though these people are not responsible for any of the book's shortcomings, their generosity with time and resources have allowed it to materialize. To my family, which has shaped my ideals, and to these poets, whose ideals have helped to shape history, I dedicate these translations.

## A Note on Orthography

Where Yiddish words appear in these translations, I generally adhere to the YIVO system of orthography. In the case of several names, however, such as Chaim Schwartz (rather than Khayim Shvarts) and Alexander Pomerantz (rather than Aleksander Pomerants), I have bowed to the writer's preferred English spelling of his or her own name. The following sounds, according to the YIVO transliteration system, should be read as such:

as in "eye" Ay as in "Oy, vey" Ey as in "Oy, vey" Oy as in "me" Ι U as in "you" E as in "enter" as in "call" А Y as in "vou" as in "challah" Kh Tsh as in "chicken"

The Yiddish poems that appear in this volume have been typeset to match the authors' own spelling and punctuation. While some writers choose to spell Hebrew words, for example, in the traditional way, many opt for the phonetic Soviet spelling. This generally reflects the time and place in which the poems were written.

# Chronology

| 1880–1915 | Immigration of approximately 2 million Jewish people from<br>Eastern Europe to America.                                                                         |
|-----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1886      | Chicago, May Day: Workers killed in Haymarket massacre<br>during a demonstration demanding an eight-hour work day.<br>New York: Major strike of Jewish tailors. |
| 1892      | New York: Opening of Ellis Island center to deal with massive immigration.                                                                                      |
| 1897      | Basel: First World Zionist Congress.<br>Czarist Russia: Organization of the Jewish Labor Bund.                                                                  |
| 1907–8    | New York: Foundation of <i>Di yunge</i> writers movement.                                                                                                       |
| 1911      | New York: 146 female workers die in fire at Triangle<br>Shirtwaist Company factory.                                                                             |
| 1912      | April: More than fifteen hundred people die, including many impoverished immigrants, when <i>Titanic</i> sinks.                                                 |
| 1914      | August: Outbreak of First World War. Continues until 1918.                                                                                                      |
| 1917      | Russia, November: Bolsheviks seize power in October<br>Revolution. Civil war until 1920.                                                                        |
| 1918      | Soviet Union: Formation of Proletkult, organization for proletarian culture.                                                                                    |

| xvi | Chronol | ogy |
|-----|---------|-----|
|     |         |     |

| 1919 | Berlin, January: Suppression of "Spartacist" communist<br>revolt and murder of Polish Jewish Spartacist leader Rosa<br>Luxemburg.                                                                                       |
|------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|      | Moscow, March: Communist International (Comintern) founded.                                                                                                                                                             |
|      | U.S.: Foundation of Communist Party.<br>New York: Publication of <i>In Nyu York</i> by Moyshe-Leyb<br>Halpern.                                                                                                          |
| 1920 | Moscow: Second Congress of Comintern denounces Zionism as "utopian and reformist."                                                                                                                                      |
| 1921 | America: Establishment of Jewish federation of Communist<br>Party.                                                                                                                                                      |
| 1922 | New York: Establishment of leftist Yiddish newspaper the<br><i>Frayhayt</i> , edited by Moyshe Olgin and S. Epstein.<br>Moyshe-Leyb Halpern contributes poetry. (It later<br>becomes <i>Morgn frayhayt</i> .)           |
| 1924 | New York: Publication of <i>Yung kuznye</i> , edited by Alexander<br>Pomerantz.<br>New York: Formation of Yunger arbeter shrayber farayn<br>(Young Workers Writers Union), first Yiddish proletarian<br>writers' group. |
| 1925 | New York: Visit of Russian poet Vladimir Mayakovsky.<br>New York: Publication of only edition of <i>Spartak</i> , in Russian,<br>Yiddish and English.<br>Soviet Union: Suicide of Russian poet Sergei Yesenin           |
| 1927 | America: Execution of Sacco and Vanzetti, immigrant Italian anarchists, for alleged murder.                                                                                                                             |
| 1928 | New York: Formation of Yunyon skver (Union Square)<br>Yiddish proletarian writers group. Publication of anthology<br>by the same name.<br>Soviet Union, May: Stalin securely established in power.                      |

| Chronology | xvii |
|------------|------|
|------------|------|

| 1929 | New York: Formation of Frayhayt shrayber-farayn, the <i>Frayhayt</i> writers' union. |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------|
|      | Hebron, August: Riots involving Arabs.                                               |
|      | New York, September–December: Formation of Proletpen.                                |
|      | New York, October: Wall Street stock exchange crash initiates                        |
|      | Great Depression.                                                                    |
|      | Great Depression.                                                                    |
| 1930 | Soviet Union: Suicide of Russian poet Vladimir                                       |
| //   | Mayakovsky                                                                           |
|      |                                                                                      |
| 1932 | Scottsboro: Trial of eight African American males for alleged                        |
|      | rape of two white women. Continues until 1937.                                       |
|      | Moscow: Stalin abolishes the Russian Association of                                  |
|      | Proletarian Writers, ending official proletarian literary                            |
|      | movements in the Soviet Union.                                                       |
|      |                                                                                      |
| 1933 | Germany, January: Nazi regime comes to power.                                        |
| 1934 | Soviet Union: Establishment of Birobidjan as a Jewish                                |
|      | Autonomous Region.                                                                   |
|      |                                                                                      |
| 1935 | Kiev: Publication of <i>Proletpen</i> by Alexander Pomerantz, based                  |
|      | on the doctoral dissertation he wrote under Prof. Max                                |
|      | Erik. Pomerantz returns to America.                                                  |
| 1936 | Spain, July: Fascist revolt begins Civil War. Nationalist                            |
|      | victory in 1939.                                                                     |
|      | Soviet Union: Yiddish monthly Farmest (edited by Itzik                               |
|      | Fefer) devotes an issue to Proletpen.                                                |
|      |                                                                                      |
| 1937 | Soviet Union: Purge of many Jewish intellectuals, including                          |
|      | Max Erik.                                                                            |
|      | Paris, September 21: World Congress of Jewish Culture.                               |
|      | New York: The leftist YKuF (Yidishe kultur farband [Yiddish                          |
|      | Culture Union]) is founded.                                                          |
| 1938 | Publication of anthology <i>Khurbn Daytshland</i> (Catastrophy/                      |
|      | Holocaust Germany) by Proletpen.                                                     |

| xviii Chronolog |
|-----------------|
|-----------------|

| 1939    | New York: Death of Moyshe Olgin, editor of <i>Morgn frayhayt.</i><br>August: Molotov-Ribbentrop non-aggression pact between<br>Soviet Union and Germany.<br>September: Outbreak of Second World War. Germany<br>invades Poland. |
|---------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1941    | June: Germany invades Soviet Union.<br>December: United States joins war against Axis.                                                                                                                                          |
| 1943    | Soviet Union: Dissolution of the Communist International.                                                                                                                                                                       |
| 1945    | May: End of war in Europe.                                                                                                                                                                                                      |
| 1948    | Tel Aviv: Declaration of the State of Israel.                                                                                                                                                                                   |
| 1948–53 | Soviet Union: Arrest and murder of most Yiddish writers.                                                                                                                                                                        |
| 1962    | Buenos Aires: Publication of <i>Di sovetishe harugey-malkhus</i><br>( <i>The Jewish Writers Martyred by the Soviet</i> ) by Alexander<br>Pomerantz.                                                                             |
| 1969    | New York: Publication of <i>A Treasury of Yiddish Poetry</i> edited by Irving Howe and Eliezer Greenberg.                                                                                                                       |
| 1989    | New York. Publication of <i>A Century of Yiddish Poetry</i> edited by Aaron Kramer, including a number of Proletpen writers.                                                                                                    |

## PROLETPEN

The Days of Proletpen in American Yiddish Poetry

### DOVID KATZ

History, they say, is written by the victors. That is the case not only for the military history of nation states. It can apply even within the heritage of stateless minority cultures and in the university study of their literatures, where there should be no losers on the basis of those external, political categories of winners and losers.

A half century ago, in the 1950s, Yiddish literature was beginning to win respect as a serious endeavor in an American Jewish society that had (and in many ways still has) a less than profound interest in the cultural and linguistic heritage of its recent East European ancestry. The grudging, piecemeal, and frequently superficial emergence of a recognition of Yiddish as the language of a serious modern literature came about in wider circles-in other words, beyond the limited and dwindling circles of the East European-born Yiddish cultural activists themselves-thanks to English translations that became fashionable in the fifties. Advances of the period include Irving Howe and Eliezer Greenberg's A Treasury of Yiddish Stories (1954) and the first major successes in translation enjoyed by Isaac Bashevis Singer. These include his novels The Family Moskat (1950) and Satan in Goray (1955; the original Yiddish appeared in the thirties). If some single literary event were needed as a symbolic turning point, it would be Saul Bellow's translation of Singer's "Gimpel the Fool," a short story, which appeared in 1952 in Partisan Review. Attention to Yiddish poetry was soon to follow, in expectedly smaller circles of readers.

And so it came to pass that Yiddish came out of the closet in America just as the McCarthy era was peaking and daily cultural ramifications of

the Cold War were becoming omnipresent. In those years, Yiddish was also making its maiden appearance in American academia. By producing a sophisticated anthology, Howe and Greenberg did for the study of Yiddish literature what Uriel Weinreich's *College Yiddish*, which first appeared in 1949, had done to pioneer the study of the language at American universities some five years earlier.

Howe (1920–1993) and Greenberg (1896–1977), like all serious translatoranthologists, chose works they thought would work best in the target language (i.e., English). Nevertheless, there was, in those "revelation years" of serious Yiddish literature in America, a McCarthyesque political litmus test as well. This was an issue bound to arise under such circumstances, because many of the best Yiddish writers came from that part of the American Left that was the prime target of McCarthyism. It is no novelty in intellectual history that competing groups which are "close relatives" tend toward more mutual bitterness than those at vast conceptual distance (the classic instance is Judaism and Christianity vis-à-vis paganism in the early Christian centuries). Howe and Greenberg (who were to reveal themselves as fine anthologists of Yiddish poetry too) were both from the "socialist but anti-Soviet camp." Howe, who had cofounded the journal Dissent in 1953, was an old democratic socialist with Trotzkyist leanings (ergo, anti-Stalin from the start). Greenberg was in his earlier years a member of the Yiddish literary communist movement and had published in the movement's daily, the Frayhayt (Freiheit), and its monthly, Hamer, and like many others, later "switched sides."

And that takes us to the content of that political litmus test, which has, remarkably, remained a taboo topic in Yiddish literary studies to this day, a taboo this book aims to start taking down. The test, strange as it may strike readers today, was based not even on whether writers were *still* "among the communists" (none of *those* could be included, no matter how talented), but rather on *when* a writer "left the Left" to "join the Right." And here it is necessary to review some historical and cultural background and the vocabulary of the history of Yiddish culture in America before the thread of this narrative can be picked up.

Modern Yiddish literature in all its branches is overwhelmingly a product of writers who were brought up in the traditional, religious, God-fearing, and strictly observant society of East European Ashkenazic Jewry. They became part of the minority segment of that society that underwent radical transformation from unquestioning religiosity to a western type openness to ideas, beliefs, doubt, and—action. These individuals had become part of a number of late-nineteenth- and early-twentieth-century movements that developed the use of Yiddish for modern genres, including the poem, story, novel, and play, as well as an extensive didactic and political literature and a vibrant press, all in the spirit of a rising Jewish modernism and a new attraction to the form and content of secular culture. The parent of all of these developments is the nineteenth-century East European *haskóle* (Haskalah), or "Enlightenment." Unlike its late-eighteenth-century German-Jewish "grandparent" (the Berlin Haskalah of Moses Mendelssohn), it did not, by and large, abandon the traditional languages of European Jewry. Instead, the Easterners recast and remolded both Hebrew and Yiddish into powerful media of expression for the modern literary and societal aims of East European Jewry.

By the late nineteenth century, when the anti-czarist movements in the Russian Empire were picking up momentum (especially after the assassination of Alexander II in 1881 and the pogroms that followed), the new Yiddish literary movement was emboldened by the various revolutionary tendencies. The most famous is the Jewish Labor Bund, founded in Vilna (now Vilnius) in 1897. But there were many more. By the early twentieth century, there were Yiddish journals published by anarchists, communists, social democrats, socialists (of various types and stripes), territorialists, Zionists, Zionist-socialists and more.

Emigré writers transplanted Yiddish literature to London's Whitechapel (the city's "East End") and to New York's Lower East Side (known simply as "the East Side" in Jewish cultural history and Yiddish literature). In both cities, the first major Yiddish poetry was closely linked with the labor movement. The immigrant sweatshop and its surrounding poverty and social injustice became a key theme. The pioneers of Yiddish poetry in the west were the "sweatshop poets," most famously Joseph Bovshover (1873– 1915), Dovid Eydlshtat (1866–1892), Morris Rosenfeld (1862–1923), and Morris Winchevsky (1856–1932). Most spent some years in Whitechapel before continuing on to New York, where they established the first period of American Yiddish poetry. And, as is so often the case in the history of ideas and of literature, the pioneers set in motion a train of reactions and rebellions.

From around 1907, a group called Di yunge ("The Youngsters"—a name taken from their detractors) set out to write poetry that would not serve as the "rhyme department of the Jewish labor movement" (poems protesting exploitation of the workers and so forth), but would pursue art for the sake of art. They attracted writers who would come to be reckoned among the twentieth century giants of Yiddish verse, including Avrom-Moyshe Dillon (1883–1934), Mani Leyb (1883–1953), Moyshe-Leyb Halpern (1886–1932), Y. Y. Shvarts (1885–1971), and after his arrival in New York in 1913, H. Leivick (1886–1962). Nearly all were immersed in European literature.

A follow-on movement in New York Yiddish poetry came around 1919 with the launch of Inzikh ("In oneself" or introspectivism). The poets most associated with the movement, and its journal that began to appear in 1920, are Aaron Glantz-Leyeles (1889–1966), Yankev Glatshteyn (Jacob Gladstone, 1896–1971), N. B. Minkoff (1893–1958), and Yankev Stodolsky (1890–1962).

The period from around 1907 to the early 1920s, including both the Yúnge and the Inzikhístn (introspectivists), may be viewed as the second period of Yiddish poetry in America. The reaction against poetry for the sake of the labor movement, and the quest for genuine art, deep personal expression, and perfection of aesthetic form, went on to become part of most subsequent Yiddish poetry.

The third period, from the early 1920s to the years of the Second World War (and in many ways, beyond), was characterized by a new wave of immigration to New York that brought a lot of fresh young writers who would make their débuts in the early or mid-1920s, and by a new and different kind of politization. This was not a politization in the vein of the earlier sweatshop era ("the labor movement in general"), but a function of the acute new split *within* that movement. The starting point, around the time of the First World War and in its immediate aftermath, was that nearly all Yiddish writers in America published in newspapers and magazines affiliated with various socialist movements. This includes, by and large, even the maturing masters who were veterans of the Yúnge and the Inzikhístn. These "veterans" too were usually socialists, only socialists who believed in the freedom of literature from politics, including their own political affiliations.

These socialist movements underwent a bitter split in the years immediately following World War I and the rise of the Soviet Union. It was the split between those who supported or at least had high hopes for the daring new Soviet experiment and those who opposed it early on as a deceptive evil. By the mid-1920s, the two camps had coalesced around two daily Yiddish newspapers in New York City.

Opponents of the Soviet Union were led by Abe Cahan (1860–1951), founding editor of the *Forverts* (the *Jewish Daily Forward*). The pro-Soviets grouped around Moyshe Olgin (1878–1939), founding editor of the *Frayhayt*. The *Forverts* had been around since the spring of 1897. The *Frayhayt* arose a quarter century later, in the spring of 1922, as a specific enterprise of the pro-Soviet Yiddish movement, and had positive attitudes toward (and affiliations with) the American Communist Party (though most writers and the vast majority of readers were not members).

Both Cahan and Olgin sought to attract to their newspapers (and to their "satellite" literary journals) serious literary talent in addition to popular writers. Although somewhat of an oversimplification, Cahan was the clear winner in prose, having on his staff such giants of Yiddish fiction as Sholem Ash (1880–1957), Israel Joshua Singer (1893–1944), and Isaac Bashevis Singer (1904–1991). Olgin was the victor in attracting great poets, including Menachem Boraisho (1888–1949), Moyshe-Leyb Halpern (1886–1932), H. Leivick (1886–1962), and Avrom Reisin (1876–1953), as well as the classic prose humorist Moyshe Nadir (1885–1943) and the "poetic novelist" Isaac Raboy (1882–1944).

The literary quality of the Yiddish used and the sophistication of literary criticism were palpably higher in the *Frayhayt*. Unlike the *Forverts* and all the other Yiddish newspapers of New York, which stuck to the latenineteenth- and early-twentieth-century Germanized spelling, the *Frayhayt* adopted the mainstream modern spelling used by nearly all leading American Yiddish writers of the twentieth century. The *Frayhayt* did not adopt the radical Soviet spelling, or its offshoot, the YIVO variant proposed in the late 1930s (and in their books of poetry, the affiliated poets adopted a uniquely American modernistic spelling of Yiddish). As in so many other things, the *Frayhayt* was manifestly American. And on the issue of Yiddish spelling, it is an almost eerie "coincidence" that a typical page of a 1930s issue of the *Frayhayt* is spelled almost identically to a number of orthodox publications today in the early twenty-first century. Rather than try to sell papers at the lowest common denominator through sensationalism, the *Frayhayt* taught tens of thousands of immigrant workers to appreciate

the creativity of the most serious modern Yiddish culture. At the same time, its pages were full of lively advertisements for everything from kosher hotels to the latest movies to the best banks for working families. Despite the supposed "similar persuasion" of the *Frayhayt*, not one single page could ever be mistaken for one from a Soviet Yiddish newspaper.

The *Forverts* camp became known in Yiddish as Di Rékhte ("those of the Right"); the *Frayhayt* camp as Di Línke ("those of the Left"). That may sound strange today, given that both were so very proudly socialist and far to the left of the American center. Let it suffice to mention that the twin mottos on the front page of every day's *Forverts*, to either side of the name of the paper, were "Workers of the world unite!" and "Liberation of the workers depends on the workers themselves!" And that was the "right wing" paper!

As if to symbolize the "New Yorkness" of the scene, Lower Manhattan geographic concepts came to be signifiers of the camps: "East Broadway" was the symbol of the Rékhte, "Union Square" of the Línke. True, East Broadway was the home of a number of Yiddish newspapers, including religious and Zionist oriented papers, all of which were in some sense Rékhte, and true, Union Square was home to many American leftist and union institutions. Be it however cause or effect, it was the addresses of the two giants of the Yiddish daily press that came to be the "Temples of Jerusalem" for each camp: 175 East Broadway was the famed *Forverts* building and 35 East Twelfth Street (off Union Square), the premises of the *Frayhayt*.

This third period of American Yiddish poetry may be referred to as the "Left-Right Rift." The strife between the camps was its constant feature, and not infrequently its genuine inspiration. A sense of after-the-fact regret frequently accrues to that sharp divisiveness within Yiddish literature in America and all the "might have beens" about the differences unity could have made in the longer term. Who knows? A counter-argument is just as potent: The contentious spirit of the times, and the intense literary competitiveness engendered between the two camps, were a stimulation that spurred these circles in New York City to make the city a magnificent center (in both quality and quantity) of Yiddish literary output in the interbellum period.

But much of that output remains unknown today, even to the most serious students of Yiddish literature.

And the reason for that is to be found in politics and American Yiddish political correctness. Here we must turn to the history of the two camps against the backdrop of European and Middle Eastern history, both of which exerted powerful pressures on those happy-but-poor and war-free streets of New York.

In the early interbellum period, the successes of Yiddish in the Soviet Union were astounding. Here was a language, without a country or serious ambitions for becoming the national language of a nation-state, being given official status as one of a number of national languages in areas where it was widely spoken; where the government financed a system of education in Yiddish, from kindergarten through university-level institutes; where post offices and courts "spoke in Yiddish" in regions with dense Yiddish speaking populations; where Yiddish prose and poetry flourished and Yiddish writers were *paid* for their work (true paradise for the poets of, say, Delancey Street who worked in the garment industry, and other manual labor jobs, to keep themselves alive). This perception was not limited to the Línke of Union Square and the streets to its south. It took hold around the world. Two examples can make the point. The great Yiddish poet (and mystic prose writer) Moyshe Kulbak (1896–1940) migrated in 1928 from Vilna (then Wilno, in free Poland, a major international center of modern Yiddish culture) across the then Polish-Soviet border, eastward to Minsk. After various sojourns in Rumania, the Soviet Union, the United States, and Sweden, the famous novelist Dovid Bergelson (1884-1952), having "seen the choices," settled in the U.S.S.R. in 1934.

And then, history (or Stalin) mixed in and the Soviet paradise became hell on earth. To stick to our examples, Kulbak was arrested in 1937 and murdered soon thereafter, a fate that was to come upon Bergelson and many others in the later postwar purges. By the 1930s, there was extensive party meddling in the content and form of literature, and in the later years of the decade the Yiddish school systems were dismantled. The late 1920s Birobidjan experiment—establishment of a Jewish "homeland" in the Soviet Far East—was also ringing hollow by the later 1930s. During all this time, Jewish settlement in Palestine, by contrast, was succeeding ever more in building a viable state with the revived Hebrew-based language as its medium.

So it would be easy to argue that history happened to go Abe Cahan's way, not Moyshe Olgin's, especially as Cahan was prepared to shift on the

Zionism issue, while Olgin and the Communist Party were not. But things are never that simple. Within New York Yiddish culture, the *Frayhayt* took the lead in exposing Hitlerism for what it was from the first moment. Anti-Jewish laws and actions in Germany, even when directed against "capitalist Jewish institutions" were exposed in front page headlines. The unrelenting exposure of the Fascist threat was no mean feat in the early and mid-1930s. Still, the balance of a rapidly evolving history was tipping in the direction of the Rékhte, a tilt encouraged, at least in part, by a number of concrete events, each of which led to the defections of major writers from the Línke to the Rékhte.

First were the Arab riots in Hebron in 1929 which left sixty murdered and sixty-seven injured Jewish men, women, and children, many associated with the non-Zionist yeshiva community there (much of which had come from Lithuania to establish traditional Torah study in this ancient Jewish town). For the Rékhte, the need to support the Jewish cause in these circumstances was metamorphosing the whole attitude toward Zionism from negative to sympathetic. For Olgin and the Línke, whose cues on such matters came from the Party line, it was necessary to see the Arab perspective and not reach conclusions based on one's own race or religious background. After a first reaction, blaming Muslim fanatics, the Frayhayt reversed itself (catastrophically for its own interests) and adopted the Party line. This led to the first major spate of defections to the Rékhte, including the masters Boraisho, Leivick, Raboy, and Reisin. The leading periodical for serious literature, *Literarishe bleter* in Warsaw, published the declarations of all four in its September 27, 1929, issue. The fracas over Yiddishist reactions to the events in Hebron was not limited to New York and the writers around the Frayhayt. The editor of that prestigious Warsaw journal, Nakhmen Mayzl (1887–1966), devoted an editorial called "Nókhveyen" ("After-woes," October 11, 1929), begging Yiddish writers of all political stripes to disembark from the new internecine war of mutual destruction, boycotts, public disownings, and constant personal attacks in the press. A leftist himself, he noted with dismay how the Soviet press had suddenly turned the New York Frayhayt resigners into "enemies of the people" after years in which they had been "heroes of the people." Some of them, including Avrom Reisin, visited the new U.S.S.R. and their hometowns to a hero's welcome.

A decade later, in August of 1939, the Hitler-Stalin (Ribbentrop-Molotov)

pact engendered analogous results in "Yiddish New York." Moyshe Nadir was among the literary luminaries who walked away from the Línke. But now the situation was more complex. Many saw the pact as a clever way to stop Hitler's eastward advance that would open an opportunity for escape for as many Jews as possible. After the dismemberment of Poland in September 1939, the humiliation and ghettoization of the Jews on the German-held side of the newly established border contrasted starkly with the Soviet-allotted territories to its east. Notwithstanding the dismantling of cultural and educational institutions in the religious, Hebrew, and mainstream Yiddish spheres, the Soviet side provided physical safety, the development of Soviet Yiddish culture, and for the first time in these regions, anti-racist laws which even imposed a fine for the use of racial slurs. For all the faults of the Soviet system, the situation was one of day-and-night contrast. With Hitlerist ghettoization, deportation, and imminent genocide looming to the west of the new line, life on the Soviet, eastern side of the line looked pretty good. And, after the Germans overran the Soviet areas in late June of 1941, in Operation Barbarossa, the Soviet communists became close allies of the Americans and British, and the Frayhayt's stance was strengthened for some years.

There was another arena in which the Frayhayt's hand was strong: domestic policy in the United States. Following the stock market crash of 1929 and throughout the Great Depression and beyond, the vast majority of the Yiddish reading Jewish immigrant masses in America suffered poverty. Today we justifiably remember the evils of the American Communist Party and its various "cultural affiliates," but that is somewhat anachronistic and therefore inevitably one-sided. For many simple, not particularly political people, these were the folks who came to put your furniture back in your tenement after you were evicted for being late with the rent one month. These were the people fighting for the rights of the poor, the unemployed, the disenfranchised, the victims of all sorts of prejudice, not least racial and religious. If these people also thought that something good was being built "way over there" in faraway Russia, so be it. In the twenties and thirties it wasn't particularly sensational. In those years, that was not the kind of issue of "loyalty to America" that it would become decades later during the Cold War.

The Holocaust was a devastating blow to all Yiddish writers, and it is hardly a surprise that many (by no means all) wrote much of their most

original work before its full scope became widely known in the west. The calamitous realization that the civilization in which their language was native was totally destroyed in a mostly successful war of racial annihilation was, for the majority, demoralizing beyond description. But one moral issue hit the Línke harder than the Rékhte in the late 1940s and in the decades that followed. The age-old Jewish religious life in Eastern Europe, and all those rabbis, yeshivas, and God-fearing people which the Línke had rebelled against, had been savagely annihilated by the Nazis and their local collaborators. There could be little appetite for pursuing the old "anti-clericalist" line any longer.

Then came the Cold War and McCarthyism. The Frayhayt and its affiliate institutions, including the leftist Yiddish school system, faced constant harassment. And, the last major campaign of destruction against Yiddish culture by Stalin's government culminated in the murder of the leading Yiddish writers and Jewish intellectuals on August 12, 1952. When this became known in the United States, a significant group of younger generation writers (defined here, by and large, as those born in the early twentieth century) went over to the Rékhte. This third and most devastating wave of defections was the first to deprive the Línke of many of the very writers who had been the 1920s founders of the literary branch of the movement. Some of the best joined together in 1958 to move en masse to the Forverts-allied Workmen's Circle (Arbeter ring), where they established a (more or less) special branch for Línke-to-Rékhte-defectors. It was called the Dovid Bergelson Branch (no. 44) of the Workmen's Circle, named for one of the major writers murdered on August 12, 1952. This pivotal crossing over was trumpeted in a Forverts article of June 11, 1958, which has remained a sort of declaration of victory by the Rékhte. It reported: "Some two hundred people came to the inaugural meeting of the branch. It would appear that such a branch, an organization for the former Yiddish communists, who had been deceived by a false ideal, humiliated, bitterly disappointed, is very much a necessity." And so, victory was declared by the right in the Yiddish Cold War in New York, over thirty years before the disintegration of the Soviet Union.

Nevertheless, the Línke and their institutions continued to work tirelessly for modern Yiddish culture. The *Frayhayt* was published until 1988, and the Zhitlovsky Foundation continued to publish fine Yiddish books throughout the 1990s and to this day. The magazine *Yidishe kultur* (Yiddish Culture), edited by the universally beloved, redoubtable Itche Goldberg, continues to be arguably the best Yiddish literary journal in the world. Goldberg, who celebrated his one hundredth birthday in 2004, denounced Stalin's crimes only slightly later than the Rékhte, but like many others, elected to continue leading and working for a distinct branch of secular Yiddish culture in America. And, he survived all the rest.

For their part, the Rékhte, or their heirs to be more precise, continue to publish the *Forverts*, now a weekly, with lavish subsidies from the Forward Association, as well as the magazine *Tsukunft* (The Future).

Considering all that happened, it is not particularly surprising that those 1950s anthologists were petrified at the thought of including Línke writers who would be considered "disloyal" or "un-American." As they saw it, to do so would undermine the entire enterprise of winning acceptability for Yiddish in America. Moreover, they themselves were bitter enemies of those Línke, so they didn't really need much contemplation to decide to exclude their rivals.

But one problem was insurmountable. Like Eliezer Greenberg, one of the major anthologists, many of the fine anti-communist writers were themselves "former fellow travelers." The phenomenon is so important in the history of Yiddish culture in America that Yiddish developed a special ironic term for this category of person that inflects for gender and number: *gevézener* (literally "a former one"), feminine and plural *gevézene*. But irony aside, the word acquired the bitter aftertaste of a Cain-like stamp on the forehead.

In the mid-1950s, the Rékhte, in their own literary publications, particularly New York's *Tsukunft*, were applying unwritten rules that can be summarized with a simplicity that is so stark it is almost embarrassing, when applied to writers, many of whose writings had nothing to do with politics. In short: Whoever left the Línke for the Rékhte after the Hebron riots of 1929 was completely kosher. Whoever left after the Ribbentrop-Molotov pact of 1939 was sufficiently kosher. But those who waited until confirmation of the Moscow murders of the writers in 1952 were banished from the canon. And whoever hung around the Línke after that was not, heaven forefend, ever to be mentioned.

And so it came to pass that the canon of American Yiddish literature in English translation that thrives to this day was a creation, in part, of

1950s American political conformity. It is quite remarkable, when you think about it, that the book you are holding is the first serious attempt in English to *begin* the work of "constructively deconstructing" that sacred canon by outlining its political origins and, much more importantly, introducing a few of the poets who were at the core of one of the most exciting and creative milieus in Yiddish literary history: the Línke component of New York Yiddish literature in the interwar years.

But this is only the icebreaker. It cannot itself remedy the current situation in Yiddish literary studies, in which the same handful of authors get translated, anthologized, taught at universities, and endlessly analyzed in dissertations and conferences, while many *hundreds* of writers, many of them women, remain untouched and undiscovered, not in desert papyruses or manuscripts lost in war, but in printed journals and books that are easily found in major Yiddish collections.

Who were these Línke writers? They were much the same as all the others. Yes, American Yiddish leftist writers walked, loved, worked, and did all the other things that other writers did. Since Yiddish writers were virtually all "leftists" in the sense of being politically far to the left of the American center, the positing of some "species differentiation" is a silly, spurious picture resulting from antiquated political correctness at worst, or anachronism at best. Before the factional splits traced to 1919 (when American communism officially got underway) or 1922 (when the *Frayhayt* was established), one would be hard pressed to find *any* difference. One is reminded of Shylock's speech: "Hath not a Jew eyes? Hath not a Jew hands?"

Dynamic young men and women, many still teenagers, came off the boats from the old country and underwent a sweeping metamorphosis that was in some cases initiated before migration, in many others on New York City streets. For them, the fervor of a received and ancient system of strict beliefs was replaced by (or "transmigrated" into) a secularist modernism that put high value on originality of the individual and on social and political movements to bring about a better world here and now. This gave way to a rapid throwing overboard of belief in the world to come, Godliness, and strict adherence to a multitude of laws that continued—and continues—to characterize the vibrant traditional Jewish religious culture. All of Jewish history, in fact, can be viewed as a permanent traditionalist religious trunk with sporadic, asymmetrical, creative secular outbranches that have brought magnificent cultural results without undoing the trunk, which continues apace with its own, sometimes imperceptibly slow, process of multi-millennial development. These outbranches include philosophy in medieval Spain, individuals like Spinoza in seventeenth-century Holland, and modern Yiddish literature.

Focusing in from these broader historic strokes to the streets of the Lower East Side in the years around World War I, it is clear that all of the modern Yiddish writers who settled in America and went on to build a literature centered in New York are part of the "same secular outburst" in Jewish history. It was a tiny matter of historic chance whether a young immigrant turned into a Yiddish writer after meeting people from "this" or from "that" circle. Once they were in one of the circles they enjoyed an environment of friends, lovers, and competitors, a vibrant café life, magazines and newspapers looking for new young talent, and an array of cultural institutions and clubs. This usually became the circle the writer stuck with. The overwhelming majority of these multitudes of young writers had little interest in party politics, but it was usually a politically oriented organization or movement that provided the infrastructure (and financial support) for Yiddish publications and events. After the Rékhte-Línke split of 1922 (if we date it to the founding of the Frayhayt), these young writers, of prose, poetry, drama, criticism, journalism, or educational materials "found themselves" in "one of two camps" as so often happens in the history of cultural movements and societies. It didn't matter whether their writing happened to concentrate on the old country or the new, on oneself, nature, love, life, death, or society, or on labor and class issues. There were myriad personal and literary inclinations.

One camp was aligned with a political movement (anti-Soviet socialism) that ended up—after a few decades—being a lot stronger than the other (pro-Soviet socialism) after the betrayals and crimes perpetrated by the Soviet Union became known (opinions differ on when to date the onset of those betrayals, and in the American scene, when evidence of them should have first been "believed"). Alas, both camps failed to viably transmit the language and its literature and culture to their children and grand-children (the odd exceptions are so startling as to prove the rule). But that is another story.

The spotlight of this book is on the interwar period (with secondary attention granted the relevant postwar literary continuations). In the

twenties and thirties, many of the most talented and original writers in New York were among the Línke. The group is perhaps best known by the name of its own writers' union, Proletpen, a Russian style Yiddish concoction abbreviated from *proletárishe pen* ("proletarian pen"). Nevertheless, the "formal" period of the actual union called Proletpen covers only the period from 1929, when it was formally set up (to help boost the Linke's literary output after the Hebron Riot defections that year), to 1938, when it was phased out upon creation of the YKuF, or Yidisher kultur farband, which became one of the leading forces for Yiddish culture in America during and after the war years. YKuF grew into a much more widely based and international secular Yiddish movement with branches in London, Paris, and other centers where secular Yiddish culture remained vibrant in the years after the Holocaust.

The Yiddish literature of Proletpen did not come into being by partyrelated diktat in 1929, even if the name and the official status came into being in just that fashion on September 13 of that year. In real life, it became the new union into which a number of previous groups of Línke writers naturally streamed. Those earlier groups were often defined informally as those who "hung around the *Frayhayt* crowd." They included the Yunger arbeter shrayber fareyn (Young Workers Writers Union, called the Jewish Proletarian Writers Circle in English), set up in 1924, and the Frayhayt shrayber fareyn (The Frayhayt Writers Union, 1929). One of the most important organizations did not even have a literary name. That was the Daun-tauner Yidisher arbeter klub (Downtown Yiddish Workers Club), which provided premises for these young writers to meet and became a pioneering publishing house for Yiddish literature in 1920s New York.

The colorful proliferation of journals continued apace after that 1929 founding of Proletpen per se, and well after its demise. Among the best-known Línke publications that followed were *Yunyon-skver* (Union Square, 1930), *Signal* (1933–1936), the late 1940s *Yidish Amerike, Zamlungen* in the fifties and sixties, and of course, *Yidishe kultur* which continues to appear in New York today.

Throughout the interwar period, there were two streams among the Línke poets. There were those who believed in "art for the sake of art" including Zelik Dorfman (1905–1993), Yosl Grinshpan (1902–1934), Menke

Katz (1906–1991), Meir Shtiker (1905–1983), Abba Shtoltzenberg (1905– 1941), and Leybele Sobrin (1907–1946). A second group believed in proletarian poetry "as such." Among them were Martin Birnbaum (1904–1986), Yosl Kohn (1897–1977), Aaron Kurtz (1891–1964), and in the 1930s, after her arrival in New York, Dora Teitelboim (1914–1992). Like all such classifications, this one too is flawed. Over the years, the poets within each of these literary tendencies experimented with verse from the "other" tendency, but usually the occasional crossovers within the two visions of poetry simply confirm where each poet's main strength and output were to be found on that particular axis.

Organizationally, the two major founders who helped put it all together in the 1920s were the union leader and prose writer Max Perlow (1902– 1993) and the short story writer, educational author, and teacher Shloyme Davidman (1900–1975). In a memoir, Perlow recalled how it all started: "We used to meet at Shloyme Davidman's place over on Wise Avenue in the Bronx. He did everything calmly, slowly and modestly, and was incapable of antagonizing anybody." Perlow also reminisced about the motivation of most of the young writers in joining these organizations: "Their ambition was to write and to get published." Perlow and Davidman themselves produced a notable book of short stories, *Geknipte ritlakh* (Knotted Twigs), with alternating stories by each. The Downtown Yiddish Workers Club published it in 1928.

In many ways, Perlow and Davidman, middle ranking writers and first rate organizers, between them encapsulated much of the quintessence of the flavor of the Línke. Perlow brought from his native Dombrowitz, in the Ukraine, a background in Hebrew and Aramaic (he had studied at Lithuanian yeshivas before coming to America and switching to secularism). He became a major union organizer. Davidman was a laundry worker and baker of knishes in Brighton Beach. He worked for decades to qualify as a Yiddish teacher. After his *A Song to Yiddish* appeared in his later years, Deidre Carmody wrote him up in the *New York Times.* "Courage," her piece began, "can be a quiet quality when it breeds in the obscure and joyless corners of the city. For the most part it goes unheralded. But it can be found, if anyone tries hard enough. Shloime Davidman, 75, lives in Brighton Beach on \$182 a month. He pays \$143 a month for rent" (February 25, 1974).

From the literary point of view, the founder of the Línke Yiddish poets'

#### 18 Introduction

groups in New York was Alexander (or Yeshia / Ishiye) Pomerantz (1901– 1965), a talented young poet, inspirer, and editor. He came from a well-todo big city family in Grodna (interwar Grodno, Poland; now in Belarus). He was the son of a faucet-maker who won a gold medal from the czar for inventing a sprouting tap for soldiers to drink from, obviating the need for producing cups. As a very young boy, Alexander excelled in Talmud and was sent to the famous yeshiva at Mir. As a teenager, he fell in love with Yiddish poetry and became the third and youngest member of the "Grodna threesome" of great Yiddish poets during the teens of the twentieth century, along with Leib Naidus (1890–1918) and Avrom Zak (1891–1980). The group disintegrated after Naidus's early death. Pomerantz immigrated to New York in 1920 where he rapidly became not only a stirring young poet, but also a magnet for talent. When he succeeded as editor too (even if his journals tended to be short-lived), it made for the rise of the group of writers, particularly the younger poets who were to become the core of Proletpen.

In the summer of 1924, Pomerantz founded the Yiddish literary magazine *Yung kuznye* (*kuznye* is Yiddish for smithy or a blacksmith's shop; *Young Forge* was the official English language title). Nearly all the participants "fed into" Proletpen some five years later, and it is therefore, intellectually as well as in terms of most of the personalities, the precursor of Proletpen. Pomerantz's own poem "New York" (see page <000> in this volume) ends with lines that are recognizably from the heyday of Línke Yiddish poetry of the period.

un shpéter— (ven s'hiln di shotns fun nakht ayn fabríkn) ze ikh tsegornte reyen bes-álmins, ze ikh umendlakhe shures fun féntster, shmol un lang—fentster-matséyves, éydes af lebns fritsaytik farlórene: (neshomes deózlin artilóyin) bludne farvóglte neshómes — — —

and later— (when shadows of night envelop factories) I see rows of graveyards laid out vertically, I see endless rows of windows, thin and long—windows that graves are, witnesses to lives lost before their time: (souls that walk about nakedly) stray, roaming souls — — —

What is, to use the cliché, "lost in the translation" is the virtuosity of the language-layers and imagery which come from the integrated parts of Yiddish that nevertheless evoke more than subtle consciousness of their origins that span thousands of years of Jewish history and language. Things start out with a contemporary proletarian bit of realia (a factory after dark), using the accepted formulas of contemporary Yiddish poetry. Sadness is introduced dramatically by the poet's radical reorganization of the "photographic scene" (tall buildings in New York City) to a vertical cemetery. The verticality is suggested by the newly minted Poetic Yiddish tsegornt, which is, for all its novelty, immediately comprehensible: divided up into the stories of a building, hence vertical and building-like. Of the various choices of word for "cemetery" Pomerantz passes up besóylem, the Yiddish term derived from the Hebrew, for the Aramaically formed besálmin. This serves as a signal for the much deeper Aramaic to come: the kabbalistic phrase, used in the poem as its entire penultimate line, neshomes deózlin artilóyin ("souls that walk about nakedly"). For much of the Yiddish readership of sophisticated poetry of the day (including, needless to say, the Yiddishist Línke of the time), the Aramaic line would evoke the kabbalistic image of its source, in the Zohar, the classic work of Jewish mysticism, where it occurs twice: once referring to souls that ramble from one world to another, and one time referring to souls that have been rambling since the six days of creation. But Pomerantz made one linguistic adjustment to the phrase: he replaced the Aramaic plural for "souls" from the Zohar, nishmósin, with the much more familiar Hebrew plural, neshomoys, which is graphically identical to the everyday plural in spoken Yiddish, neshómes, and which would be pronounced the Yiddish way by traditional East European scholars even when it occurs in a kabbalistic text. In other words, the poet has fused the most esoteric Aramaic with daily Yiddish, to evoke an ancient mystical image and apply it seamlessly to the streets of Manhattan.

#### 20 Introduction

The final line of the poem uses Slavic derived *blúdne* for "stray." It is a vivid shtetl term that would not infrequently be used of a stray dog or cat back in the old country. Having transported the reader of wherever and whenever to the new world metropolis seen through the ancient Kabbalah as it was distilled within the Jewish multilingual culture of Eastern Europe, the poet returns the reader safely to the warmth of that earthy shtetl term.

So there we have it, "the poetic world of a New York Communist Yiddish poet" in the poem that launched the literary movement, at the start of the first issue of its first major journal, *Yung kuznye*, in 1924. Nothing could be more different from the way Yiddish literature would develop in the Soviet Union, where the pressures of the Party and its law drove everything from the spelling and graphics of the Yiddish used to the topics permitted, and ultimately the poetic imagery itself, into the ever tightening Soviet stranglehold. Things were different over in New York City, where anyone who wanted could walk away and join another group. But most didn't want to "join another group" in the twenties and thirties, despite the fact that things were changing for the worst in the Soviet Union, because they were having a darned fine time among the Línke, whether or not their writing was politically oriented.

In 1925, this environment got a big moral boost from the visit to America of V. V. Mayakovsky (1893–1930), the leading poet of the Russian Revolution and the early Soviet period (the visit that led, incidentally, to his satiric *My Discovery of America*). He and Pomerantz teamed up to edit *Spartak*, a trilingual journal of revolutionary literature. Although only one issue appeared, in 1925, it remains a classic in Yiddish literary creativity.

The departure of some of the older generation of greats in 1929 had the curious side effect of leaving the poetic side of Proletpen to its youngest poets (who did not follow the masters out). It was as if, overnight, the young Línke poets had become the new Yúnge or "young ones" of the New York literary scene. When the renowned Vilna literary scholar Zalmen Reyzen (1887–1940?), compiler of the classic four-volume encyclopedia of Yiddish writers (known as "Reyzen's *Leksikón*," Vilna 1926–29), visited America in 1930, he, like other Europeans who were not in the thick of the New York polarizations of the previous year, took care to visit the different writers' circles. In an interview he gave to the Warsaw-based *Literárishe* 

*bléter* upon his return to Vilna, Reyzen remarked: "Recently the appearance of the monthly *Hamer* has been renewed, the journal around which the so-called 'Proletpenists' [Yiddish *proletpenistn*] group themselves, almost entirely young writers and people just starting out" (December 26, 1930). As ever, Reyzen's keen eye summed up a wide literary scene to the point to which it had evolved at the time of his observations.

It is fortuitous for future research into the interwar Línke Yiddish writers that the group's founder, Alexander Pomerantz, spent the years 1933 to 1935 in Kiev, capital of the Ukrainian S.S.R., where he worked with major Soviet Yiddish scholars, including Max Erik (Zalmen Merkin, 1898–1937). During that time he exchanged his writer's cap for that of the literary historian and wrote his thesis on Proletpen. He could hardly be objective about the chapter of American Yiddish literature that he co-founded. Moreover, the work suffers from all the trappings of Marxist prejudices generally, as well as the specific party line of those years. It is as if the earlier original Alexander Pomerantz (and luckily, the later one too!) became a Soviet hack for those years. Nevertheless, the thesis is invaluable as source material on Proletpen. It was published in Kiev in 1935 as Proletpén. Etyudn un materyaln tsu der geshikhte fun dem kamf far proletarisher literatur in Amerike (Proletpen: Studies and Materials on the History of the Struggle for Proletarian Literature in America). This 250-page volume includes chapters on the Frayhayt, the various writers' unions that fed into Proletpen, and the disputes of the journals of the Proletpen era itself with special attention to the role played by each of the journals of the time. There is a lively (if not impartial) encyclopedic section of biographies and bibliographies of the writers of Proletpen, statistics, and an array of facts that will prove invaluable when taken in context with other materials from the period. As if with an eye to the past, the future, and the west, Pomerantz's propaganda component, an inevitable feature of a thesis published in Kiev in 1935, is so constructed as to be straightforwardly separable from the vital data whose analysis and "English revelation" remain a necessity for Yiddish studies in the twenty-first century.

The life of Alexander Pomerantz is a microcosm of the whole of Línke Yiddish literature in America. The dynamic poet of World War I Grodna who founded those leftist Yiddish literary journals and circles in New York in the 1920s went on to write the history of the movement during a sojourn in Kiev in the 1930s. He returned to New York and to poetry but became increasingly disillusioned with the Soviet Union. When news of the Stalinist murders of the Yiddish writers and cultural leaders in the Soviet Union was confirmed, it was Pomerantz who teamed up with various of his old 1920s buddies, including William Abrams (1894–1969), Max Perlow, Menke Katz, and Chaim Plotkin (1910–1996), to break away from the Línke and form the special Dovid Bergelson Branch of the Workmen's Circle in 1958. Pomerantz's final major work is a masterly history and exposé of the tragic liquidation of Soviet Yiddish writers. As in that 1924 poem he used to launch the period of Línke Yiddish poetry in New York, he invoked a term from the ancient sources to symbolically close that period of Yiddish literature in New York. Pomerantz's five-hundred-page work, Di sovetishe harugey malkhus, derived its title from harugey malkhus ("people murdered by the government"), which originated in connection with the Roman murders of leading Jewish sages in the second century A.D. His book, which appeared in Buenos Aires in 1962, used the ancient untranslatable term to invoke the historic image from nearly two thousand years ago. And so, the same Alexander Pomerantz who founded, in the 1920s, the writers' group that was to become Proletpen, and wrote its history in the 1930s, also wrote the epitaph of its inspirational forces in the 1960s. It isn't many flourishing movements in world literature that get to be founded, chronicled, and lamented by one person. He was a fine poet himself all the way through.

It must be underscored that the impassioned literary debates within Proletpen are themselves an important chapter in the history of this era in Yiddish literature. The primary fault line lay in the very notion of "proletarian literature." Was it there to express the goals of the movements to bring about a better world, or could literature, and particularly poetry, be oblivious to the social goals inherent in the movements that created the infrastructure for Yiddish literature? In the case of Proletpen, it is characteristic that the inherent tolerance and pluralism of the American environment allowed fierce debates to play out on the pages of the movement's press, particularly the *Frayhayt* under Olgin. That level of debate, and perhaps of literary inspiration, came to an end with Olgin's death on November 22, 1939. His death was the emblematic end of the interwar era of the Yiddish poetry of the left, which is the primary focus of this anthology.

The debate about poetry within Proletpen circles went beyond the

narrower question of whether poetry should serve the social and political aims of the leftists. It reached the universal question of whether poetry should serve *any* good purposes other than art for its own sake. I cannot claim objectivity here, as I grew up in New York hearing a lot about the debate from one of its key and most controversial protagonists, my father, poet Menke Katz.

The debate reached its climax over a controversy that erupted over Menke Katz's two-volume epic poem, *Brénendik shtetl (Burning Village*, New York 1938). Menke, as he was universally known in Yiddish poetry, had emigrated from Lithuania in 1920 at the age of thirteen and a half, and went on to become the most controversial poet in Proletpen. In 1932, he was expelled from the organization for publishing *Three Sisters* against the wishes of its leaders. It was a work steeped in mysticism and eroticism (poems from the book appear on pages 354 and 360). He was soon readmitted, however, and the debates over nonconformist poetry intensified.

In 1938, stalwarts of Proletpen launched a barrage of attacks against *Burning Village* for being steeped in the past, in the Jewish shtetl and ancient Jewish traditions, for not bringing happiness to working people and for ignoring the entire list of requirements for "constructive" poetry.

Menke replied on the pages of the *Frayhayt* on August 14, 1938, with his "Der braver pakhdn" ("The Brave Coward"), a defense of the independence of poetry. It comprised four poems, each of which answered one of the leftist complaints about poetry that does not serve good causes. The first, "Vegn freyd un umet" ("On Happiness and Sadness"), is a response to the notion that happiness can be "demanded" of poets. The second, "Vegn nekhtn, haynt un morgn" ("On Yesterday, Today and Tomorrow"), defends the poet's right to be passionately consumed with the past (which coincides, it so happens, with traditonalist Jewish culture). The third, "Un du bist umetik vi toyznt Kuni-Aylend zunen" ("And You Are as Sad as a Thousand Coney Island Suns"), is a broadside against faked happiness delivered up by poets as some kind of commodity. The final poem, "Di tfile fun barabán" ("The Prayer of the Drum"), is an ode to the magnificence of true sadness in genuine poetry.

The most famous line in "The Brave Coward" is "I will not lead my poem into battle."

"The Brave Coward" led to a major debate on poetry on the literary pages of the *Frayhayt* in the late summer and fall of 1938. Nearly all the

#### 24 Introduction

major poets participated. The majority were committed to poetry in the cause of the movement and roundly condemned "The Brave Coward." The polemics were colorful. Moyshe Katz's piece was called "Something Is Rotten in Denmark" (the *Frayhayt*, August 28, 1938). Aaron Kurtz called his "A Shot that Hits Its Shooter" (September 4, 1938). Martin Birnbaum's "A Libel-Sheet against Proletarian Literature" hit at Menke Katz for writing about everything in his *Burning Village* "from the purest poetic sadness to the weirdest spider, from Grandmother Toltse's shrouds to the wailing of hungry cats" (August 21, 1938).

This attack on the poet's beloved grandmother Mona (Yiddish Moyne), calling her "grandmother Toltse" (a disparaging Yiddish term for an elderly woman, a bit like "Aunt Tilly"), led Menke Katz to turn proletarian poetry on its head by coming back not with a polemic reply, but with an entire new book of poetry written "by" the poet's disparaged grandmother Mona, who had died before he was born. She appeared to him in his dreams in his Lower East Side tenement and dictated the book, which is an impassioned defense of shtetl life and values against the political bigwigs of downtown New York.

Menke Katz's *Grandmother Mona Takes the Floor* (New York 1939) made for a poignant end of the Proletpen era in Yiddish poetry. The book also contains a revised version of "The Brave Coward," which starts with the lines:

Ever will the coward fear my proud Grandmother Mona fear, should the magic staff of Moses wake her from her mossy sleep, fear, should she return in purity from her ancient grave: to deflect the tin grumble of his voice, with her breath to blow away his overblown pride, to blot with her blood that washed out red and leave but the rattle of a rattler.

#### Acknowledgments

Sincerest thanks to the colleagues who provided generous help in the preparation of this introduction: Shoshana Balaban-Wolkowicz (associate

editor, *Yidishe kultur*, New York); Amelia Glaser (Stanford University, California); Itche Goldberg (editor, *Yidishe kultur*, New York); Troim Handler (Cranbury, New Jersey); Ildi Kovacs (Central European University, Budapest, Hungary); Andrew Page (Vilnius); Professor Leonard Prager (Haifa University, Israel).

Many thanks to Harry Smith, publisher of The Smith (New York), who kindly allowed the use herein of materials researched for the introduction to *Menke, the Complete Yiddish Poems*, translated by Benjamin and Barbara Harshav, which appeared in early 2005. In many respects that volume directly complements this one. Harry Smith also provided valuable comments to earlier drafts of this preface.

David Weintraub, executive director of the Dora Teitelboim Center for Yiddish Culture, inspired the writing of this introduction and made valuable comments on earlier drafts.

Naturally, none of these colleagues bears any responsibility for the views expressed in this introduction or its shortcomings.

# Urban Landscape

"New York! Monster-city," writes Alexander Pomerantz.

"The very best land is America," writes Beresh Vaynshteyn.

"Manhattan is distant luck and light," adds Esther Shumyatsher.

To the newly arrived immigrant, little could be more alluring and alienating than New York City. Home to most of Proletpen's members, New York was the literary address for all of them, embodying, in its size and diversity, all of the themes of class stratification, social interaction, political activism, labor, and the individual's struggle to survive, which were central to the movement. The immigrant's gateway between the old world and the new, New York was the relentless conveyor belt that took in the Eastern European Jew and transformed him into his American equivalent. Proletpen's reaction was to enter this new context as fully as possible, maintaining an ever-critical eye and verse.

All of the poems that make up this section take place on the street, each one offering a slightly different angle on the urban landscape. Pomerantz's three-part "New York" approaches the city from three different perspectives, beginning from the water, then moving into the architecture and infrastructure of the city, and finally settling into the city streets, where he finds an array of "stray, roaming souls." Proletpen's poets do not attempt to conceal their rage at the inequality decorating the American city street. From Martin Birnbaum's homeless man by the river to Avrom Victor's "shadows on each deaf-mute wall," poems of the streets reflect Proletpen's mixture of estrangement from and engagement with city life. They also place Proletpen's literary project firmly in an urban context and

#### 28 Urban Landscape

help to introduce the basic themes that will come up in all of their poetry. On the one hand, we see an appreciation of the positive aspects of city life—the combination of people, the mammoth architectural structures, and the music that emerges naturally from the cacophony of human life. On the other hand, we are confronted with the stark images of gaping wounds left by societal woes laid bare in city life—the idle wealthy class, the misery of poverty, and the isolation of the soul.

.1 ניו יאַרק! – דו וואַנזיניגסמע ים־סירענע פאַרוואָרפן האָסמו בריק־נעצן, שמריק־פּעמליעס איבער׳ן האָדסאָן. אַרומגערינגלמ האָסמו זיך מימ קיימן שוואַרצע בערג – און פּאַליסאַדן דיינע מעכטיקע אַרמייען צעשמעלמ האָסטו שומרים – ליכט־טורמס, טעלעגראָפּן, פאָנען לעבן אַלע ברעגן. צעשיקט האָסטו שיפּןפּאַסטקעס, סאָבמאַרינס־מרגלים איבער׳ן אַמלאַנמיק, איבער׳ן פּאַסיפּיק – – – אין וויימער, וויימ פאַרבונדן –,מיט קונציק־פאַרצווייגטע סיסטעמען , דראָמן, קאַבלען – קאַנאַלן, מונעלן . . . אַלע ימ׳ען, אַלע יבשה׳ם פּון דער וועלט דורך עראָ־מאַשינעס און ראַדיאָס פאַרשפּרייט דעם כשוף פון דיין גאָלדענעם אוצר – – – אין גאַר דער וועלט ווערן הונדערמער שיפן מימ מענשן ַ מאָגטעגלאַך פאַרשלונגען פון דיר; פון מינומ צו מינומ ווערן גרעסער די מחנות פון דיינע קרבנות . .

י. פּאָמעראַנץ 🖍

ניו יאָרק

New York (1922)

 $\sim$  Alexander Pomerantz

New York! Mad mermaid, you've cast bridge-nets and rope-nooses across the Hudson, surrounded yourself with chains of black mountains and palisades, positioned your mighty armies as guards along all your shores: lighthouses, telegraphs, flags. You've sent ship-traps and submarine-spies over the Atlantic, over the Pacific, into the faraway distance . . . bound all the oceans, all the continents with clever network systems, wires, cables, canals, tunnels . . . spread the magic of your golden treasure through airplanes and radios to the whole wide world. You swallow up hundreds of shiploads of people a day, the multitudes you sacrifice grow greater from minute to minute . . .

# 32 Alexander Pomerantz

.2 ניו יאַרק! – דו מאָנסמער־שמאָמ צעטראַטן האָסמו די פּעלדער; – די וועלדער אויסגעהאַקט מים אָספאַלם און שמיין און שמאַל אַלץ באַדעקט. אין דער לענג, אין דער הויך – צעגאָרנט, צעטורמט, צעקעסטלט געביידעס אין הימל זיך אַריינגעריסן. פאַבריקן, וואַלקנקראַצערם – אויפגעבוימ – – – בעפּאַלמעסט דעם רוים מימ ריזיקע משוועקעם – פאַבריק־קױמענס – צעלעכרמ דעם הימל. פאַרשטעלט מיט פינסטערע אַייזן־פּלאַטפאָרמעס . . . די זון מיט קופער־דראַט – שפּינוועבס פאַרוועבמ די בלוי פון הימל. די מענשן אין תפיסות־פאַבריקן :געלאַזן (זײער מאַרך און בלוט אױסגעזױגן) איז פון זיי הענמ און פיס - – – געבליבן .3 פים – שלעפן פיס זיך צו די באַנען, – "צו די "עלן", צו די "סאָבווייס ציען, יאָגן קאַמאַפאַלקן צו פּאַבריקן . . . – הענמ 2.

New York! Monster-city, you've trampled the fields. hacked down the woods and covered it all with asphalt, stone and steel. You've ripped the heavens up and crossways with storied, towered, boxed up structureserected factories and skyscrapers, dissected space with huge nails, perforated the sky with factory chimneys. You've hidden the sun with dark iron platforms . . . and spun copper wire spider webs over the sky's blue. You've left people in factories-prisons (their marrow and blood sucked out) with nothing left but hands and feet . . .

#### 3.

Feet . . . feet drag themselves to the trains, to the Els, to the subways haul, chase catafalques to factories . . . Hands . . .

```
יאַגן הענט זיך לע׳ם מאַשינעס;
         באַמבלען קעפּ זיך אום אויף אַקסלען;
                    שפּיזלען רױמע צאַרן־אױגן;
                              קריצן ציין . . .
                                  פארנאכמ:
                    ווערן פּול אַלע קאַמערן –
                             ברידער־קברים –
    – מיט בר־מיננ׳ם: טעג, טרוימען, געדאַנקען
                        שטיקער נשמות . . .
                              – און שפּעמער
(ווען ס׳הילן די שאַטנס פון נאַכט אײַן פאַבריקן)
         . זע איך צעגאָדנמע רייען בית-עלמינ׳ם.
    זע איך אומענדלאַכע שורות פון פענסמער,
          שמאָל און לאַנג – פּענסמער־מצבות,
                                     עדות –
          אויף לעבנס פריציימיק פאַרלאַרענע:
                    (נשמות דאזלין ערמילאין)
           – – – בלודנע פאַרוואַגלמע נשמות
```

hands hasten at machines. heads bob on shoulders; red angry eyes pierce, teeth grind . . . In the evening, the halls fill up like mass graves with corpses: days, dreams, thoughts, bits of souls . . . and later. (when night's shadows envelop factories) I see rows of graveyards laid out vertically, I see endless rows of windows, thin and long-window gravestones, witnesses to lives lost before their time: (souls that walk about nakedly) stray, roaming souls — — —

דיינע גאַסן, מאַנהעמן, זיינען מימ רויש און מימ ווייסן פייער, מימ אַ פּאַרזויפּמ פּנים ברענען דיינע נעכמ – באַצאָלן וועסמו, באַצאָלן מייער פאַר דער שפלות און הונגער פון דיינע קנעכמ . . .

דיינע ביימער, מאַנהעמן, מימ וואונדן בליען, דיין אויסגעליידיקמע ערד מימ אַ גרינעם געוויין. היימלאָוע מחנות ציען איבער דעם עלנמ פון דיין שמאָק־און־שמיין.

דיין פריילעכקיים שפאַנם איבער פאַרפּייניקמע גופים. מים דאַכלאָזן עלנם שניידם דער ווינם. איך הער דעם בעמלער אויף זיין פידל רופן און אויסלערן דאָס מידע האַרץ אויף דיינע גאַסן, בלינד.

איך גיי אום אין דיינע גאָסן מיט אַ יונגער קללה. דאָס לעבן שפּאַנט מיט צעבלומיקטע ציין – רוקן שמופּט רוקן, לייב מרעט אויף לייב אין בהלה, שאָטן יאָגט שאָטן, צעשיידט און אַליין.

דער עלנם פון גראָז אויף דיינע סקווערן, דאָס היימלאָזע נפש אויף דיין ברוק. עס קוקן מדברדיק אַראָפּ די שמערן, אַ מענמש פאַרגיים אין יעדן פיבערדיקן צוק.

עם רעדם דער הימל מים בליי און מים מאָנונג. ווי אַ וויים גליק שםיים מאַנהעםן פאַרםראַכם. עם מראָגן הונגעריקע שאָמנם זייער דראָאונג – עם צינדן זיך מיליאָנען אויגן – פייערדיקע פרעגצייכנם אין דער נאַכם.

היינט האָט זיך די נויט אויף מיין גאָס צעזונגען, מיט הונגער אין די קני, אויף ליפּן – אַ פּאַרוואונדיקט געשריי – דאָס לעבן איז אויף צו פּאַרדינגען פּאַר אַ העמד אויפן לייב, פּאַר אַ לעפּל געקעכץ, פּאָר אַ זופּ טיי.

אסתר שומיאַטשער 🛩

מיין ניו־יאָרקער גאַס זינגט

My New York Street Sings

## $\sim$ Esther Shumyatsher

Want sang and sang on my street today, a torn cry on its lips, hunger on its knee. This life is for hire for a shirt on my back, for a spoonful of food, for a sip of tea.

The sky speaks with lead and dun. Manhattan, like distant luck, is quiet. Hungry shadows carry threats: Millions' eyes ignite—fiery question marks at night.

The misery of grass on your squares, the homeless soul on your pavement. The arid stars look down at it all, a human dies with every feverish movement.

I walk your streets with a young curse. Its teeth dripping blood, life strides on spine thrusts spine. Body tramples body in chaos. Shadows chase shadows, separate, alone.

Your happiness covers the suffering bodies. With roofless futility, cuts the wind. Emptying his weary heart on your streets, I hear the blind beggar call on his violin.

Your trees, Manhattan, bloom with wounds, your drained earth, with a green moan. Homeless crowds stretch across the misery of your stick and stone.

Your streets, Manhattan, are noise and white fire, your nights burn up in drunkenness. You will pay, and you'll pay dear for your slaves' hunger and sunkenness.

פון ״אַמעריקע״

צו זאָגן:

מראַכם מען אָבער צוריק אויף אַ רגע, איז אַ וועלט נאָך אַלעמען נישט משוגע

אַז ס׳בעסמע לאַנד איז אַמעריקע! עס איז זיכערער דאָ די ערד;

מען רייסמ פון יידן נישמ קיין בערד און קענסמ רואיק אויף באַנען פאָרן; זיך אויסלעבן דאָ דאָס ביסל יאָרן.

מיט האָפּערדיקע, פּרויאישע אַקסלען אין פאַקלדיקן שאַר צו די הימלען.

און עם ווייזט דיר די אויסגעהאַקטע האַנט,

אַ װעלם איז נאָכאַלעמען נישם משוגע

אַז ס׳בעסמע לאַנד איז אַמעריקע!

ווי דורך שווערן בליי, פאָרסטו די סטאַטוע פאַרביי

אַמעריקעם לאַנד!

צו זאַגן:

עדות דאַרויף איז פּראַנקרייכס פרייהיימס־שמיין, וואָס שמיימ אינמימן וואַסער ווי פון זיך אַליין:

בעריש וויינשמיין 🛩

from America (1955)

∼ Beresh Vaynshteyn

But when one stops to think back a moment . . . Isn't the world, after all, a *meshugener*<sup>1</sup> to say that the very best land is America? The ground is safer here; no one rips the beards off Jews and you can ride a train in peace, live them out, your years, your few.

A witness, France's liberty-stone stands in the water, as if on its own: with confident, woman's shoulders, torch reaching to the skies overhead, as though through hard lead. You travel beyond the statue and it points, that chiseled hand, to America's land!

A world, after all, isn't really *meshuge* to say that the very best land is America!

1. Meshugener: one who is crazy; meshuge: crazy.

# שאָמענס

אב. וויקטאָר 🛩

שווארץ־בלויע שאָמענס אויף ציגעל רוימ־ברוינליכען. מונקלען זיך שאָמענס אויף ווענמ. מאָרגען פריה. האלבענמאָג. שעה׳ן פארנאכמיגע. שאָמענס צו שאָמענס געווענדמ.

שמויסען זיך, פלעכמען זיך, אָדער צעלויפען זיך, מאכען העויות מימ הענמ. לאכען צי גענעצען, בענשען זיך, שילמען זיך, שווארץ־בלויע שאָמענס אויף ווענמ.

איך פון מיין פענסמער קוק, יענע – פון זייערען שאָמענס מים שאָמענס באקענמ. וויימער אין מאָג אריין, וואקסען אלץ לענגער די שאָמענס אויף מויב־שמומע ווענמ.

# Shadows (1922)

## $\sim$ Avrom Viktor

Black-blue shadows on red-brown bricks. The walls are dark with shadows. Early morning, noontime, dusk, shadows turn to shadows.

Push each other, twist and race, gesture with their hands, fall, laugh or yawn, curse or bless, black-blue shadows on every wall.

I look out the window. All the shadows know the other shadows. Late in the day they grow long and tall, shadows on each deaf-mute wall.

"פון "אויפ׳ן האָדסאָן

נחום ווייסמאַן 🛩

פּיר מיך, פיר מיך שיף אויף די גרויע כוואַליעס פּון דעם האָדסאָן אַ גלויביקן װאָס הערט זיך איין צו דיין מאַשיךגעזאַנג פּירסמו אַצינד. פון ניו יאָרקער הפקר־שמויב מון ניו יאָרקער הפקר־שמויב מון ניו יאָרקער הפקר־שמויב מיר, דיינע בויערס, גיבן זיך דיר היינמ איבער מיר, דיינע בויערס, גיבן זיך דיר היינמ איבער – פרוכמ פון אונזער קראַפמ – פיר אונז...

# from "On the Hudson" (1924)

## ∼ Nokhem Vaysman

Sail me, sail me, sail me ship on the Hudson's gray waves. A believer who listens to your mechanical song that's who you're carrying now. Out of New York's lawless dust, I have raised myself to pray! Carry me, carry me, ship, on the waves of gray . . . we, your builders, devote ourselves to you today —born of our strength sail us . . . . . . I want to pray! . . .

מאַנצן פּאָלקעס אױסגעפּוצמע נאַרן; קינדער קענען אַף די פּיס נימ שמיין. װאָיען סמאַיעס װעלף אַף מראָמואַרן, הונגער שמשירעמ אויס די געלע ציין.

קינדערשע שוואַרצאַפּלען שמומע שמאַרן; משאַמען וועלף אַף בעסמן ביסן – ביין. דאַמעס נייע פאַרגעניגנס גאַרן, – אָנגעוואָרן האָמ די וועלמ איר כיין...

װאָיען סטאַיעס װעלף אַף טראָטואַרן, הונגער שטשירעט אויס די געלע ציין. און צו רייצן אַפּעטיטן באַ האַרן שיסט פון פלעשער פריילעכער שאַמפּיין.

י. א. ראָנטש 🛩

וועלף

Wolves (1936)

🔊 Y. A. Rontsh

Packs of wolves howl on sidewalks, hunger grinds through yellow teeth. And champagne shoots from bottles, for masters, an aperitif.

Children's pupils stare in silence, wolves gnaw at the best bits—bone. Ladies yearn for newfound pleasures. The world has lost its charm . . .

Well-dressed dimwits dance the polka; children can't stand on their feet. Packs of wolves howl on sidewalks, hunger grinds through yellow teeth.



By the River

ס׳האָט די זון, די וואַרעמע, אים אַרױסגעבראַכט אַהער צו אײנזאַמקײט פון ברעטער־פּיר דעם אַלטן; האָב איך זײן אױסבאַהאַלט אים דאָ צעשטערט– איצט קוקט ער ביטער־בײז, פאַרשעמט אױף מיר און פּרואווט זײן נאַקעטקײט אין אַ לעכערדיגן ראָק באַהאַלטן.

לעבן אים-אַ זעקל אויפגעראָלמ. מען זעמ-זיין גאַנץ פאַרמעגן ליגמ דאָ אויפגעבונדן. זיין אויבערגוף אַנמבלויזמ, אַ ברודיג העמד אין שוים און ס׳שריימ זיין נאַקעמקיים אין פּייכמן ווינמ מים פּיינלעכקיים פון נישמיפאַרהיילמע אויפגערירמע וואונדן.

דער אַלמער ברעמער־פּיר איז פּוסמ. עס שמעקמ מימ זאַלץ, מימ אויל און ברודיג וואַסער. ביים שווערן סלופּ, אויף ראַנד פון פּיר, זיצמ אָנגעשפּאַרמ אַ מענמש אַזוי און ניימ–אָן איינגעהויקערמער אַ בלאַסער.

אַ באַרזשע כריפּעַמ, שלעפּמ זיך מונקל־שווער. פאָראוים איר קוימען, מרייבמ דער ווינמ איר אייגן רויך. דער הימל קוועלמ. אַן עראָפּלאַן אין בלויען רוים שוועבמ מימ אָדלער שמאָלץ, קרייזמ גראַציעז און רייסמ מימ שאַרפן אויפשוואונג זיך צו הויך.

אין פּייכמן מערץ־ווינמ גיימ דער ווינמער אָפּ. לעצמע קריעס שווימען לאַנגזאַמע מימ גראָען ריווער. עס רוישמ די לופמ. די מעוועס פליען מיף און ס׳דאַכמ זיך–אַלץ איז אויפגעלייזמ און דאָמפּמ אַרויס פון זיך דעם לעצמן ווינמער־גליווער.

מאַרטין בירנבוים 🛩

ביים ריווער

By the River (1938)

∼ Martin Birnbaum

The winter goes out in a humid March wind. Last ice-floes float slowly with the gray stream. Seagulls dip low. The sky rushes past. And it seems to me, everything's melting. The last winter numbness goes up with the steam.

A barge groans, dragging her dark heavy body. The wind chases smoke round her smokestack. The sky beams. A plane, with its eagle pride, hangs in blue space, circles gracefully, and sharply vanishes, tearing the heights.

The old planked pier is empty. It smells of salt, of oil and filthy water. Against the thick post at the edge of the pier, a man sits, leaning, and sews, his body, pale and hunched over.

Beside him a rolled up sack, one sees all his belongings bound up in it, filthy shirt in his lap, his torso bare. His nakedness cries in the damp wind from the pain of aggravated wounds.

The warm sun has brought him here to the lonely, ancient pier; I've interrupted his solitude, and now he looks bitter, embarrassed, takes a torn coat to cover his nakedness. 50 Martin Birnbaum

איך ווענדם מיך אָפּ מים בושה־האַסם, פון שאַרפן בליק אין סאַמע מיפעניש געמראָפן. דער הימל קוועלם. די מעוועס קווימשען בייז. אַ יאַכמ־שיף, זון באַגאָסן, בלענדם פאַרביי און לאָזם דעם ריווער הינמער־זיך–אויליג, גלייכגילמיג, פאַרשלאָפן. I turn away, in shame and disgust, from the gaze that has met me, sharp and deep. The sky is beaming. Cruel seagulls shriek. A sun-splattered yacht dazzles past us, and leaves the river, oily and indifferent, to its sleep.

# אויפ׳ן ראָג גאַס

. מאַטעס ל

אַ בעַמּלער אויפּ׳ן ראָג – אַ בלינדער איינגעבויגען, און אַ "פּויגעל" מים שמייכלענדע־רופענדע אויגען פּאָכעם מים פּליגלען פּון אָרימקיים און זנות. און אין אַ ווינקעל שמיל פּאַררוקם אַן אָרים־קינד מים די אַקסלען צוקם, צימערם פּון קעלם, פּון הונגער און פון וועה. און איבער זיי קופּאָלען הייליגע רופּען מים זייער גלאָקען־שמים "קלינג־קלאַנג" און צופרידענע קניהען, On the Street Corner (1922)

∼ L. Mattes

A beggar on the corner is blind and bent over: a *foygl* with smiling-summoning eyes.<sup>2</sup> He flaps his wings of poverty and depravity. And sealed into a quiet corner, a poor boy with twitching shoulders shivers from cold, from hunger and pain, and over them sacred cupolas sing out in their bell-voices "Ding-dong, ding-dong." Contented kneelers send God up a praise song.

2. *Foygl*: bird in the Yiddish; in addition, this word has the connotation of a pretty, or weak, fellow. It is sometimes used as a derogatory term for a homosexual.

– אויף יעדן טראַט, אויף יעדן שפּאַן מאַן. אַ מאָס, אַ װאָנ, אַ מיקראַסקאַפּ, ציען ס'לעצמע שמיקל קלייד פון מיר אַראָפּ מעסמן, וועגן, – גריים אינמימן גאַס צעביימן זיך אויף גאָרנישט. אויגן, אויגן – מיפע, ליידיקע מעפּ, וואָם קוקן אַרוים פון אַ ניט־באַהייצטער קיך, גײען נאָך, בעמן זיך, מאָנען, גלעמן יעדן פּאַלד פון מיין קלייד. מראָגן ווי אַ משעק ביכל, זייער קאַלענדאַר, און צאָלן פאַר יעדן גראָשנדיקן אָפּדאַכט מים מעג, מים יאָרן, און יאָגן נאָך יעדע רגע וואָס גײט פון זײ אַוועק, און שפּילן זיך מימ דער ציימ, ווי אַ קאַץ מים איר אייגענעם .VQ.

דאָרע טייטלבוים 🛩

מענער

# Men (1944)

🔨 Dora Teitelboim

Every step the sidewalks span: man. A gauge, a scale, a microscope, stripping my dress to its last thread measuring, weighing; ready for free-exchange, mid-street. Eyes, eyesdeep, hollow pots, gazing from an unheated kitchen, follow, beg, pet each fold of my dress. They carry calendars like checkbooks, paying for their cheap nooks with days, and years, and, chasing the moments they fail to catch, they play with time like a cat with its own tail.

# Being a "Greener"

The first section offered immigrant (or "green") poets' reactions to the new world. The poems in this section portray immigrant experiences and their attempt to settle into their American lives. The wave of Jewish immigration following World War I brought most of Proletpen's members to the United States. Around the same time, a number of Southern Italian immigrants arrived, settling in New York alongside Eastern European Jews. Many of the experiences of the Jewish immigrant in America were shared by the Italian immigrant. The proximity of these groups became, tragically, more intimate because of horrors like the 1911 Triangle factory fire, in which most of the workers trapped inside the burning building were Italian and Jewish immigrant women. The two groups would often find themselves working side by side in factories, frequenting the same locales, and sharing tenements, and the outcome was a mixture of conflict and solidarity. Yosl Grinshpan portrays an unfortunate Italian miner's family. Sarah Barkan's "Italian Masons" goes a step further by depicting a scenario in which Jewish and Italian immigrants are bonded by their common second language and shared workers' plight.

Two of the poems in this section address the infamous trial of Sacco and Vanzetti, two Italian anarchists who were executed in 1927 for alleged murder. What was widely viewed as an unfair trial that exploited the suspects' poor English underlined both the tenuous position of American radicals and immigrants' lack of power in the United States. For Sacco and Vanzetti, America was the opposite of what it promised. As Ber Grin writes "America is smoky days on blackened, rope-soled shoes." In Yosl Grinshpan's tribute to the deceased, Vanzetti's ghost pays a visit to the presiding judge, Webster Thayer, finally able to take revenge on the judge for an outcome many believed was manifestly unjust.

Curiosity permeates Proletpen's poems of immigration and integration. It is with burning curiosity that Martin Birnbaum enters a Protestant church on Christmas Eve, only to leave again, opting to find inspiration in Lenin. The same Ber Grin who laments the Italian anarchists' ropesoled shoes celebrates the wanderings of his own shoes in "On Roads." This poem, in which the persona "travel[s] along broad paved roads," evokes some of the positive sides of being a greener. Resonant with the age-old tradition of the wanderer, Ber Grin's long poem leads his reader on a journey over new terrain. While the poem evokes a sense of great exploration, the poet plays with riddling anagrams. His references to the "green sea," "green houses," and "green dream," reflect both the gaze of the greener in the wanderer's new terrain and play upon the poet's own last name, Grin. In the line "Green bergs over blue valleys" there is no doubt that the author is placing himself directly into the changing landscape of his poem, a literary gesture that mirrors his integration into his vast new country.

אין דײַנע אויגן

דאָרע מיימלבוים 🛩

אין דײַנע אויגן אַזוי פּיל לענדער און אין זיי פון אַלע וועגן פרעמדע אַ פּאַרגליווערטער געשריי. In Your Eyes (1979)

🔊 Dora Teitelboim

In your eyes, so many lands and in these, from every unfamiliar road, a frozen scream.

שמעמלדיקע יאָרן, – פּלאָנטערט זיך ניט מער אין מיין זיקאָרן אַן אַנדערער אינגאַנצן וויל איך ווערןי לאָזם מיין האַרצן קלאַפּן צום מאַקמ פון עלעקמרישע מאָמאָרן. לאָזט דעם ריטם פון מיין בלוט פאַרמעסטן זיך מימן רימם פון די באַנען אין ניו יאָרקער אונמערערדישע אַרמעריעס לאָזט צעוואַקסן זיך אין מיר דעם דראַנג פון פאַבריקן־ראָד און פּאַס; לאָזט אויפברויזן אין מיר דאָם ליד – פון פּראַצע־מענטש באַם גראָב־ און הייב־מאַשין איך זאַל אין לעכער פּינצמערע אַריין, און אַרױף צו מױזנמ רעשמאָװאַניעס און העכסמע מורעם־שפּיצן קענען שליידערן שמיקער זון און האַם.

נ. גרינשפאַן 🖍

פון ״צו מיינע שמעמלדיקע יאָרן״

# from "To My Shtetl Years" (1931)

#### ∼ Yosl Grinshpan

Shtetl years, quit wandering around my memory, I want to be someone else completely! Let my heart beat the time with electric motors. Let the rhythm of my blood race the rhythm of the trains in New York's underground arteries. Let the pull of factory wheel and belt grow in me. Let the song of the worker by the excavator and crane roar in me. I must submerge into dark holes, and emerge to a thousand scaffolds. The highest tower-tops can fling down bits of sun and wrath.

אַ ברכה איבער ברויט

דוד סעלצער 🛩

– זאָג מיר, מאַמע, וואָס הייסט אַ ברכה? צי איז אַ שטיקל הערינג אָרעמער פון פּיש? צי מאַכט מען גאָר אַן אַנדער ברכה, ווען מען זעצט זיך צו צום רייכן טיש?

זע נאָר וויפל פליישן, וויפל ברויט עם ליגן אָנגעלייגט און אָנגעוואָרפן, ווען אין אונדזער הויף עם קלאָגט די נויט און קינדער גייען הונגעריקע שלאָפן?

– מיר זיינען, קינד מיינס, דאָ בלויז געסמ,
 קרובים אָרעמע פון הויף פון נוימ.
 אַ ברכה מאַכמ מען ווען מען עסמ
 דאָס פּאַרהאָרעוועמע אייגן שמיקל ברוימ.

# A Blessing Over Bread (1957)

 $\sim$  Dovid Seltzer

—Tell me, Mama, what's a blessing? Is a bit of herring poorer than fish? Does one say a different blessing when he dines among the rich?

Have you seen how much meat and bread is laid out and piled up high when need's been crying in our shanty and children lie hungry at night?

—My child, we're just guests here, poor relatives from need's backyard. One makes a blessing when he eats his bit of bread that comes so hard.

אַז שולדיק – נים מיר, נאָר די באָסעס, און ענמפער איז – העלדישער קאַמף. די אויגן – זיי פינקלען מים גריימקיים: די הערצער – ווי קעסלען מים דאַמף.

מיר הויבן אָן ריידן אַף ענגליש. באַלד ווערט עס אַלעמענס שפּראַך. מיר ברעכן און בויגן דעם ענגליש, ביז קלאָר ווערט פאַר יעדן די זאַך.

מיר רוקן צו נאָענמ די שמולן, מען דריקמ אונז ביז וויימיק די הענמ. מען נעממ אונז אַריין אין דער מימן, ווי מ׳וואָלמ אונז פון יאָרן געקענמ.

זײ בעמן: סיניאָר, סיניאָרימאַ, פאָרצײט אונזער אײגענע שפּראַך. מיר רײדן פּון אַרבעט און הונגער. ס׳איז פאַר אונז איצט אַ וויכטיקע זאַך.

די מוליערס זיי ביילן די פּויסמן און קוקן זיך איבער געמריי. איך הער – און מיר דאַכמ זיך: איך קוק אין אַ קעסל מימ זודיקן בליי.

און יעמווידער ווינקל – איקאָנעס. עס קוקט אַף זיי מערי פאַרמראַכט. זי מישט מימן הילצערנעם לעפל אַ פונט מאַקאַראָני פאַר אַכט.

עס זיצן זעקס מוליערס און ריידן. מיר זיצן און הערן זיך איין. זיי מריפן פון נאָר אַלמע באַמלען די לעצמינקע מראָפּנדלעך וויין.

סאָרע באַרקאַן 🛩

אימאַליענישע מוליערם

### Italian Masons (1933)

#### 🔊 Sarah Barkan

Six masons are sitting and talking. We sit and listen in. They drain the final drops from ancient flasks of wine.

And in every corner—icons. Mary looks at them, lost in thought. She mixes macaroni with a wooden spoon, for eight.

The masons pound their fists, exchange loyal glances. I suddenly realize I am staring into a boiler of molten lead.

They plead: signor, signorita . . . forgive us, we use our own tongue, we're speaking of work and hunger, for us a pressing thing.

We move our chairs closer to them, they clasp our hands tightly in theirs. They pat us and embrace us, as if they'd known us years.

We start to speak in English, suddenly the common tongue. We break and bend the English til it's clear to everyone

That we're not to blame, but the bosses, and the answer's heroic fight. Our eyes are sparkling, ready. Our hearts are like steaming pots.

איידעס – אַ לאָם אין אַ װינקל און צוויי פּאַרצעמענטעטע שיך, און מערי, אַ דאַרע, אַ שטילע, װאָם זיצט אין אַ װינקל אין קיך. Witnesses: a crowbar in a corner, a pair of shoes, caked with mortar, and Mary, thin and quiet, sitting in a kitchen corner.

ער פאַרמראָגמ נימ די גרויקיימ פון ווענמ, פון הונגער – דעם קינדער־געוויין, די קללה פון ווייבעריש ברוימ – שעלמ ער זיין אייגן געביין.

לעבמ איצמ דער מיינער אַזוי: ער קוקמ און ער רויכערמ און שעלמ – און סע זינגען צוויי אַרבל אַ ליד פון אַ חרוב געוואָרענער וועלמ.

ס׳צימ אים צו מיף פון דער ערד, צום שוואונג פון פאַרלאָרענע הענמ, צו ברידער, צום לעמפּל, וואָס האָמ ווי אַן אייגענע זון דאָרמ געברענמ.

דער מיינער, איר מאַן, איז אַ ריז – נאָר וואָס מויג ער, אַז ס׳פּעלן אים הענמ – ער האָמ זיי ערגעץ פאַרלאָרן אין גרוב, זיצמ ער און קוקמ אַף די ווענמ.

אַמאָל האָמ זי איר מיידלשן חן געוויקלמ אין שוואַרצע וואואַלן, היינמ שמראַלמ פון איר פּנים צעכראַסמעמ די נוימ פון איסמ־סיידער קוואַרמאַלן.

אַמאָל איז זי אַ שיינע געווען, נאָר דאָס איז געווען אין סיציליע. היינט איז זי אַ מיינערס ווייב און אַ מאַמע פון אַ גרויסער פאַמיליע.

נ. גרינשפאַן 🛩

די מיינער־משפּחה

## The Miner's Family (1929)

#### ∼ Yosl Grinshpan

Once she was a beauty. But that was in Sicilia. Now she is a miner's wife, mother of a big famiglia.

Once she wrapped her maiden grace in black lace, now East-Side poverty beams from her unadorned face.

The miner, her husband, is giant, but armless, what use is he at all? He lost them somewhere in that pit. Now he sits, watching the wall.

He yearns for the depths of the earth, his missing arms swinging beside him, for his brothers, for the lamp that burned, a private sun to guide him.

And now the miner lives to stare, to smoke, to curse. Two empty sleeves sing a song of a wasting universe.

He can't stand the gray of the walls, the children crying, the hunger pains, or the curse of the bread his wife has earned. He curses his own remains. 72 Yosl Grinshpan

צעמראָגמ זי איר בראָך איבער גאַסן, און זאַמלמ דערפאַר שמיקלעך ברוימ – און אין שוואַרצן, אַף איסמ־סיידער קוואַרמאַלן, שפאַנמ אַרום אַ שמאָלצע, די נוימ.

ניו־יאָרק, פּעַברואַר, 1929.

She spreads her misfortune through the streets, gathers pieces of bread about town, meanwhile in black, on the East Side, need struts up and down. רויש פון עלעקטרישע מאַשינען אין די אויערן. שלעסער־ציטער, טריט פון היטער, פולער מיט טהעיערן לויערן. לייגט אַ שווערע האַנט אויף פּנים־פּאַרמעט אַ טויטנשריפט, בלייבן אויגן הענגען ערגעץ ווייט, ווייט שטיל־פאַרטיפט: קינדהייט – באָרוועסע טעג, צעוואָקסן מיטן וויינשטאָק און אוילבירט־בוים, און איטאַליענישע נעכט הענגען־אויס אויף יעדן צווייג אַ טרוים. פרימאָרגנס צעקלינגען זיך מיט געזאַנג און מיט קאָסע, און שמעקן מיט גרינער לאָנקע, מיט אַפּריקאָסן און מיט ראָסע. און שמעקן מיט גרינער לאָנקע, מיט אַפּריקאָסן און מיט ראָסע. און שמעקן מיט גרינער לאָנקע, מיט אַפּריקאָסן און מיט ראָסע. און הייסע נעכט מיט פלאַמיקן וואָרט צו מידע אַרבעטערישע קעפּ. און הייסע נעכט מיט פלאַמיקן וואָרט צו מידע אַרבעטערישע קעפּ. און זיבן יאָר, טאָג־בייזטאָג, אַז הענקער מאָרדעט לעבנס צווישן טויטע ווענט. און זיבן יאָר, שוואַרצע מיטער. אָ, הימלען, ברידער, ראָזעטאַ! אַש, אַש. פּיערדיקע זיילן: סאַקאָ און וואַנזעטי!

אויגוסמ, 1930

עס בליען וואַזאָנע מוליפּן און שוואַרץ־רוימע רויזן אין מוימן־צעל, און אויף צוויי וויאַלענדיקע גופים וואַרמ דער מוימ ביים שוועל.

זיינע רויטע בלומען – פרישע גרוסן פון בלוטנדיקע פריינט

און דערמאָנען אין דאַנטען דעם זון, אין לעצטן פאָרגיין און לעצטן היינט.

בער גרין 🛩

םאַקאַ און וואַנזעמי

## Sacco and Vanzetti (1930)

#### ∼ Ber Grin

Potted tulips and black-red roses bloom in a death-row cell, and death waits at the threshold for two wilted bodies. His red flowers were fresh greetings from a bleeding friend, reminders of Dante, his son: the last today and the day's last end.

Electric machines clatter in his ears, the watchman walks, locks rattle, Fuller and Thayer lie in wait. A heavy hand pens a death-decree on face-parchment, eyes hanging far away deepen with the silence; childhood and their barefoot days, grapevine and olive-tree, where they were raised, and Italian nights hang a dream on each long branch. Morning rings with sickle and song. Scent of green meadows, of apricots and dew. America is smoky days on blackened, rope-soled shoes, and hot nights with flaming words on tired working heads. This barred-window sadness drinks the blood from hand and face, as the hangman kills every day for seven years in the deadened space. Locks rattle. Black watchman. Oh, heavens, brothers, Rosetta! Ashes, ashes. Flaming pillars: Sacco and Vanzetti!

ס'צינדמ זיך די ערד אונמער אי און הינמער דעם רוימן סאַמאַן, באַוועגמ זיך דער יענקישער קלאַן און,

ער שפּאַנמ, וואַנועמי, און שפּאַנמ און ס׳פּלאַמערמ דער רוימער געוואַנמ און, ס׳צינדמ זיך די ערד אונמער אים.

און, ס'פּאָרגייט זיך אין אַנגסטן די נאָכט . . . און ווידער: אין רויטן וואַקסט אוים – נאָר איצט אין גיגאַנטישער גרוים – וואַנזעטי. עם הערט זיך אַ קראַך – – – – –

אים דאָכמ: עם שמיימ פּאַר זיין בעמ וואַנזעמים פּאַרברענמער סקעלעמ, פּאַרהילמ אין אַ פּלאַמיקן קלייד. זיין האַנמ לעשמ דאָס לעמפּעלע אויס; סע שווינדן די ווענמ פּונעם הויז און,

אין זיין פּאַלאַץ אויף זיין גאָלדענעם בעמ ליגמ מהעיער, דער ריכמער, און רעדמ פון וואַנזין געשפּענסמפולע רייד.

יוסף גרינשפאַן 🛩

וואַנזעמים געשפּענסמ

Vanzetti's Ghost (1929)

## 🔨 Yosl Grinshpan

In his palace on his golden bed, lies Thayer, the judge, gone out of his head, and talks a ghostly talk.

It seems: Vanzetti's incinerated skeleton is standing at his bed, he's come shrouded in a flaming cloth. His hand puts out the light; the walls disappear and the night goes out in fear . . .

And once again, a red figure grows the now gigantically grandiose— Vanzetti. A crash resounds — — — — —

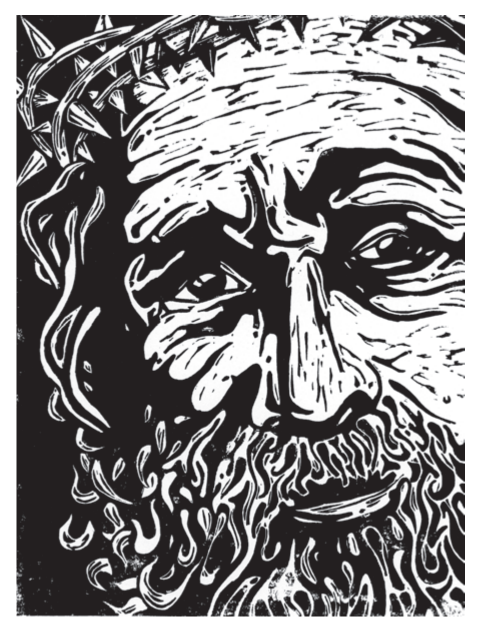
Vanzetti walks the grounds and walks, and the red cloth flutters and the earth beneath him ignites.

And behind the red Satan stands, the Yankee Klan, swaying to and fro, and

 the anthem swarms with slaves.

\_\_\_\_\_

The frightened old man moans in fear, until he falls in a faint. He regains consciousness when his house-doctor injects a little blood into his veins.



Visiting Jesus

כ׳בין היינט געווען ביי יעזוס׳ן צו גאָסט. , האָט זײן "פּראָמאָוטער", אַ פּריסטער מיט אַ פּעטן ברוסט־קול מיך האַרציג אויפּגענומען: . . און דו, וואָס כ׳האָב דיך לאַנג שוין ניט געזען. . . מיין זינדיג לאָם, מיין שעפּעלע– ס׳איז העכסמע ציימ, וואָם ביזמ צו מיר, וואָם ביזמ אין הויז מיינעם געקומען. נישמ צו מיר אַליין: כ׳בין געקומען מיט אַ טשערעדע פון תשובה־גרייטע, יום־מוב׳דיג פאַרפּוצמע לעמער . . . צום געבורמסמאָג פון יעהאָוואַ׳ס זון –האָבן מיר זיך זיאַוועט אין זיין ערדישן פּאַלאַץ אפשר וועט ער מוחל זיין די זינד . . . ער וועט! – אַזױ פאַרזיכערט אונז דער פּריסטער (פּאַסמוך רופט ער זיך אַליין דאָ אָן באַשיידן) בעת ער רעדם צו אונז אַראָפּ פון אַ פּרעכטיג, ליכט־צעפינקלטן באַלעמער. מיר זיצן שמום. די קעפּ אַנטבלויזטע. –,ס׳איז היינט די נאַכט פון הייליגער געבורט האָט דער פרומער פּאָסטוך אַנגעטאָן די שכינה אויף זיין פּנים און מיט אַפּאָסטאָלן־פּסוקים . . נשמה אָנגעגורט –אָם דונערט ער מיט שטראָף־רייד פון אַ נביא אַט לאַשטשעט ער אונז

> - מים אַ זינג־זאַנג קול, אַן אויליגן, געשמאַקן ַס׳גלאַנצן אַזש גאָמפאָרכמיג זיינע באַקן, בעת ער סמראַשעמ אונז מימ גרויל, מיט העלישן נשמה־מאַטער . . .

–געזאָגט האָט ער עס

מאַרטין בירנבוים 🛩

ביי יעזוס׳ן צו גאָסט

## Visiting Jesus

#### ∼ Martin Birnbaum

I visited Jesus today. His "PR man," a preacher with a fat chest voice, received me kindly: . . . and you, we haven't seen you in a while. My sinful sheep, my little lamb. It's high time you've come round to find me.

He wasn't talking to me alone. I came in with a flock, all ready to repent: lambs dressed up in their holiday best for Jehova's son's birthday. So we all dropped by his earthly palace. Maybe he'd forgive our sins . . . He will! So the preacher assures us (modestly referring to himself as "shepherd"), speaking down to us from his exquisite, lighted podium.

We sit in silence, heads bare. This is the night of the sacred birth. The pious pastor has dressed his face in divine presence and girded our souls with the gospels.

He thunders a prophet's castigations then pets us in an unctuous, pleasing, sing-song voice, until his cheeks radiate the fear of God, and he fire-and-brimstones us, threatening our souls with hellish torture.

כ׳האָב איינגעאָמעממ מיף די לופמ. אין אַ פענצמער פון אַן אָרים הויז האָמ אַ קריסממעס־ביימל מימ עלעקמרישע אייגלעך אומעמיג געוואונקען.

צו הענגען דאָרשן אויף אַ ששוואָק, מיש אָן אויסדרוק פון אַ היפּאָקרים אַ פרומען . . . שפּעטער האָבן ווייכע טענער זיך צעפאָכעט איבער יעזוס׳ ערדישן פּאַלאַץ, כוואָליענדיג און שטייגנדיג ביז פייערלעכן קלאַנגן־טשאַד.– לעבן מיר האָט זיך אַן אַלטיטשקע גע׳צלם׳ט; איך האָב שטיל אין זיך אַריינגעגענעצט– מיין נשמה איז געוואָרן זאַט . . . האָב איך דער אומשולדיג יונגפרוי–אויפ׳ן אויל־געמעל, צוגעוואָרפן נאָך אַן אָפּשייד־בליק פון שוועל– צוגעוואָרפן נאָך אַן אָפּשייד־בליק פון שוועל– דאָס היטל אויפ׳ן קאָפּ אַ ביסל שיף, שטראָפּנדיג האָט מיך פּאַרפּאָלגט דער פליגלירויש פון הייליגן מאָטיוו.–

און קענן אין -וואָס מיינט דער קורצער ליידנסזוועג פון אַ מענטשנס ערדישע, געציילטע יאָרן . . . שמייכלט מיט אַן אומשולד־אויסדרוק פון אַן אויל־געמעל אַרונטער– שמייכלט מיט אַן אומשולד־אויסדרוק פון אַן אויל־געמעל אַרונטער– מיט בלוט אויף דלאָניעס און מיט בלאַסקייט פון מאַרטירער, האָט אים עמיץ צוגענאָגלט אין אַ ווינקל צו אַ צלם, הענגט ער דאָרטן אונטער אָרעאָלן־שיין מיט גאָרנישט, חוץ מיט הייליגן געקרייציגט זיין פאַרנומען . . . ער ליידט דערפון און ס׳דאַכט זיך מיר– און שעמט זיך גאָר און שעמט זיך גאָר צו הענגען דאָרטן אויף אַ טשוואָק,

84 Martin Birnbaum

But on the holy stage of paradise, he guarantees, heaven-cleansed choirs await us, so does eternity . . . And what's a temporary sufferer have to lose but earthly, mortal, numbered years?

Jesus' unblemished mother smiles down, guiltlessness painted in oil. Her son, it appears, hasn't been so healthy. Bloody palms, a martyr's pallor, nailed up on a cross in a corner. He hangs there under electric light with nothing to do but be crucified, and it seems to me he suffers it, utterly ashamed of hanging on a nail with the mark of a pious hypocrite.

Later, tender tones were unleashed in Jesus' earthly palace. Billowing and rising to a holy bellow. Near me an old woman crossed herself. I yawned softly to myself. My soul had gotten full . . . I cast the innocent young woman on the oil painting a last look from the door, and I'm outside, my hat a little askew, the rush of wings from the holy theme reprimanding me.

I drew the air in deep. In the window of a poor home a Christmas tree blinked sad, electric eyes. די נאַכם איז קלאָר געווען, אין שמערן־פּראַכם צעשפּרענקלמער געמונקען: איבער גאַסן שמיל־פאַרשלאָפענע בין איך געגאַנגען, לאַנגזאַם, אָן אַ ציל. געמראַכם האָב איך– פון לענינ'ען: פון מענמשן־ליבע . . . פון יעווס'ן געמראַכם – מימ רחמנות, מים מיפן, מים פּאַעמישן געפיל . . . The night was clear, dunked in speckled star splendor. I walked the quiet sleepy streets, slow and aimless. I thought of Lenin, of human love, I thought of Jesus with pity, with deep, poetic sympathy.

אָ, װי עלנמ װאָלמן געװען די בערג אָן אָמדי ליכמיקע פריילעכע װינמעלעך פּאַרמראָגן מיר אין די נאָזלעכער אַזוינע זיסע קילע ריחות,
אַזוינע זיסע קילע ריחות,
מען קען שיכור װערן.
ס׳בלימ דער גרינער חלום פון אַלמיונגן װאָלד.
ס׳בוימן גאָרמן און פעלד.
ריחות פון קאָרן, ריחות פון מאַבאַק –
גענוג צום עסן און צום רויכערן.
צווימן פון פעלד און גאָרמן – שווייסיקע גליאיקע מי,
גיחות פון קאָרן און מאַבאַק – שווימין גענוג צום עסן און צום רויכערן.

אַרום מיר שפּריימ זיך פעלד און פינצמער. די פינצמער הילמ איין דעם מאָל ביזן העלן פייערל. מיינע אויגן נעמען אָרום די בריימע פינצמער. ס'פייערל זינגמ צו מיר פונוויימנס. כ׳נלעמ דאָס פייערל, דאָס שמיבעלע. אַרום פייערל לויכמן מסתמא וואָרימע מענמשן. נאָכן פייערל צימ זיך פעלד און ס׳פינקלען שמערן. כ׳באַהעפמ זיך מימן פעלד און מימ די שמערן. די שמערן שפּילן זיך מימ די קיימן בערג: אָ, ווי עלנמ וואָלמן געווען די בערג אָן אָמ־די ליכמיקע חברים.

כ׳פּאָר אַרום אַף בריימע געפּלאַסמערמע וועגן – אָ, וויפּיל פּיס פּוז דורות פּאַרגאַנגענע אוז היינמיקע האָבן געגלעמ אָמ די גלאַנציקע וועגן. אַ גרינער ים. מעלעגראַפּישע סלופּעס – ביימער געוועזענע – הויבן זיך אַרױף, אַרױף ווי מאַסמן אַפּן ים. בערג־גרין איבער מאָלן בלוי. אַ ים בלוי איבער מאָלן גרין. אַ מאַראַנצענע זון בלימ־פּאַרבלימ אַף גרינע שמיבעלעך, אָ גאָלדיקע ליים־בערגלעך. ––

א. פּרינץ (בער גרין) א. 🛩

אָף װעגן (פּאָעמע)

## On Roads (1935)

🔊 Ber Grin

I travel along broad paved roads, oh, how many feet of how many generations have come to stroke these gleaming roads. A green sea. Red roofs submerged in green. Telegraph posts rise up, up, once trees, like masts at sea. Green bergs over blue valleys. Sea blue over valleys of green. An orange sun blooms in and out on little green houses, on golden clay hills.

Field and darkness spread about me.The darkness envelopes the valley's shining flames.My eyes embrace the enormous darkness.The distant flame sings to me.I stroke the flame, the little house.Warm people must be glowing round the fire.When the fire dies down, fields stretch, stars sparkle.I join the field and the stars,the stars are playing with the mountain chains,oh, how lonely the mountains would be without their shining friends.

My nostrils inhale happy breezes. What sweet, cool odors are intoxicating me. The green dream of the old-young forest is blooming. Garden and field are flowering. Scent of rye, scent of tobacco, plenty to eat and smoke. The buds of field and garden are sweaty glowing toil, rye and tobacco smell of heavy rustic days. Sweet and filling are life's aromas.

. פּאָר איך וויימער. פּאָר איך וויימער קומען מיר פייער־פליגעלעך אַנמקעגן: באַגריסן און פאַרגייען. – – .ווי דער פייערצוויט פון יונגע יאָר, פון יונגע יאָר שטיבעלעך. שטיבעלעך. פּינצטערע. פּאָר׳חלומ׳טע. . אינעווייניק – מענטשן. חלומות. מאַן–ווייב–קינדער ביימער. ביימעלעך. לעבן אַ גרין לעבן. קוקן מיר נאָך שטילע און פאַרגאַפטע. שפּריימן צו מיר לאַנגע שלאַנקע הענמ. . און ערגעץ – רוישמ. רוישמ. קוואַלן רוישן כשעפּ דעם רויש, כשעפּ דעם רימם. מיינע אויגן פאַלן אַף ווייסע וואַסערפאַלן. מאַנצנדיקע וואַסערמיידלעך זינגען מיר אַ ליד. - כ׳טראָג אַוועק מיט זיך דאָס ליד – דאָס ליד פון טאַנץ. אַ ברייטער טייך נעמט אַרום די ווייסזוייסע מיידלעך. פאַסן ליכט טונקען זיך אין טייך. מימ ריחות פון מייך שווימען אין מיר אויף ריחות פון מיין קינדהיימ, – – – כ׳דערזע מיין דניעסמער, דעם שיינעם מייך פון מיין קינדהיימ. . אין מונקלען אַרום שווימען פאַרביי פייערלעך – אוימאָס – – – מראַכקעמ. אַ צוג. פייער. רויך. פאַרביי. שוימט־אויף אין מיר אַ גרויסע פרייד, צעגיסט זיך איבער אַלע ברעגעס; – צעוויג איך זי, צעזינג איך זי אַף קולי־קולות – – קומען ווינטעלעך און צעטראָגן זי צו די בערג און צו די שטעט. "טראַ־טאַ־טאַ") – אַ מאָטאָר־שיפל גליטשט זיך שנעל אַוועק, מיינע געדאַנקען שווימען נאָך, יאַגן זיך מיטן שיפל ערגעץ אַהין, אין טונקעלע כוואַליעדיקע ווייטקייטן.

געבענמשם זאָלן זיין די ערד און דער פּויער וואָס לאָדן אָן די ווינמעלעך מימ די ריחות פון לעבן. היינמ גלימ דער מאָג מימ אַ גיהנום־היץ, און איך שמרעק מיין האַלדז צו די קילע שאַרפן פון די ווינמעלעך, און איך נויג מיין אויער צו זייערע וואונדער־שיינע מעשה'לעך. היינמ איז אַ יום־מוב פּאַר מיינע אויגן און אויערן: היינמ שעפן זיי אָן אַזויפיל וואונדער. שיין און גרויס און בריימ און מיף איז – וועלמ, און מימ מיינע שמאַרקע הענמ דריק איך זי צו צו מיין האַרצן. כ׳וואַרף מיין לייב צו די מיפן און שיינקיימן פון וועלמ. – – – פאר איד וויימטר Blessed—the earth and farmer who supply the breezes with scents of life. Today the day glows hellish heat, and I crane my neck to the wind's cool edges, and I prick my ear to their glorious tales. Today is a celebration for my eyes and ears, today draws so much wonder in. The world is beautiful and great, broad and deep, and with strong hands I hold her to my heart. I throw my body to the world's depth and beauty. I travel further. I travel farther.

Fireflies come to me, greet me and fade. Like the firebud of youth, of youth. Little houses. Little houses. Dark. Dreamy. Inside are people. Dreams. Man-wife-children. Trees. Treelets. Green is life. We look at them, quiet and amazed, long tall arms reach out to me. And somewhere rushes a rushing spring . . . I inhale the rushing flow, I inhale the rhythm. My eyes fall on white waterfalls. Dancing water sprites sing me a song. I carry the song away with me, the song of dance. A wide river embraces the white, white girls. Strips of light dip into the river. The river odors evoke the odors of childhood, I see my Dnestr, beautiful childhood river . . .

Firelets—cars—swim past in the dark. Distant noises of a train, fire, smoke, riding past. Enormous joy froths up in me, and spills over every shore; I rock it, sing it out in loud cries breezes come and carry it to the mountains and cities— "Tra-ta-ta!" a motor boat skates quickly away, my thoughts swim in its wake, chase the boat somewhere off in the dark, billowy distance.

גלאַן! גלאַן! מראַמוואַיען. אוימאָבוסן. מימ־מענמשן־געפּאַקמע. לעבעדיקע קלאַנגען. לעבעדיקע שמראָמען. פון ערגיץ צו ערגיץ – די אייביקע פּראָצעסיע.

קוימענס, קוימענס – האָבן אויסגעשטרעקט די העלדזער. רויכן. רויכן. רויכיקע ריחות. ריחות פון לעבן. רויכן דרייען זיך, דרייען, פאַרגייען. טעג. יאָרן. דרייען זיך, דרייען, פאַרגייען. ריחות פון פאַבריקן, ריחות פון ערד – ריחות פון לעבן. כ׳פאָלג נאָך דעם גאַנג פון די רויכן – כ׳הער זייער געזאַנג פון רויכיקע לעבנס.

שַּׁמַאָּם. מויערן. מורעמס. קעפּ. דורות גאַנצע אויסגעגאָסן אין שַּמִיין. כ׳באַהעפּם זיך מימן קאַלמן, פון־מענמש־באַוואַריממן, שַמיין, כ׳נעם אַרום די ליבע קעפּ. כ׳נלעם מים מיין קאָפּ אָמ די ליכמיקע באַלויכמענע קעפּ: כ׳באַגריס זייערע פּריידיקע שמייכלענדיקע שמראַלן – די שמראַלן פון גאַנצע הויפּנס לעבנס פון די שמאָמ־בויער. אימאַליענער, נעגער – אַרבעמער: ווי אַ קרוין שיינם אייער מי אַף קעפּ פון מויערן, אַף קאָפּ פון שמאָמ.

פייערן. פּייערן. אַ שּטאָט אין פּייערן. שיכורע, יובלדיקע טאַנצן פּייערן אין די הויכן. אין רייען, אין קרייזן, אין קאַדריליען. פּייערן. אַ פּייערדדשעז. טשאַרלסטאָן. בלעק־באַטאָם. פּייערלעך טאַנצן אוים אַמעריקע׳ם טאַנץ. אַ ליכט־קאָרניוואַל. פּייערלעך ציטערן־אויף, פּייערלעך ציטערן־אויף, אַ שפּיל פון שטאָט באַהעפט זיך מיט אַ שפּיגלדיקן טייך. אַ ליכטיקע שטאָט באַהעפט זיך מיט אַ שפּיגלדיקן טייך. מויערן. אַ פּייער־שריפט איבער קעפּ פון מויערן. ווער האָט אָנגעשריבן אָט די ליכטיקע פּייערדיקע אותיותיּ אָ, הייליקע פּינגער. אָ, ליכטיקע הענט!

92 Ber Grin

Flames. Flames. A city in flames. Drunk, jubilant flames dance at the heights. Flames in rows, in circles, in quadrilles, a fire-jazz. Charleston. Black-Bottom. Flames dance out America's dance. Fires dance into the river, swim on the river. A carnival of lights. Flames quiver, flames dance on the water. A game between city and river. A city of lights meets a looking-glass river. Walls. Fire-script over heads and walls. Who has written the fire-lettering? Oh, holy fingers. Oh, hands of light!

City. Walls. Towers. Heads. Generations poured in stone. I become one with the cold, man-warmed stone, embrace the beloved heads, stroke these shining heads with mine, I greet their joyous, smiling rays the rays of the heaps of lives of the ones who built the city . . . Italians, Negroes—workers: your labor shines like a crown on the heads of walls, the head of the city.

Chimneys, chimneys crane their necks. Smoke. Smoke. Smoky odors. Odors of life. Smoke coils, coils and vanishes. Days. Years. Coil around, coil down. Odors of factories, odors of earth odors of life. I follow the path of smoke— I listen to the steps of their smoky lives.

"Clang! Clang!" Trams. Buses. Packed with people. Lively noises. Lively streams. From somewhere to somewhere is an eternal procession.

שטערן רוען, שטערן נעכטיקן אַף זיין קאָפּ. אונמן – מאָלן. ליכמ צעוואָרפן אין די מאָלן. ביימער קוקן אַרויף צום ריז מים גליאיקע אויגן: פייערלעך האָבן זיך פאַרפּלאָכמן אין די ביימער־נעסמן. לאַממערנס האָבן זיך צעשמעלמ ווי הימערס אַף די גאַסן. צי ווייסט איר כאָטש, לאַמטערנס, ווער ס׳האָט אייך אָנגעפּילט מיט ליכט? נאָך – מאָנומענטן. שווייגנדיקע ריזן. אָ, װיפּיל דורות אומבאַקאַנמע העלדן זײנען אין זײ פאַרשמײנערמ. און וויפיל דינאַמישע פילשפּראַכיקע רייד זיינען פאַרבאַרגן אין זייער שווייגן! .קלינג! קלונג!" – דאָם קלינגען די גלעקלעך פון לעבן. קלאַנגען־סימפאָניע. מענער שפּרינגען אַרום מיר. ראַדיאָ־פרייד. לופמ־כוואַליעס שפּילן אויס דעם מענמשנ׳ם וואָרמ. םמענגעם ליכמ. ראַדיאָ־מוזיק. פּאַרבן־כוואַליעם. גלעקער קלינגען, קאָלירן מאַנצן. אַ שמחה. . די געסט זיינען פּרעמדע. ניטאָ דער באַלעבאָס – ליכמיק! ליכמיק! מעאַמערם, קראָמען, פּאַלאַצן, פאַבריקן וועלן צו אַלעמען געהערן, אַלעמען באַגליקן.

> ווידער – קוימענס. קוּפּאָלן. מורעם־שפּיצן. ווידער – פעלד. וואַלד. שמיבלעך. ס׳האָמ וועלמ פאַר מיר צעעפנמ אירע הענמ, שמרעק איך מיינע אויגן, מיינע הענמ – צו נייע פעלדער, נייע ווענמ.

94 Ber Grin

אויך איך בין אין שטראָם. אין באַוועגלעכן שטראָם.-

הויך און שמאָלץ: אַ ריז צווישן אַ מחנה קאַרליקעס.

. אָט – אַ מאָנומענט. שפּאַרט אַריין מיט העלן קאָפּ אין הימל

I too am mid-stream. In the moving stream. There stands a monument. Pushes its bright head into heaven. High and proud: a giant amid a multitude of dwarves. Stars rest, stars spend the night on its head. Below are valleys. Light cast in the valleys. Trees look up at the giant with glowing eyes: flames nestle in the trees. Lanterns stand guard along the streets. Lanterns, have you any notion who filled you with light?

More monuments. Silent giants. Oh, how many ages of unsung heroes, cast in stone? How many dynamic languages are sealed into their silence? "Cling! Clang!" The little bells of life are ringing. Sound symphony. Tones jump about me. Radio joy. Airwaves play the human word. Ribbons of light. Radio music. Color waves. Bells ring, colors dance. A party. The guests are strangers. There is no host. Light! Light! Theaters, stores, palaces, factories will belong to everyone, make everyone happy.

Chimneys again. Cupolas. Spires. Fields again. Woods. Little houses. World has opened her arms to me. I stretch my eyes, my arms toward new fields, new walls.

# Songs of the Shop

If Proletpen's home address is the diverse streets of New York City, its work address is decidedly the city's factories and shops. Whether or not a writer actually worked as a manual laborer is irrelevant. As the intellectual vanguard of the workers' movement, the writers, who often began their careers as teachers and scholars, aimed to both bring the proletariat to the center of literary discourse and to encourage more factory workers to take up the pen and write about their own experiences. Tools, factories, and machines symbolized the workers' party, and for Proletpen represented the production of poetry itself. Present in many of these poems is a rhythm borrowed from the factory. This is particularly true in the case of Kalman Hayzler's machine poems. Repeated phrases such as "at the machine, at the machine," and "she grows wild, she grows wild," suggest a poetry that comes naturally from the repeated sounds of factory labor.

First appearing in *Yung kuznye* in 1924, a journal that he edited himself, Alexander Pomerantz's "My Father the Foundryman" is an account of the poet's youth in his father's workshop. A brass foundryman by trade, Pomeranz's father, who spent a brief, unsuccessful period trying to establish himself in the United States, returned to Grodno where he received acclaim for creating a drinking fountain faucet, which was later used by the Red Army. The invention (or, perhaps, recreation) only briefly appears in Alexander's ballad.<sup>1</sup> Once in New York, Pomerantz was able to draw on

<sup>1.</sup> See Dovid Katz, introduction to this volume, page 18.

#### 98 Songs of the Shop

the working aspects of his family life, and on his own factory experience, in order to create the image, quite literally, of a proletarian mold.

Aaron Kurtz's "Two Songs of a Blacksmith" combines a country landscape with the smith's hammer to create a unique proletarian pastoral, tinged with the erotics of a man-made creation myth. Not only do the poets write about the workshop; they also offer songs about the retail shop. With strong tones of irony, Yosl Cutler rewrites the Song of Songs into a love song from a miserly shopkeeper to his customers, and Sam Liptsin evokes the terror of rising prices. Quite literally the trademark of the proletarian writer, shop poems exhibit a broad range of emotion, from excitement to hopelessness. The sad overtones of a world obsessed by commerce tempers the humor in these pieces. As Kurtz and Rapaport suggest, if the cruel market system does not lead the downtrodden worker to oblivion, it will lead him to rebellion.



Songs of the Shop

און אָנשטאָם פּייעס – שטאָל־געשטעלן: מיט זיי איז פול מיין קינדערוועלט; געווען פון דלאָטעס, זעגן, דרעלן, מיין שפּילפאַרמעג צענויפגעשטעלט.

פּאַרוויגט האָט מיך דער רויש פּון גאַסן, די האַמערקלעפּ אין מעש און שטאָל; די הודושענדיקע לעדערפּאַסן – דערציילט מיר מעשות פּון "אַמאָל"...

דער ערשמער קלאַנג צו מיר געקומען פון אונזער גרויסער שלייפּשמייזְראָד; דאָס ערשמע ליד האָב איך פאַרנומען פון אַ מאַשינען־קאַראָהאָד.

עס האָמ אַ ליבע, מרייע מאַמע געבוירן מיך אין אַ וואַרשמאַמ, וואו ס׳האָמ באַגריסמ מיך אַ דינאַמאָ, פון גיסעריי דער קוילןמשאַד.

אַ פּעַסמונג און מאַבאָק־פּאַבריקן – מיין שמאָט אין לימע מאַכן גרויס; זי גרויסן אויך די אַייזן־בריקן, צעלייגמע אויפ׳ן ניעמאַן־שויס.

אַ מעשנגיסער איז מיין מאַמע, כ׳בין אַ קינד פון גרויסער שמאָמ. ס׳איז פרעמד מיין בלומ די וועלמ פון זאַמע, ס׳איז קאַמף מיין איינציקער געבאָמ.

(העלענען – מימ ליבע)

י. פּאָמעראַנץ 🛩

מיין מאַמע – דער מעשנגיסער

## My Father the Foundryman (1926)

#### $\sim$ Alexander Pomerantz

### For Helen, with love.

My father casts brass. I'm a city boy, all right? A stranger to the world of plenty, my one commandment, "fight."

Fortress and tobacco factories crown my Lithuanian town. Massive iron bridges arch across the river Nieman.<sup>2</sup>

A loving and devoted mother delivered me in a foundry to the welcoming engine of the flaming furnace pounding.

Rocked to sleep by rushing streets, hammer clap on brass and steel, the first sound to reach me our giant whetstone wheel.

My first song came from a machine's choral-dance. The humming of the casting belt told tales of ages past.

My childhood wonderland saw steel scaffolds (not gray squirrels!). I played to the surrounding cry of chisels, saws and drills.

2. Nieman: a major river running through Grodno.

דעם מיגל שליסן גרויסע רונגען אין שמאַרקע אַייזן־לאַפּעס איין; פון הייסן מעש די פּלאַמענצונגען – זיי רייסן זיך אין לייב אַריין.

אָמ שווינגמ די הויבמאַשין דעם מיגל, דער מאַמע רעגולירמ די קיימ – מיר דוכמ ער האָמ באַקומען פּליגל, ער האָמ באַזיגמ די שרעק פון מוימ.

מיט צלמ'לאָך די פּונקען שיסן אין גרויסן האָרן קנאַל נאָך קנאַל – געגאַפּט צו זען מיין טאַטן גיסן דאָס פּייערדיק־צעגליט מעטאַל:

משוגון־געראַממע זאַמדן־פּורעמס, ווי די סאָלדאַמן, ריי נאָך ריי; די הרודעס מעש און קאָקס, ווי מורעמס, ווי געל־פּאָרשוואַרצמע פּלאַכמעס שניי.

געליבמ אין פורעמען זיך איבן, און אויסגיסן זיך שפּילעריי. זכרונות מער פון אַלץ פאַרבליבן איז מיר פון אונזער גיסעריי:

געזען נאָר אַרבעמסזאַמע בינען אין די מראַנסמיסיעס איינגעשמעפּמ; פון מאָקער, פּרייזער, הויב־מאַשינען, מיין קינדהיימ־פרייד האָב איך געשעפּמ.

האָב מימ שרויבמאַקעס זיך גע׳חבר׳מ; מאָדעלן פאַרביקע האָמ מיך פאַרווירמ. ממבעות קופּערנע, פאַרזשאַווערמ, האָב איך געזאַמלמ און פּאַלירמ.

102 Alexander Pomerantz

A slate became my playmate. Colored models were my toys. I used to gather up and polish rusty copper coins.

I ladled childhood joy from lathe, crane, capping machine. In our playtime we would practice the molding that we'd seen.

But my father's foundry houses all my other memories. Swept into the engine, I still see worker bees.

Cast iron locked in sand-molds, lined like soldiers, row by row: clods of brass and lumps like towers, like blackened yellow sheets of snow.

Dust of sparks like little crosses in the giant horn, crack on crack. Oh to see my father pouring fire-flickering brass.

The lift wields the melting pot, my father adjusts the casting belt. It seems to me he sprouted wings . . . The fear of death—he made it melt.

The melting pot is girded by enormous rings. Leaping from the brass to lick at life are fire-tongues.

אויך מיר באַשערמ געווען צו שפּינען מיין מאַמנס פאָדים דאָ אין לאַנד: באַ שענדעליערס, שמאָל־מאַשינען געהאַמערמ לייכמער האָמ מיין האַנמ.

ער קלאָגמ זיך נאָר: די שמאָמ איז אָרים, און אַרבעמ איז נימאָ קיין סך; ס׳באַפּאַלן זאָרגן אים, ווי ווערים, און זויגן אויס דעם זאַפּמ פּון מאַרך.

פאַרפאָלגמ דער גייסמ אים פון דערפינדן, ער פּאַמענמירמ אַ וואַסער־קראַן; זיין אימפּעמ וויל גאָר נימ פאַרשווינדן: ער שרייבמ מיר פון אַ נייעם פּלאַן. –

כ׳נעדענק אויך גומ די שפּעמע שעה׳ן, – דער מאַמע אַרבעמ ביים וואָרשמאַמ: ער פּרואוומ צו מיר מימ פרייד פאַרמרויען דעם פּלאַן פון זייגער־אוימאָמאַמ.

און ס'איז געשען דער גרויסער וואונדער, ס'האָט איינגעגעבן זיך דער גוס: און נייגעבוירענער צילינדער – שמייכלט, שיקט פון זאַמד אַ גרוס.

צעשמאַלצן מעש אַ מראָפּ נאָך מראָפּ.

ווי היייניק וויידיק ביים אַכּשאַר. ס׳דוכמ דער מאַמע איז אַ פּריסמער, ער ריכמ דאָ איצמ אַ מעסע אָפּ: שמרענג פאָרזיכמיק אין פורעם גיסמ ער

די גיסעריי איז העליש־ליכמיק, פאַרגלאַנצמ מימ גרינעם ערפורכמ־צער: ס׳וואָלקנמ רויך זיך ערנסמ, וויכמיק, ווי הייליק וויירויך ביים אַלמאַר.

104 Alexander Pomerantz

#### My Father the Foundryman 105

The foundry shines with bright light, glowing green in anxious sorrow. Smoke clouds up, important, somber like holy incense by the altar.

Seems that Father is a priest celebrating his mass. Carefully he fills the mold, drop by drop with molten brass.

And when metal submits to cast, the miracle has come to pass. Smiling greetings from the sand is a newborn cylinder of brass.

And I well recall those late-night hours, Father working in his shop. Eyes full of joy, he shows me plans for an automatic-clock.

Chased by the spirit of invention, his water faucet patented; impetus far from gone, he writes me with another plan he's had.

His sole complaint: the city is poor, and work is hard to find. This eats away at him like worms and sucks the nectar of his mind.

I too was destined to spin father's thread in this distant land: Under ceiling lights at steel machines my hand hammered lamps.

אין קאַלמן לאָמפּן׳גוף און מוימן אַריינגעצויגן נערוון׳דראָמ: עלעקמריע־שמראָם זאָל אים באַגליימן און אויפלויכמן זיין יעדן מראַמ.

געמעשמ, געקופערמ און געזילבערמ די לאָמפּןמיילן מאָג, ווי נאַכמ; געפיילמ, געצירקלמ און געעקבערמ – פאַר מענמשן ליכמיקיימ געבראַכמ.

און ליב איז מיר דער רעש פון אַייזן, פון מעש און שמאָל דער יום־מוב־קלאַנג; דאָס לאַווע־אומרואיקע ברויזן פון ריממיש־בראַוו מאַשינגעזאַנג.

און כאָמש איך האָב געמוזמ פאַרביימן דעם האַמער אויף אַ פּען און מינמ – ביינקמ הייס מיין בלומ נאָך יענע ציימן, ווען ס׳האָמ מעמאַל מיין ליד געשפינמ... I pulled wiry nerves right through the cold, dead figure of the lamp. Electric current, light his way, illuminate his every step.

In copper, silver and in brass, I plated lamp parts, day and night. Filed, compassed, perforated for the people, I brought light.

Dear to me the iron's racket, brass and steel, their festive gong, the row, the rough and restless roar of the machine's brave, rhythmic song.

And though I've traded hammer in for pen and ink, I long with all my blood for days now gone when metal spun my song.

1 אינגלוויים בין איך א פאסמוך געווען, מיט שעפסן און בעהיימעס געוואַקסן. איצט שמיד איך רעדער, איצט שמיד איך פערד, איצט האַמער איך אייזערנע אַקסן. געשלאַפן אַף לאַנקעם, געברענט זיך אַף פּעלז. איצמ ברענמ, איצמער פייערמ, איצם שייערם די קוזניע מיין לעבן מיר אוים. מיין אַרבעט קלינגט איבערן פּעלד. מיין אַרבעט האָט אַ נאָמען אין – די דערפּער. מיין אַרבעט און מיין מויד. זי זינגמ אַף די זוניקע וועגן וואָס פירן צו מיין קוזניע. איך מיט די העלפער קלינגען איר צו מיט די האַמערס. אין די אַרומיקע דערפּער קען מען איר קאָל, אירע באָרוועסע פיס, איר הייסן, רייפן לייב אין דעם רוימן, בלומענדיקן קלייד. – אינטערן דאָרף זיינען מיינע פרייד־ברייטע געכט אונטערן דאָרף זיינען מיינע זינגענדיקע מעג אין קוזניע – שפּילמערדיקע, שפּילנדיקע פייערווערק. ריידן וועגן מיר פּויערים אַפּן קאַל און מיידלאַך – שמילערהיימ מיין ליד און מיין האַמער האָבן פאַרשלאָפענע דערפער דערפריים.

אַהרן קורץ 🖍

צוויי לידער פון אַ שמיד

## Two Songs of a Blacksmith

## ∼ Aaron Kurtz

I. When I was a boy I was a shepherd, grew up with the sheep and cows. Now I cut wheels. Now I shoe horses. Now I hammer iron axles. I slept in meadows, got sunburnt on rocks. Now the smithy burns and torches, scouring my life. My work rings out across the meadow. My work is known in villages. My work and my girl. She sings along the sunny roads that lead her to my smithy. My helpers and I accompany her with our hammers. They know her voice in the nearby towns, her bare feet, her hot, ripe body in her red flowered dress. Such are my joyful country nights, such are my song-filled smithy days: flickering, playful fireworks. They talk about me peasants aloud and girls in whispershow my song and hammer have brought joy to sleepy towns.

2 אינדערפרי איז דיין ליבע אַ רואיקער, רייפּער אַראַנזשיבוים צווישן אונזער שמיבל און מיין קוזניע. אינדערפרי איז מיין ליבע צו דיר דער שעפעדיקער בוים מיט מאָראַנצן לעבן שטיבל, אונטער זון. גייענדיק צו דער אַרבעט כאַלעם איך פון פּלאַנצן גאַנצע נאַכלעס אָראַנזש־בײמער אַרום דאָרף. נאָר װען עס הײבן אָן זינגען די פּײערן, די האַמערס איבער דער קאַוואַדלע ווערם מיין ליבע צו דיר דער אַנגעברענטער שמידאייזן, וואָם לאָזט זיך ניט אָפּקילן. ווערן מיינע געדאַנקען וועגן דיר ערשמ־געשמידמע, בריימע, הייסע שינעס וואָם קייקלען זיך באַרג אַרױף און באַרג אַראָפּ – צו דיר. , איז מיין ליבע צו דיר – די קוזניע, אינמיטן באַטאָגיקן אימפּעט – אינמימן די פריילאַכע פּייערן, דאָס קלאַנגיקע האָמערן פון מיר און מיינע העלפער. ווען איך קלייב צענויף מיין געצייג, פייפנדיק אַ ליד פון אַ ליבן מאָג אַרבעט און אָפּרו, – לויפן פאָרוים פון מיר רונדע, רוימע רעדער איבער די בערג פון מיר צו דיר. באַנאַכט איז אונזער ליבע אַ קוזניע אין פּלאַמען. 2.

Your love in the morning is a calm, ripe orange-tree between our little house and my smithy. My morning love for you is the bountiful citrus by the house, beneath the sun. On my way to work I dream of plants, groves and groves of my oranges encircling the village. But when the fire, the hammers on the anvil start to sing, my love for you is the red hot iron, which won't grow cold. My thoughts of you are the wide, newly forged hot rails that roll uphill and down to you. My love for you is the smithy, in my daytime impetus, in the midst of happy fires, the clanging hammers, mine and my helpers'. When I gather my tools, whistling the song of a lovely day of work and rest, round, red wheels run across the hills, from me, from me to you. At night our love is a smithy in flames.

ביים מאשין

קלמן הייזלער 🛩

אין אַ הייסער זומער־מאָג אין דרויסען – זענען שטאָלצע ביימער גרינע ערגעץ דאָ בליהענדיגע. קאַפּעט, פאַלט אַ רעגען, ווי אַ מוי פון הימעל, . איז וואויל צו די ביימער, צו די בליהענדיגע גלים אַ קאַלד־אויווען ערגעץ וואו, און מיין שמערן איז אויסגעגלימ פון דעם שווייס־געמראַנק פון מיין אייגען לייב, מרינקען מיינע ליפּען אַזוי אָם, טראָפּ נאָך טראָפּ. פרעגעלט זיך מיין צונג און גומען 🖻 אין מיין שוויים־מייך. בליהמ אַזוי מיין שמערען־קאַפּ ביים מאשין ביים מאַשין אין אַ שעהנעם זומעריטאָג!

# At the Machine (1922)

## ∼ Kalman Hayzler

It's a hot summer day outside, somewhere, proud trees are green and blossoming. Raindrops fall like dew from heaven, and please the trees in bloom.

A kiln is glowing somewhere, and my forehead glows with the salty sweat of my own flesh, and my lips drink it up drop after drop. My tongue and gums are sizzling in my sweat stream.

This is how my brow blooms at the machine at the machine on a beautiful summer afternoon.

ביינאַכמ איז זי אַ רוהיגע, אַ שמילע, אַ פאַרשלאָפענעי אינדערפריה, קיצלען מיינע פים דעם מרעמער. ווערמ זי ווילד, – ווערמ זי ווילד, – וויינמ, קרעכצמ די מאַשין! איך – אַ דערשראַקענער ציטערען מיינע הענט ווי אין קראַמף. וואַרף איך אונמער שמיקער זיידען צייג, ווערט עם צעשטאַכען פון דער שפּיציגער נאַדעל, – ווערמ עם צעהאָקמ פון די שאַרפע ציין פון דעם שיבער־שלעפּער, און ס׳רייסמ הונגעריג אין יענער זיים אַריין דאָם זײדענצײג אַװעק פון מיר. איך מוז איהר העלפען איינשלינגען! און ס׳צימערען מיינע הענמ די שמילע נאַכמי – ביז ס׳קומט די נאַכט

קלמן הייזלער 🛩

די מאַשין

The Machine (1922)

## ∼ Kalman Hayzler

At night she is restful, quiet, asleep! In the morning my feet tickle the treadle. She grows wild, she grows wild, the machine cries and groans. She frightens me. My hands shake, cramp. I feed in pieces of silk. Her needle's point pierces them, her feeder's sharp teeth cut them, and hungrily she pushes the silk out the other side. I have to help her swallow! And my hands shake the quiet night! Until night falls—

פיגאַראָ אַהער, פיגאַראָ אַהין. אין הויזן רוימע ביז די קני, אַהער, אַהין, שנעלער ווי דער ראָד־געדריי, העכער ווי מאַשין־גערויש, זינגם ער: מראַ־לאַ־לאַ, לאַ־לאַ, לאַ־לאַ און לאַכם און שפּילם און מאַנצם זיך צו. אָהער, אָהין, אַהין, אַהער, מיר איז שווער דער קאָפּ וואָס זיצט אַף מײנע דאַרע אַקסלען איצמ... אַהער, אַהין... נו, שנעלער דריי זיך מיין מאַשין! (פיגאַראָ מאַנצמ.) אַהין, אַהער, נאָך אַ דריי. נאָך אַ גאַנג. איינם און צוויי: (פיגאַראָ זינגמ.) האַלמ זיך פּעדים. רייסט זיך ניט אינדערמיט! (פיגאַראָ לאַכמ.) כ׳שמריק מלבושים אויפ׳ן שמיק... (פיגאַראָ שפּילמ.) פיגאַראָ, פיגאַראָ, אין הויזן רוימע ביז די קני: שנעלער ווי דער ראָד־געדריי

א. שמריקער 🛩

פיגאַראָ

## Figaro

∼ A Shtriker

Figaro here, Figaro there. Red knickers up to his knees, back and forth, faster than wheels turn, louder than rushing machines, he sings: tra-la-la, la-la, la-la and laughs and plays and dances along.

Back and forth, back and forth. Heavy as boulders, this head that sits on my thin shoulders . . . here, there . . .

Well, spin faster my machine! (Figaro is dancing.)
Back and forth, one more turn, one more row.
Just like that. (Figaro sings.)
Hold together, you threads.
Don't tear in the middle! (Figaro laughs.)
I'm knitting piecework garments . . .
(Figaro is playing.)

Figaro, Figaro. Red knickers up to his knees, faster than turning wheels, העכער ווי מאַשין־גערויש, זינגט ער: טראַ־לאַ־לאַ, לאַ־לאַ, לאַ־לאַ און לאַכט און שפּילט און טאַנצט זיך צו. אַהין, אַהער, אַהער, אַהין, און דאָ, נאָר דאָ, מיט מיין מאַשין! louder than rushing machines, he sings: tra-la-la, la-la, la-la and laughs and plays and dances along. Back and forth, back and forth, and here, only here with my machine!

סמרייק

אַהרן ראַפּאָפּאָרט 🛩

די מאַשינען שמומען. מימ פּאָרשמיקמער גוואורע. די שמילעניש שפּילמ. אין הילעניש פון שווייגן – כאָלעם. פון געהיים ווינקמ: רעדער, צאָן אין צאָן פּאַרביסן – זשאַווערן. ווי דער פאַרביסענער מויל, פון אַ נעוויילע אין גאַווערן... האַמער מוליעמ זיך צום אַמבאָס – שאָלעם: הענמ וואָס האָבן דאָ געזווגנען, געצויממ ווי אין אַ שמייג, פויסמיקן אַ שמילעניש – שווייג!

# Strike (1935)

∼ Aaron Rapoport

The machines keep quiet. Muffled might. The silence plays. Under the cover of quiet is a dream. Wheels beckon from their hiding place; tooth rusts in tooth bit. Like the clamped mouth of a carcass, foaming . . . Hammer nestles against anvil. Peace. Hands that swung here, hands that sung here, confined like in a cage, clench the quiet. Silence!

(צום דרעסמאַכער־סטרייק) ,די שאָ דער רוף. קלאָר דער קאָפּ און גריים דער גוף. אימפּעטיקער צאָרן און געוואַגטער קאָל. עס בויגמ זיך אויס די גינגאָלד־שאָל – פון שאַרפן שמאָל אין בלייכע לייבער. :די שאָ, דער רוף אַוועק פון ראָד! שניידער, שמעפּער, לויף און לאָד מיט דיין אימפּעט אָן די גאַסן, וואָס זעען אויס ווי אָנגעגליטע פּאַסן פון דיין וויימיקדיקן לעבן. – גענוג, גענוג געגעבן דער גאַס, דער שמאַמ, דער וועלמ; די רעדער און דינאַמאָס אָפּגעשמעלמו פאַרשמילמו די רעדער און דינאַמאָס אין רוימע ליכמיפּאַסן פאַרהילמ . די קליידער־שעפּער און די קראָמען זאָל פּינצמערן איבער פּאַבריקן יעדער פּינקלדיקער נאָמען, וואָס איז פון אייער קנעכמשאַפּמ דער סימבאָל. זאָל רוען אומרואיק און וואַקלדיק שפּאַצירן די גאַנצע שטאָט ניו יאָרק פון אייער גאַנג און קאָל. זאָל האָפּערדיק גאַלאָפּירן אַפן פּיקעט־ליין די פּאָליציי. – די זיגער וועט איר זיין, נים זיי.

אַהרן קורץ 🖍

דער רוף

The Call (1933)

∼ Aaron Kurtz

## For the dressmakers' strike

The hour. the call. Clear your head, prepare your flesh. Daring voice and anger, rash. Sharp steel bends the fine gold balance with flesh grown pale. The hour, the call: get away from the wheel! Tailor, quilter, run and fill them with your rashness, these streets with glowing rows of your pained bodies-enough of it all, enough giving the street, the city, the world . . . The wheels, the generators, stopped! Silenced! The garment sweatshops and stores enveloped in red light. Darken the names over factories, symbols of your slavery. Let all of New York City rest restlessly, while stumbling along from your voice and step. Let the police gallop, haughty, to the picket-line. You will be the victors, not they.

אַ ר. שענדעליערס, לייכטער מאָכן מיר, קונסט־לאָמפּן, עלעקטרישע לייכטער שאַפּן מיר, – אידן, ניגערס, דייטשן, רוסן, גריכן, איטאַליענער – חברים פון זעלבן פּאַך. און טאָג נאָד טאָג, און יאָר נאָד יאָר: דער שניצט און גיסט דער פּיילט און טאָקט, פּאָלירט און בויערט, דער קופּערט, מעשט, ניקלט, זילבערט און באַגאָלדט, דער פּאַרבט, בראָנזירט, לאַקירט און מאָלט, דער פּערט, בראָנזירט, לאַקירט און מאָלט, די לעבנס־נערוון פון לאָמפּ. – און אַזוי נאָכ׳ן דורכגיין זיבן און זיבעציק מענשלאַכע הענט ווערט באַשאַפן אַ לאָמפּ.

יהושע גראָדנער 🛩

שענדעליערם

– – – זיי האָבן געלויכמן

און האָבן מיין לעבן ניט ליכטיק געמאַכט.

# Chandeliers (1924)

## $\sim$ Alexander Pomerantz

They were lit, and didn't make my life any brighter. —AVROM REYZIN

Chandeliers: we make hanging lights. Electric, or art lamps: we make 'em bright. Jews, Negroes, Germans, Russians, Greeks, Italians, comrades of a common skill. And day after day, and year after year, we cut and pour them, file and turn, clean and drill, we copper, brass, nickel, silver, gold them, we color, bronze, lacquer and paint them, and trembling through electric wires, living nerves fill the lamp. Handled by seventy-seven hands, a lamp becomes a lamp.

| פארווארצלט                                                      |                           | ווי טויבן צוויי                   |
|-----------------------------------------------------------------|---------------------------|-----------------------------------|
| ווי א לעכטיקער                                                  | ווי פינקל שטערן           | אף געליבטערס שויס                 |
| נער טאמיד                                                       | אין אַ פרילינג נאַכט      | עסטו אוים                         |
| נער שטענדיק                                                     | איבער 2 פאַרליבטע         | וען דו דערשיינסט                  |
| נער אימער                                                       | פאסטער־קינדער             | זיט דיין באננוערטער               |
| אימער                                                           | פינקלטן דיינט<br>דיימלטרך | אין מיין כדראם                    |
| דערנערמיד                                                       | ווען דיין הארא            | בון עוניט־סכוירע                  |
| קאסטימער                                                        | פארלאנגט פון מיר          | זיך אָנ נעמען                     |
| דו מיין                                                         | די וואונדער־קונסט {       | כאסענע קליידער                    |
|                                                                 | פון טריבינגס              |                                   |
| קמל 'מגען                                                       | פאר דיין זיידן העמד }     | די זילבער - טור                   |
| מיין קאסטימער.                                                  | פארדיין דאַמען־לייב }     | אף גרינעם בלאנו                   |
| דען דו דארפסט                                                   |                           | יעט אויס דיין קוואדער             |
| קיין גומער זיין                                                 | וויסימפאַניעס             | אפן דאל ער                        |
| נאַסער. נאַמעם                                                  | פון בראַמס און מאָצאַרט { | וען דו גיסט עס                    |
|                                                                 | קלינגט מיין נייער         | מיר אין האַנט<br>האסטימער דו מיין |
| מעגסט זיך זיין                                                  | רעדזעויסטער               | 1.211 12/2 0001                   |
| ווי בימער<br>מעגסט זיך זיין                                     | נאָר יערו ו               | וירייפע טייטלען                   |
| ווי שלעכט                                                       | קערג דיקן סעיל            | ענען דיינע זיסע                   |
| אפילע ווען                                                      | וואס דו מיין קאסטימער     | סעילס טעקסן                       |
| דו שפייסט                                                       | לטוסט                     | באטאמט                            |
| מיין פאנים אפ                                                   | צו לעיזן                  | וייל ווער קען ריידן               |
| ביזטו מיין קאסטימער                                             | געבו<br>מיר               | און ווער קען ציילן                |
| אערעכט                                                          | 100.000 500-              | שעקסן שמעקסן                      |
| ווייל דו נאַר                                                   | ILAN JADI                 | אין א שיינעם                      |
| און נאר דו                                                      | מיין קאסטימער.            | גרענוו פרילינג                    |
| און שטענדיק דו                                                  | דמן דו בינסט              | זרעוו לעבן                        |
| און טאַמעדו                                                     | אין מיין הארא             | נרטוו פויגל                       |
| וועט זיין גערעכט                                                | אין מיין זעל              | עכא דוידי                         |
| אל אגעו מיין האסטימער<br>מינייייייייייייייייייייייייייייייייייי | פארווארצלט ביול ב         | היל כאסו קויל ה                   |

פון די נאָך ניט פאָרעפנטלעכטע אָרבעטן פון יאָסל קאָטלער

# Shir Asheydim Ansher<sup>3</sup>

You look Like twinkling stars in my soul like two doves on a spring night a bright on a lover's lap over 2 lovers eternal lamp when you and your shepherd children forever lamp betrothed show up your dimelets always lamp shine in my shop always of dry goods when your heart feed me to get yourself demands of me customer wedding clothes the wonder-art of mine of trimmings Like silver-dew "Kol agen" for your silk shirt on a green leaf for your dainty body my customer. For you need is your quarter on the dollar Like symphonies not be good when you pour it of Brahms and Mozart Nossir. No ma'am. in my hand my new cash you can be customer o' mine register rings as rude you can be every Like ripe dates as bad . . . solid fat purchase are your sweet that you, my customer, even when sales taxes make, to bring you spit tasty, because in my face me who can speak income. you, my customer, and who can count are right "Kol agen"<sup>4</sup> taxes shmakses because only you in a lovely my customer. and you alone and you always eve of spring For you are eve of life rooted and forever—you eve of birdie in my heart, will be right. lekha doydi <sup>5</sup> rooted

Kol, Kol, bridegroom. Kol, kol, bride, kol, kol. . . "Kol-agen" my customer.

No

#### Hard

#### Feelings

∼ Yosl Cutler

3. "Shir Asheydim Ansher" is a playful takeoff on the Song of Songs, which begins, in Hebrew, "Shir HaShirim Asher." The changed pronunciation of the title reads as a Yiddish accented version of the original, which, in Cutler's cunning play on words, changes the meaning somewhat. "Shir asheydim" turns the "Song of Songs" into "Song of the Ghosts." Throughout the poem Cutler plays with a phonetic combination of Hebrew, Yiddish, and English, as a means of parodying capitalism and traditional Judaism.

4. "Kol agen": Cutler transliterates an accented English "Call again" in such a way that it looks like a Hebrew phrase, taken from the original Hebrew "kol" for voice.

5. Lekha doydi: song sung on the Sabbath eve, in which the Sabbath is greeted as a bride.

עם שמייגמ! מ׳רייסמ די הוימן ביזן ביין, אַנשמאָמ סחורה – קריגם איר שמיין... און איר מאָרמ זיך נים באַקלאָגן, ס׳איז נים צו וויינען, נים צו זאָגן, עם שמיינמ? – – שווייגמ! סחורות ליגן גאַנצע בערגער, נאָר מ׳זאָגמ: ס׳וועט זיין נאָך ערגער. און זיי ווילן, איר זאָלמ גלויבן, – אַז פּונעם רעדן נעמט זיך הויבן – עם שמייגמ! איר זוכמ אַ דירה, קלאַפּמ אין מירן, לאָזם מען אייך אין גאַם קראַפּירן. ווילם איר שלאָפּן שוין אין דרויסן,

ַ סעַם ליפּצין 🛩

עם שמייגמ!

אין אַלע נאַסן, וואו איר גיים, הערם איר אַלץ די זעלבע רייד – from "Going Up" (1969)

∼ Sam Liptsin

On every street along your way you hear it, all the people say, going up!

They rip your skin to bone. Instead of merchandise, you get stone, and you dare not complain, what use are cries, what use surmising, will it rise? Shut up!

Merchandise, as a mountain, lies, and they say it'll just get worse, and they want you to believe that talk will somehow make it rise it's going up!

You need a place to stay, knock on doors, and they leave you to croak out in the street, you're ready to sleep outside, if you have to! 130 Sam Liptsin

איז מען אייער מובה אויסן... – און מ׳נעמט אייך אין חריגדיא... דער ריכמער מאָכמ דאָס גאָר נים מייער, הייסמ באַצאָלן ...שמראָף אַ דרייער ווילמ איר אַבער ...זיד מאַכן קלערער זאַגם דער ריכמער: – ס'קאָסט שוין מערער! ...ס׳קאָסט אים אַליין טייער... עם שמייגמ! אין די קראָמען, אוי די קראָמען, פּרייזן האָבן נימ קיין נאָמען... פּומער, מילך, ברוים אַ שמיקל, – פון אַ דאַלאַר װערט אַ ניקל... פון אַ ניקל – ווערט אַ פּעני פע, איר דינגמ זיך, – ואָגם ער, פעני?– עם שמייגמ!

So they decide on your behalf, to . . . put you away. The judge makes clear that you needn't pay dearer, than the three-buck fine they usually pay, but if you want it clearer, the judge will say that'll cost extra, and costs him dearer, too . . . it's going up! In the stores,

oh, the stores, there isn't a name for the prices . . . butter, milk, a piece of bread, turns a dollar to a nickel, and a nickel to a penny— Heh, then try to work for money, he says, funny? It's going up!

# Speaking of Scottsboro

The Scottsboro trial, inspired by the roundup of nine young African American men implicated in the alleged gang-rape of two white women, held the nation's attention throughout its duration from 1932 to 1937. One of the defendants was put to death shortly after the trial began. The remaining eight found their place in the national consciousness as America began to grapple with difficult issues of race and the scapegoating of African Americans. The trial ended only after one of the two women confessed to having invented the rape story. It took several more years before all of the defendants were released, and decades before they were formally pardoned.

Throughout the 1930s, left-wing groups actively supported the "Scottsboro Boys." The Yiddish daily *Frayhayt*, like other left-wing papers, featured regular articles, photographs, political cartoons, and poems, as well as excerpts from letters that the young defendants received and sent from the Scottsboro jail. Scottsboro quickly came to stand for "race" in Proletpen's poems.

Poems depicting the struggle of African Americans were already common in American Yiddish poetry, but Scottsboro prompted a series of new, and more contextualized responses to racism in America. Poets like Y. A. Rontsh, Betsalel Friedman, and Abraham Victor titled long poems "Scottsboro" as a means of immediately aligning their sympathies with the fight against racial injustice. In his essay "The African American in Yiddish Literature" Rontsh suggests that while some mention of Black protagonists can be found in Yiddish prose and poetry throughout early-twentieth-century American Yiddish literature, the most successful portrayals of African Americans are those of the Proletpen writers.<sup>1</sup> According to Rontsh, leftist writers, more than other Yiddish writers, made an effort to spend time in the South, where most of the racial turmoil originated.

Most of the poems in this section appeared during the Scottsboro trial. Others were written in its aftermath. Beresh Weinstein's "A Negro Dies" appeared in *Yidishe kultur* in December 1938. Betsalel Friedman's "Scottsboro" describes a parent's solution to the bias he finds in his son's education. When the protagonist's son tells him how Lincoln set the Black free, the former sends the latter to "Janitor Jim" (the title of another poem in Fridman's book) so that the Black man can tell the white boy about his life. Rontsh, in the lengthy prose poem "Done a Good Job," exposes racism by writing from the perspective of a lynch mob.

The idea of sharing the margins of American culture with African Americans had fascinated immigrant Yiddish writers long before the Scottsboro boys climbed onto a Southern Railway train in March of 1931. Sarah Barkan's "Negro Song" is only one example of many pieces that appeared in the twenties. These skin-deep accounts portray Black-Jewish relations that remained, for the most part, distant, while at the same time demonstrating a powerful desire to overcome racist violence, and disdain for the hypocrisy of the legendary "land of the free."

In my translations of this section I have made an effort to preserve the terminology around race that would have been used by a politically conscientious writer in the 1930s. In Yiddish, the appropriate term for a person of African descent is "Neger," whereas the word meaning "Black man," "Shvartser," is understood to be derogatory. Even in strongly ironic poems, such as Cutler's "Neckst" and Rontsh's "Done a Good Job," the poets tend to opt for the more generic "Neger" for the speech of their anglophone protagonists. In my translations I have chosen to use a combination of the terms Negro and black, which I hope reflects the writers' sensitivity to language without taking the English out of the context of the period.

1. Y. A. Rontsh, "The African American in Yiddish Literature," in *Amerike in der yidisher literatur: An interpretatsye* (New York: Marstin Press, 1945) 203–51.

האַשעבאַי–האַשעבאַי, זון זײ געגרײם: דער האָר האָמ מונקעלע נעצן פּאָרשפּרײם פּאַר נעגערלאָך שײנע מים אױגעלאַך שװאַרץ פּונקמ װי באָם װײסן איז רױמ אונזער האָרץ.

האַשעבאַי–האַשעבאַי, ליבינקער קון, פון בלומען דיין וויגל, דיין העמדל פון זון. שווינג־אַלינג, שווינג־אַלינג – ווינקמ דיר דער ווינמ, פּונקמ ווי דו וואָלסמ זיין אַ ווייסינקער קינד.

האַשעבאַי–האַשעבאַי, נעגערנס זון, דיין מאַמעס האַרץ צימערמ, דו ווייסמ נימ דערפון. דיין פּאַ איז באַגינען צום ווייסן אַוועק. מיין קליינינקער זונעלע פילמ נימ מיין שרעק.

האַשעבאַי–האַשעבאַי, קלײנינקער קון. באַשערט דיר צו ווערן אַ נעגערנס זון מיט צײנדעלאָך זילבער מיט ברוין־הויט אַ פּראַכט פון רײכן פאַרמאַטערט, פון ווייסן פאַרלאָכט.

שרה באַרקאַן 🛩

נעגער־ליד

Negro Song (1929)

 $\sim$  Sarah Barkan

Hushaby, hushaby, wee little coon, destined to live as a Negress's son, with silvery teeth and brown skin, my delight, tormented by rich, laughed at by whites.

Hushaby, hushaby, Negress's son, your mother's heart trembles, you don't know such things. At dawn your Pa leaves for the whites' from here. My wee little baby, don't feel my fear.

Hushaby, hushaby, loveliest one, your cradle's of flowers, your shirt's of the sun. Swing-a-ling, swing-a-ling, wink in the wind, just as if you were a white person's kin.

Hushaby-hushaby, son, be prepared: the white man's spread out nets, everywhere for the fine black children with the blackest of eyes. Our heart is red, just like the whites'.

געלייענט דיין בריוו, מאַמע פּאַועל, געשריבן מיט פלייץ פון דיין בלוט. שטאַרק זיך, פאַרצווייפלטע מאַמע, יעדער חבר פאַר סקאַטסבאָראָ טוט.

מאַמעס פון יינגלעך אין מוימיקאַמער, מאַמעס אין שוידער פון מוימ – פאַר אייך און פאַר אונדז ווייקמ דער שונא אין בלומ דאָס מאָג׳מעגלעכע ברוימ.

בלייך איז די לעגענדע פון אַמאָליקן מצרים: קינדער פון די עברים צו דערמרינקען אין די מייכן – ס׳איז 1931 – בילבול אין סקאַמסבאָראָ – שווער אין יאָד׳געשיכמע צו געפינען נאָך אַ גלייכן.

ווי פאַרמאָרעט לייב, איז בלייך די פרייד אין שוואַרצע שטיבער; פרייד, ווען ס'ווערט אַ קינד געבאָרן, דאַרפּן זיי אויך קאַרגן – – ווער ווייסט: דעם ווייסן הערשער איז דאָס בלוט פון וועמען ליבער, דעם שכנס זון וועט ער אויף דעם בוים דערוואָרגן?

ס׳קומען קינדער פון קינאָ אַמאָל מים פרייד אין אויגן, אָפּגענאַרמע פונעם ליגן: "קעבין פון אָנקל מאָמען". איר סמם דאָס מילך, וואָס קינדער האָבן קליינערהיים געזויגן, און גיסם אין הערצלעך שנאהיסם צו נעגערן מיליאָנען.

ליגנער! איר דערציילם די קינדער אונדזערע פון פרייהיים, ווען מעג און נעכם איר האַלם געשמידם אין קייםן און אין גראַמעס. איר דערציילם, אַז לינקאָלן באַפריים האָם באָבעס, זיידעס, און אויף ביימער וואָרגם איר איצם די קינדער און די מאַמעס...

בצלאל פרידמאַן 🛩

סקאַטסבאָראָ (פּראַגמענט)

# Scottsboro (An Excerpt) (1931)

#### ∼ Betsalel Friedman

Liar! You tell our children of freedom, while day and night you lock them in chains and cells, choke children on trees beside their fathers. Lincoln freed grandmothers and grandfathers, you tell.

Children come out of the movies. Sometimes joy is in their eyes, fooled by lies of *Uncle Tom's Cabin*. You've poisoned the milk that little babies drink, poured into little hearts hate for Negro millions.

The joy in Black homes is like starved flesh: Even when a child is born, one spends joy sparingly. Who knows where a white ruler draws his blood? Will he choke the neighbor's son on a tree?

Pale is the tale of ancient Egypt and the Hebrew children drowned in the river. It's 1931, with a frame-up in Scottsboro . . . nothing like it in the history of slavery.

 $\sim$ 

Mothers of boys in death-cells, mothers shudder at the dead. For you and for us, the enemy soaks in blood our daily bread.

We read your letter, Mama Powell, written with your gushing blood. Keep strong, desperate mother, every comrade works for Scottsboro's good.

ערד פּון וואולקאַנען צעריסענע – מאַמעס שלאָף: – מיר׳ן ווידער אים גאַנצן... אויגן, מימ מרערן פאַרלאָפּענע, – מיר׳ן ווידער זיי קלאָרן און גלאַנצן. 1931

פון שמיבער, צעפּוילמ און פאַרשימלמ, וואו שמראַלן, ווי חלב־ליכמ, צאַנקען – פאַר דיר און פאַר מיר, פאַר אונדז אַלעמען סקאַמסבאָרער מאַמעס געדאַנקען.

אין מוימ־שרעק אין בירמינגהאָם תפיסה ליגן ניין יינגלעך פאָרגראַמעוועמ – צו דיר און צו מיר, צו אונדז אַלעמען דאָס איינציקע וואָרמ זייערס: ראָמעוועמ!

 $\checkmark$ 

ס׳בלומיקן וואונדן אין פּימסבורג, ציימ רייפמ שונאס יאָרן פון גסיסה. א י י ן פייער צינדמ אָן אַלע קאַמפן פון ניו־יאָרק ביז סקאַמסבאָרער תפיסה.

אומעמום, וואו מיר ואַמלען די כוחות, אין לעצמער אַנמשיידענער שלאַכמ – שמעלמ סקאַמסבאָראָ גריים די חברים, שמעלמ סקאַמסבאַראָ קעמפער אויף וואָך.

געהערמ, מאַמע ריימ, דיך דערציילן: דיינע, דיין מאָכמערלס רייד. האָסמ מימ אייגענע אויגן געזען – יעדער חבר מימ בלומ דיך פאַרשמיימ. We heard, Mama Wright, when you told us what your little daughter said. You've seen with your very own eyes how you've moved every red-blooded comrade.

Everywhere we gather power in the battle to win the war. For Scottsboro the comrades stand ready. For Scottsboro warriors stand guard.

Wounds are bleeding in Pittsburgh, time ripens the enemy's years of travail. One fire ignites all struggles from New York to Scottsboro jail.

 $\sim$ 

In deathly fear in Birmingham jail, nine young people lie behind bars. Their single word, Help!, resonates for you and me, and all of ours—

From rickety, decrepit homes, like candle light, it radiates toward you and me and all of ours, the Scottsboro mothers' thoughts.

Earth from erupting volcanoes is a mother's sleep: we'll help her rest again. Eyes full of streaming tears: we'll bring back their brilliance and shine.

די ווייסע גרויסע ציין נים צימערן פאַר בייםשךקנאַלן; דער שוואַרצער דראָם זיין שמייפע פּויסמ דעם פּיינמ אין פּאָנעם. נים יעזוס־לאָרד, נים "ספּירימשועלס", נים קוירים פּאַלן, – נאָר סקאַמסבאָראָ־שאַל, דער אויפברוידשאַל פון קאַמף מים סאָנים.

נאָר איצמער זע איך שוואַרצע ריזן־יונגען רעווענדיק מימ ווילדן אויפּגעברויזמן צאָרן, דאָס ליד פון סקאַמסבאָראָ, פון קאַמף מימ הונגער, וואָס איז געווען פאַרשמיקמ אין בלומ אַזויפּיל יאָרן.

איך האָב געזען דעם שוואַרצן – דושעון, מאַנצן, פּאַרוויילנדיק דאָס ווייסע, פּעמע באַלעבעסל; דער שוואַרצער פּייער אויסגעברענמ אינגאַנצן האַמ פּאָר רייכן שיקער אין קאָבאָרעמן־קעסל.

אָ, וויפּל אונמערמעניקיימ אָרױסגעזונגען האָמ פון זײערע "ספּירימשועלס" די בלינדע; אַזעלכע בריימע פּלײצעס, באַסן־שמימען, ריזן־וונגען האָבן זיך געשראָקן, ווי קלײנע, קראַנקע קינדער.

איך האָב געזען די שוואַרצע מאַסע קניען אין עקסמאַז פאַר יעזוסן דעם רעמער; און אויגן גלאָציקע נימ אויפגעהערמ צו גליען, און הענמ מאַזאָליסמע געשמרעקמ זיך און געבעמן.

י. א. ראָנטש 🛩

סקאַמסבאָראָ

# Scottsboro (1936)

## ∼ Y. A. Rontsh

I've seen black masses on their knees, ecstatic for Jesus the savior, and glowing eyes' eternal gaze, and calloused hands stretched out in prayer.

The blind have sung in spirituals the servitude of a true believer. How do young, broad-shouldered basses cower like a child with a fever?

I've seen the black folk—jazzing, dancing, indulging a chubby white boss, wasting their black fire on the wealthy drunks in cabaret halls.

But now I watch black sturdy youth roar in spurts of rage the song of Scottsboro, of struggling with hunger, smothered in their blood so long.

Whips crack. Big white teeth won't chatter. The black man shakes his fist in disgust. Jesus, genuflection, spirituals won't matter. Just Scottsboro and rage in the fight for the just.

אַ לאָז געםאָן צו שוואַרצן שםאָם מייל, געפינען דאָרט אַ נעגער אַף צו לינמשן.

אַ לאָז געמאָן צו שוואַרצן שמאָמ־מייל,

מיטן שעריף און מיט דער בתולה אין דער שפּיץ,

האָמ זיך דער ווייסער עולם,

מים גראַבליעס און מים בייםשן,

מיט ביקסן און מיט שטריק,

...כ׳וועמ זיין אַ "נעקמאַיפּאַרמי״ היינמ אין שמעמל

און יונג און אַלם האָם האָפּערדיג באַריכמעם:

נאָר אי האָבן גאָרנים נים געקענם דערניין. דער עולם האָמ אַ לאַנגן זופּ געמאָן דעם "בוז״

כע חאָם אָ זאָר געסאָן די שפר חינם צו דער. נאָר זיי האָבן גאָרנימ נימ געקענמ דערגיין.

נו, ס׳האָמ אַ שמעק געמאָן אין לופמ מימ לינמש־געבראָמנס. מע האָמ אַ לאָז געמאָן די שפּיר־הינמ צו דער בתולה׳ם הויז,

האָט זיך צעקלאָגט, צעברומט אינמיטן העלן טאָג, אַז אַ נעגער־יונג האָט זי געוואָלט באַמאַנען. מע זאָגט אַפּילו, אַז זי איז היבשלעך "דאָסיג" און רעדט צו זיך אַליין די לעצטע צענדליג יאָר... נאָר וועמען אַרט עס? ס׳איז לאַנג שוין שטיל געווען אין שטעטל ס׳איז לאַנג שוין שטיל געווען אין שטעטל און נעגער־מאַלפעס האָבן מיר דאָך – ליב דאָס לעבן! בפרט נאָך איצט, ווען ס׳ווילט זיך דוקא זיי ניט אַנדערש. נאָר מיט ווייסע ווערן גלייך. מע זאָגט, אַז זייער חוצפה דערגייט צו דעם, אַז זיי פּאַרלאַנגען גלייכן אַרבעט־לוין מיט ווייסע...

געשען איז דאָס אַזוי: די דריי־און־אַכצינ־יאָריג אַלמע מויד, די פרומע נשמה, וואָס איז אַודאַי נאָך אַ בתולה, האָמ זיך צעקלאָנמ, צעברוממ אינמימן העלן מאָג, אַז אַ נעגער־יונג האָמ זי געוואָלמ באַמאַנען.

מ׳האָט געלינטשט אַ נעגער היינט ביי אונז אין אַלאַבאַמאַ. ס׳איז ווערט געווען אַ מאָלער אַ בילעט בייצואוואוינען דעם ספּעקטאַקל. און ווער עס האָט געהאַט די זכיה דערשטופן זיך צו אַ סואוועניר, וועט האָבן צו באָרימען זיך פאָר קינדער׳ס קינדער.

י. א. ראָנטש 🛩

אַ גוטן דזשאַב געמאַכט

## Done a Good Job (1933)

#### ∼ Y. A. Rontsh

Today we lynched a Negro, here in Alabama. It cost a buck a ticket to get in to see the show. And the ones that got the squatter's rights to scramble for a souvenir can boast about it to their children's children.

It happened like this: the eighty-three-year-old spinster pious soul (betcha still a virgin) screamed and wailed in the light of day that a Negro boy tried to make her. Some folks say she's not all there, that she's talked to herself a decade now. But who cares? Our little town's been too quiet, and we *love* Negro monkeys so *much*... especially now that they're startin' to want to be treated like white folks. Those Negroes have gotten so uppity, now they want to be paid like whites.

Well, it's sent the scent of lynch-roast on the air.
They loosed the bloodhounds at the virgin's house.
But they couldn't find a trace.
The folks had a long sip of booze.
Haughty, young and old reported there'll be a "neck-tie" party in town today.
With rifles and ropes, rakes and whips, those white folks,
led by the sheriff and spinster, rushed right into the black part of town to find a Negro there to lynch. 146 Y. A. Rontsh

גערעוועם האָבן זיי, די שוואַרצע מאַלפּעס, ווי חזרים אינם שעכם־הויז. מע האָם געמריבן און געמרייבערם זיי, געבוכצעם און געשמיסן און אונמערגעצונדן אַ באַוואוינמע חורבה. ביז ס׳האָם די אַלמע מויד אַרויסגעלאָזם אַ קווימש און אָנגעוויזן אַרויסגעלאָזם אַ קווימש און אָנגעוויזן אויף אַ יונגן נעגער, שוואַרץ ווי קויל, וואָס האָם געצימערם, ווי אַ בלאַם אין ווינם. "איך שווער ביים גומן האַר יעווס קריסמוס, אַז כ׳האָב קיינמאָל נים באַרירם קיין פרוי״. נאָר ס׳איז געווען גענוג.

דער שעריף האָמ אַ ברום געמאָן: גניגער, דו קום מימ מיר אין דושייל און הענגען וועמ מען דיך געזעצלעך". אַזוי פּאָדערמ דאָס געזעץ פון לאַנד. נאָר יעדער איינער האָמ גע׳חווק׳מ פון שעריפ׳ס רייד. (און דער שעריף אַליין אויך, מסתמא). מע דאַרף נימ פּמר׳ן קיין שמייער־געלמ פון שמאַמ צו הענגען אַ ניגער־הונמ געזעצלעך...

עם האָם אַ שמעק געמאָן אין לופם מים לינמשעריי. דער עולם האָם געמאָן אַ מורמל, אינאָנהויב שמיל און העכער באַלד און שמאַרקער, און ווי דער אויסברוך פון אַ שמורעם, האָם זיך צעמראָגן קייקלדיג־געדונער: לינמשם דעם ניגער! לינמשם דעם ניגער!!

> אַ שמופּן זיך, אַ שמויסן זיך פּאָרויס, אַ הייס־אָמעמדיג געדראַנג און יעדער פּויסמ אויף נעגער׳ם קאָפּ און יעדנם שוך אין נעגער׳ם בויך.

Did they ever bellow, those black apes, like pigs in the slaughterhouse. They chased and beat them, pounded and whipped them and set their slums on fire. 'Til the old maid squealed and pointed at a young Negro, black as coal, who shivered like a wind-blown leaf. "I swear by the good Lord Jesus Christ, I never touched any woman." But it was enough.

The Sheriff growled, "Nigger, come on down to jail and they'll hang you legally." That's how it's written in the law of the land. But everyone was mocking the sheriff's speech. (So was the sheriff, probably.) One needn't waste taxpayers' money hanging a nigger-dog lawfully . . .

You could taste lynching in the air. The crowd let out a murmur, quiet at first, then louder, then stronger, like the breaking of a storm, the thunder came rolling in: "Lynch the nigger! Lynch the nigger!!"

Pushing and pressing itself ahead, a hot rush of breath and every fist on the Negro's head. And every shoe to the Negro's gut.

און פוויען האָכםן צווי נעועו אייועלע, ביי שוואָכע דריים זיך קאָפּ פון דער געסראָכע. – אַ גומע נאַכמ, מיר מרעפן זיך אין קירך. – איך קויף זיך מאָרגן אַ פּאָר שיך. – לאָז גריסן אַלע היימישע. ביז נעגער־פלייש איז שוין פון פלאָם צעגריזשעמ,– באַקוממ דעם בעסמן לוין. מען לויפּמ צום רויכענדיגן קוילדְגוף, מען לויפּמ צום רויכענדיגן קוילדְגוף, מע ברעכמ די קרוכלע קנאָכן אָפּ, ווי צווייגלעך פון אַ האַרבסמיבוים, מע לויפּמ אַהיים מימ מייערן סואוועניר.

עם פּלאָמט אַ פּייער שוין אָף דר׳ערד און פּלאָמען קיצלען נעגער׳ם פּיאָטעם. מע ברענגט אַ קענדל געזאָלין און פּלאָמען סמאַליען נעגער־לייב. מע האַלט די קינדער הויך אַף פּלייצעם, זיי זאָלן זען דעם זעלטענעם ספּעקטאַקל. עם בראָט זיך נעגער־פּלייש און פרויען האַלטן צו די נעזער איידעלע; ריי שווארט דריימ זיד סאפ פון דטר וטחרארט

עם איז געוואָרן נאָכם. און מים שמורקאַצן ווי אין אַ וואָלפּאַראַד, געבראַכם האָם מען דעם נעגער אויפן פרייהיים־סקווער. אַ שאָד געווען צו פּמר׳ן דעם אַלמן עלם־בוים. איינס און צוויי – און ס׳וויגם זיך נעגער אויפן שמריק. ווי אַן אומרו. און ס׳וויגם זיך נעגער אויפן שמריק. ווי אַן אומרו. מים מעסערלעך, מים שערלעך, מים די בלויז פינגער – שניידם־אָפּ, רייסם־אָפּ, צעפליקם די אָוועראָלס און שמיקלעך פלייש פון נעגער; מע צילם דעם אבר זיינעם אָפּצושניידן, ס׳וועם זיין אָ סואוועניר פּאָר קינד און קינדער׳ם קינד.

148 Y. A. Rontsh

Night fell, and with torches lit like in an election parade, they brought the Negro to Freedom Square. A pity to waste the old elm-tree there. In no time at all . . . the Negro swung like a pendulum on the rope. And whoever can push himself up to the tree with pocket-knives, with shears, or with his bare finger, cuts off, tears off, plucks the Negro's overalls and bits of flesh. They're aiming to cut off his member, a souvenir for kids and grandkids.

There's already a fire on the ground and flames tickle Negro heels. They bring a can of gasoline and flames singe the Negro body. Children sitting high on shoulders get to see the special show. Negro flesh is roasted. Fine women hold fine noses; the weak turn away from the stench.

It's late. The flames are dying down. "Good night, we'll meet again in church." "Tomorrow I'm going to buy new shoes." "My regards to the family." But the ones who stay on until Negro flesh is consumed by fire get the best reward. They run to the smoldering coal-body. They hack a big, white tooth from the Negro's mouth; they break off the brittle bones like twigs from an autumn tree, they run home with a precious souvenir. 150 Y. A. Rontsh

מע וועט זיך טרעפן מאָרגן אַפן מאַרק. – דו האָסט אַ שטיקל אָוועראָל, דאָס אַלץ? דערפאַר האָב איך אַ שאָקאָלאַדנעם אויער... – און אים האָט אָפּגעגליקט – ער האָט געפּאַקט אַ צאָן!

אַ גומן דזשאַב געמאַכמ, מיר שמעלן אונזער שמעמל אויף דער מאַפּע פון דער וועלמ. עס קלינגמ מימ אונז דאָס לאַנד. עס וועמ אַן עולם קומען אונז באַקוקן פון נאָנמ און פון וויימ. יעס, סער. אַ גומן דזשאָב געמאָכמ. And tomorrow at the market, "All you got's a piece of overall? Well I got a chocolate ear . . ." "And he got lucky made off with a tooth!"

Done a good job, we're puttin' our town on the map of the world. The whole country's talkin' about us. Now folks'll come to look at us from near and far. Yessiree. Mighty good job.

עפשער האָמ איר אַ ביסעלע ציימ און אייך ווילמ זיך אַ ביסעלע פאַרברענגען, נעמט און הענגט עפּעס. הענגמ, הענגמ, שעמט זיך נישט. אַ שמריק איז דאַ, אַ בױם איז דאָ, הענגמ הענגמ, הענגם אַ נעגער־מענמש. אַן אַלמן נעגער, אַ יונגן נעגער, אַ זײדע־נעגער, אַ באַבע־נעגער, – אַ "בייבי״נעגער אַלע שוואַרצכיינעוודיקע און געקרייזלט אַ כיעס, אַ כיעס צו הענגען, די נעגערם אַף מליעס. הענגמ, הענגמ, הענגם וואָס נים איז. אַ סאַדערן דזשענטלמען דאַרף נישט זיין קיין איבערקלייבער, אַבי אַ שוואַרצער קאָליר. און אויב אַ ברוינער ווי ביר? איז אויך נישקאָשע. מוימ נעגערליימ און לעבמ אַ מאָג. נישקאַשע, די אַרבעם וועם נישם זיין אומזיסם.

יאָסל קאָטלער 🛩

Neckst

# Neckst (1934)

 $\sim$ Yosl Cutler

Maybe you've got a little time and don't know how to spend it. Take something and hang it. Hang it, hang it, don't be shy. Here's a rope. Here's a tree. Hang, hang, hang a Negro-man. An old Negro, a young Negro, a grandpa Negro, a granny Negro, a baby Negroall of them, beautiful and black. The curly pleasure, a pleasure to hang these Negroes on gallows. Hang, hang, hang whatever. A suthn gentleman oughtn't be particular, long as the color is black. And if he's brown like beer? Also okay. Kill black folks, live it up! Okay, this work won't go unpaid.

און מים אייך, דזשענמל לינמשל ליים, וועם זיין די אייגענע מאַיסע – מע וועם אייך איינמאָל אונמערהענגען און נאָכאַמאָל

ס'איז עמעס אַז איר זענט זייער נישט איינגעוואוינט צו זיין אַ טויטער מאַן – אָבער נישט געפּערלעך פּאָגראָמשטשיקעס זענען זייער נישט איינגעוואוינט אַז מע זאָל זיי פּערזענלעך אויפהענגען, אָבער די סאָוועטן־מאַכט האָט זיי אויסגעלערנט הענגען, און זיי הענגען גאַנץ גוט ווי דערפּאַרענע געהאַנגענע.

רעב ריכמער פון אַלאַבאַמאַ, זאַי– – – – –משע מויכל, אַהער דאָס העלדזל אַף איין מינומקעלע! היק־מיק־כיק! מענק יו, נעקסמ!

רעב דזשענמלמען, דאָס העלדול פּליז! היק־מיק כיק, מענק יו, נעקסמ!

אין מאָג פּון דידוועכעשבן וועמ דער נעגער נישמ מאַכן קיין שום קונצן מימ אייך. ער וועמ זאָגן זייער פּאַשעמ: Come Judgment Day the Negro won't go playing any tricks on you. He'll say real simple:

Reb Gentleman,<sup>2</sup> your neck, please! Ungh-urgh, ungh. Thank you, next!

Reb Judge from Alabama, So—so sorry, pass the neck for just a minute! Ungh-urgh, ungh! Thank you, neckst!

It's true that you are very unaccustomed to being a dead man but don't worry *pogromists* are quite unaccustomed to being hanged, themselves, but the Soviet-power taught them to hang, and they hang pretty good like experienced hangees.

And with you, gentle-lynch-folk, it will be the same story they'll hang you a bit and do it again

2. Reb: a Yiddish form of address, meaning "mister."

156 Yosl Cutler

און ווידעראַמאַל און אַזױ צו ביסלעך, וועט איר זיך איינגעוואוינען הענגען ווי די שיינע הענגלייכמער. אַזוי ווי אין יעדן ספּאַרט האַט איר זייער ליב צו זיין איבערשמייגער, אַזוי אויך אַף דער מליע וועט איר ווייזן וואָס איר קענט, און הענגען בעסער פון אַ נעגער, שענער פון אַ נעגער, קולמורעלער פון אַ נעגער, ווייל וואָם איז אַ נעגער? משמיינם געזאָגמ, אויך מיר אַ הענגער!

and one more time and little by little, you'll get used to hanging like the pretty chandelier. Just like every sport you really love to surpass the rest, no different on the gallows you'll give 'em what you got, and hang better than a Negro, prettier than a Negro, more cultured than a Negro. Cause what's a Negro? Good-for-nothing, you call that a hanger?

שוואַרצע ברידער מיינע– מים עמער און מים האַנמיכער, מים באַרשמן און מים בעזימער– שפּילן אוים אין נאַכם אַריין אַ מאַרש צום רוימן מאָרגן.

שוואַרצע ברידער מיינע– אין אַ שמייג, וואו ווייסע קאָלאָנעזְ־ריזז שווייגן אויס אַ שמאָלץ צום קאַלמן גאָמ פון ווייסע האַרז. קריכן זיי איצמ אום; און שפּריימן הענמ באַקופּערמע; און קניען דאָ צום מירמלשמיין; און פּרעפּלען אויס אין נאַכמ אַריין אַ ליד פון שוואַרצער אַרבעמ.

שוואַרצע ברידער מיינע– ווי אַמאָל, ווען זיי האָבן נים צו זיך געהערם, אונטער פּלאַמען פון אַ פרעמדער זון אויף דרום־דיגע באַוול־פּעלדער– וואָגלען איצם אַרום איבער אַ פּעלד, וואָס גלאַנצם מים ווייסער האַרמקיים.

שוואַרצע ברידער מיינע, מאַנצן אוים אין דער שמילקיימ פון דער נאַכמ, אין דער רואיגקיימ פון מירמעלשמיין. אַ מאַנץ פון שוואַרצער אַרבעמ.

י. גרינשפאַן 🖍

באַנאַכמ אין גרענד סענמראַל

# Grand Central by Night (1930)

### $\sim$ Yosl Grinshpan

My black brothers dance out—in the silence of the night, in the calm of marble floors and walls a black labor dance.

My black brothers just as once they didn't belong to themselves under the flames of an alien sun in Southern cotton fields, wander now over a field of sparkling white hardness.

My black brothers in a cage where white columns silently prop up the white masters' cold god. Now they crawl around, spread bronzed arms, kneel to the marble, chant to the night a black labor song.

My black brothers with pails and hand towels, brushes and brooms, play into the night a march to tomorrow's red dawn.

אין סאָבוויי פּאָרן מענטשן אַ סך, גים פּלוצלינג דער נעגער זיך הויך אַ צעלאַך, אַ פּאַטש אין זײן קני. "מײן ברודער ער שפּרײזט .... זײז קאָפּ פאַרוואָרפן, זײן גוף אױסגעלײזמ״... דער נעגער לאַכמ, ער קייכמ און ער זינגמ, זוכמ אין די מאַשן, דורך מרערן ער ווינקמ, און ער וויגט זיך אום אויף די שיכורע פיס, עס וויינט אויף אַ קול אַ טונקעלער ריז... אַהין און צוריק דער נעגער ער שפּאַנט – ווער עס פאָרט מיט, טראָגט די שאַנד .אָ לאָרד, אָ לאָרד, איך האָב געוואונען די שלאַכט״. צוויי שרעגעס ציין שניידיג צעלאַכט... אָ, לאָרד, אָ לאָרד, אָט קוקט ער צוריק "אָ ...אויף זיין האַלז דער שלייף פון אַ ווייסן שמריק מיין ברודער׳ם האַלז ווי אַ פּידל דין, אַנטשוויגן אויף אייביג מיין ברודער׳ם שטים״...

ער פּאַמשט די הענט און ביילט זיי ווילד. אין יעדן מענטשן ער זעט דעם מערדער׳ם בילד...

איז אַ נאַכם אַזאַ בין איך געפּאָרן אַהיים, האָב איך אין באַן פאַרנומען אַ יאָמער־געוויין... אַ יונגער נעגער מים פאַרבראָכענע הענם אָ אָלאָרד, אָ, לאָרד, אָ העלף מיר, העלף! זײ האָבן געלױערם אױף אים ווי די וועלף, פאַרוואָרפן אַ שטריק, ווי אױף אַ פערד אַ צױם, און אים אױפגעהאַנגען אױף אַ סאָסנע בױים... פאַר זײן שוואַרצן אָפּשטאַם צו ווערן געמױמי... אָ לאָרד, די מערדער גיב זײ דײן שטראָף! אויף אַ סאָסנע וויגט זיך מײן ברודער׳ם גוף״...

מלכה לי 🖍

דער ניגער אין סאַבוויי

Negro on the Subway (1933)

🔊 Malka Lee

One night when I was traveling home I took a train and heard the mournful moaning of a young Negro who was wringing his hands, "Oh Lord, oh, Lord. Oh help me, help! They lurked in wait for him like wolves, roped him like he was a horse, then hung him from a pine. Oh, why'd ya give him that coal-black face? So he'd be murdered for his race? Oh Lord, give the killers their just reward. My brother's body's swinging from a pine . . ."

He clenches his fists, smacks his hands. He sees the murderer's face in every man . . .

A lot of folks are traveling on the subway. Suddenly the black man bursts out laughing. He slaps his knee, "My brother's striding, head held high, his body redeemed . . ." The black man laughs, he gasps, and sings, searches his pockets and winks through tears. And he rocks himself on drunken feet. weeping out loud, a dark giant . . . Back and forth, he starts to pace. The other passengers wear their disgrace. "Oh, Lord, Oh Lord, I've won the battle." Two lines of white teeth in a cutting laugh . . . "Oh Lord, Oh Lord, he's looking back at his throat in a loop of white rope. My brother's throat is fiddle-thin, my brother's voice, hushed up for good."

162 Malka Lee

איך הער איצמ אין ווינמ זיין קינדערשן רוף. אויף אַ סאָסנע וויגמ זיך מיין ברודער׳ס גוף... ער הויבמ זיין פויסמ און ביילמ זי ווילד! אין יעדן ווייסן זעמ ער דעם מערדער׳ס בילד... Now I hear his young cry on the wind, "My brother's body's swinging from a pine." He waves his wild fist, clenching tight. He sees the murderer's picture in every white.

ווייסקייט

ז. וויינפער 🛩

ווייםקיימ!... ווייםקיימ!... ווייסע בערג און ווייסע שווימענדיגע וואָלקענס. מישען בערג און וואָלקענם זיך צוזאמען. ווייםקיימו... ווייםקיימו... – ערגעץ ווייסעלמ זיך א פאלאץ ווייסע ווענמ, און ווייסע, גלאנציגע קאָלאָנען. זיצט אין אים א יונגער סולטאן איינגעהילט אין ווייסע טיכער – און ארום אים ברעכען זיך און ציהען... פרויען לייבער. ווייסקיימ!... ווייסקיימ!... עמיצער, א ווייסער האָט זיך איבער אונז פארצויגען און מיר שוועבען אין א וועלט פון ווייסקיימ.

# Whiteness (1921)

#### ∼ Zishe Vaynper

Whiteness! Whiteness! White peaks and swimming white clouds. Peaks and clouds mixed. Whiteness! Whiteness! Somewhere a palace whites awaywhite walls, and gleaming white columns. There sits a young sultan wrapped up in white cloths and around him women's bodies twisting, stretching. Whiteness! Whiteness! Someone white has spread out over us and we are hovering in a world of white.

די שקיעה פאַרצערמ דעם מאָג מימ שאַרלעכן בראַנד. פּײגל נידערן פאַרנאַכמיק צום נעגער נאָך פאַרציקונג אַראָפּ. די נעגערישע מאַמע מימ אַ זשמעניע גראָז רעדמ צום מת; ווישמ דאָס בלום פון זיין מויל, פון זיין האַלדז. אַלע אירע פּינגער קלאַמערן זיך אינעם מוימנס האָר מימ־צושמאַרבן אויפן קרייץ פון אַ נעגער.

די זון צים אָפּ פונעם פּעלד, פּונעם הימל. אויפּן נעגער גלאַנצן נאָך די האָר פּאַרקאַמט און זיינע הענט גליווערן נאָכגעלאָזט און יונג. אַזוי פּיל לוויה שטומט אין זיין געזיכט; אויף זיין ליגנדיקן, געלעמטן וואוקס וויינט אַ פּרוי; אַ נעגערישע מאַמע אין זיינע אויגן פּאַרגלייזט.

צעבלומיקם, צעמריפם ליגם דאָס לייב פון נעגער. איבער זיינע מוימע, גרויסע אויגן ווינמלען ביימער און פונעם מאָג ווערם ליקוי־חמהדיקער האַרבסם. נאָך אַ מוים אַזאַ ווערם אַפילו פון זומער – אָסיען: בלעמער נעמען פּאַלן מונקלער, געלער און געשווינדער ווי דאָס בלום פון שוואַרצן מת, פון קאַלמן מעסער.

פּון אַ מעסער אַ פּרעכס פּון אַ װײסער האַנמ, פּאַרגיים אַ נעגערישער האָלדז אין קעלבערנע שחימה: בײזע שנימן גיסן זיך איבער זײן געזיכם און זײן גוף זינקם מים פאַרביסענע פּױסמן אַראָפּ. די צונג צווישן זײנע ברײמע ליפּן פּאַרהאַקם, מאַכם װילדער אױסזען דאָס צעגאָסענע שוואַרצע מת.

אַ נעגער אין מימן פּעלד בלומיקמ אונמערן העלן מעסער; שמאַרבמ אין אַ תמודמאָג פּון אַ הייסן חלף. אין דער שאַרף שפּיזדאָפּ אַלע גראָזן, אַלע צווייגן. ווייבער, וואָס ליגן גלוסמיק, גרינג אויף גרינלעכער ערד; היימיש, פריש ווי אין די בעמן ביינאַכמ – שלאָגן זיך אויך אָפּ אינעם בלומ פון שמאָל.

בעריש וויינשמיין 🛩

A Negro Dies (1938)

∼ Beresh Vaynshteyn

A Negro, in the middle of the field, bleeds beneath a bright blade. Killed, one Tammuz<sup>3</sup> day, by a hot slaughtering knife. Every blade of grass, every branch glints spear-like off the sharp metal. Appealing women, lying lightly on the green ground, home-fresh as in their beds at night, also cast their image on the bloody steel.

Dismissed by a white man's impudent knife, a Negro neck is taken in a calf's massacre. Cruel slashes spread across his face. His body sinks beneath relentless fists. Tongue, clamped between broad lips, makes the drained corpse look stranger still.

The black man's body lies there, dripping blood. Trees rustle over his dead, wide eyes. Autumn eclipses the sun and the day grows dark. Oh, after such a death, even summer turns to fall: leaves start dropping, darker, yellower, faster, like the blood from the black corpse, from the cold knife.

The sun deserts the field and sky. And the Negro's combed hair still gleams. And his arms stiffen, now calm and young. So much funeral lies mute on his face. And a woman weeps over his outstretched body . . . A Negro mother's image is fixed in his glassy eyes.

The sunset devours the day in scarlet blazes. Birds swoop low with the evening for leftover meat. The Negro mother, her hand full of grass, is talking to the dead man, wiping the blood from his mouth and from his neck. And all her fingers cling tight to the corpse's hair, to die along with him on a Negro cross.

3. Tammuz: the month on the Hebrew calendar, usually corresponding with July.



Jim the Janitor Is Dead

דזשים דער דזשענעמער רומ. ס׳איז אים געראָם אין בעמ אַליין. דזשימען איז גומ – ער הערמ שוין מער נימ דזשעק׳ם געוויין.

פּאַפּ – – גיך, עס פּאָרן שוין די סמרימ־קלינערס אין דרויסן, – האָסמ צוגעזאָגמ היינמ קויפן שיך און גאַנצע הויזן.

קוקן ווייב און קינדער פּאַרלאָרענע אויף אים. פון קיינעמס מויל – קיין פּאַרע. נאָר דער קליינער וויינענדיקער דזשעק וועקט דעם טויטן דזשים מיט די הענטלעך – האָלאָוועשקעס דאַרע.

נאָר דזשים ליגם אויף ווייסער בעם – מים זיין גאַנצער מאַסע איינגעשלאָפן, דאַכם זיך אַז ער הערם, דאַכם זיך אַז ער זעם, ס׳מויל פאַרמאַכם, נאָר די אויגן אָפן.

עס וואָרמן מיסמיקאַנען אין הויף, און דער אויוון וואַרמ אויף קוילן, דזשים, שמיי אויף און לויף – עס מאָר אַ נעגער זיך נימ פוילן.

דזשים! ס׳וועט דיין באָס זיין בייז, דזשים, דער באָס וועט קריצן מיט די ציין – ס׳איז דאָס וואַסער נאָך ניט הייס, און די שטיגן נאָך ניט ריין.

דזשים דער דזשענעמער איז מוימ. זיצן אַלע שמום אַרום זיין בעמ. אַ נייער מאָג האָמ אין דרויסן זיך צעבלוימ און וועקמ אים: דזשים, שמיי אויף, ס׳איז שפּעמ!

דאָרע טייטלבוים 🛩

דזשים דער דזשענעמער איז מוימ

## Jim the Janitor Is Dead (1944)

#### 🔊 Dora Teitelboim

Jim the janitor is dead. All sit still around his bed. A new day has bloomed outside and wakes him: Jim, get up I said!

Jim! The boss will be upset, Jim, the boss'll gnash his teeth the water isn't heated yet, there's garbage in the yard to toss.

You've coal to haul—the ovens wait, and stairs want sweeping. Jim, get up and run—you're late, a Negro shouldn't lie there sleeping.

But Jim upon a white bed dreams, completely rested. Here he lies. It seems he hears, he sees it seems, his mouth closed, but with open eyes.

Wife and kids gaze, lost, at him. Nobody's breath turns the air to steam. But little Jack cries to wake dead Jim with little arms and a frightened scream.

Pop—go! The street sweepers are outside the houses you're buying shoes today, you know, and trousers.

Jim the janitor rests. It's roomy there in bed alone. It feels good to Jim he's stopped hearing Jack's moan. די פענצמער פּוצמ אַ מאָג אַ העלער מימ די שמראָלן פון אַ נייעם מאַי, נאָר ביי דזשימען איז דער מוימ אין קעלער: דזשים איז פריי.

דזשים איז מוימ. דזשים שווייגמ. ס׳נאַנצע לעבן האָמ ער אַלעמען געמרוימ, נאָר היינמ האָמ דזשים פאַרסמרייקמ.

ווייסער היינמ ווי שמענדיק איז זיין קישן, ווייסער היינמ ווי שמענדיק איז זיין הוימ, און היינמ שלאָפּמ קיינער נימ צופיסנס – בלויז דער מוימ. Death is in Jim's cellar today, although the day shines splendidly with the rays of newborn May, Jim is free.

Jim has died quiet-like. He trusted everyone in life, but today Jim went on strike.

Whiter than ever is the pillow at his head. Whiter than ever, his skin, and no one sleeps at the foot of the bed except for death, who's crept in.

# Encounters with the Elements

With the workplace, streets, and political struggle at the center of the writers' daily lives, New York proletarian poetry seldom left the city. Still, a number of poets depict the natural world, primarily as it enters the daily life of the city.

Poems like Y. Nokhem's "The Fly" and "Hounds Howl at the Moon" need not show vast wildlife in order to bring perspective to a crowded world. It is enough to show, with Dickinsonian attention to detail, the fly that buzzes into the room reminding the speaker of a lover's grief. Likewise, the hound that comes out to howl at, presumably, a city moon brings to mind the human wildness innate to city life, such as whores laughing at night.

In the city, the elements are encountered through seasonal and temporal changes. Yuri Suhl, in "Winter," contrasts his own delight in the new season with "the ones who bundle up in newspaper shawls." In a poignant merging of society and nature, L. Miller describes a man who is out of work talking to his son about the colors of a sunset. The short poem makes space for nature within an urban environment. Miller shows the pride that a downtrodden man feels in knowing that he is still entitled to enjoy the glories of the natural world. "If the boss came here," he writes, "he'd take it all, then, somehow, use it / like a good profiteer . . ."

## די פליג

נחום י.

פליהמ אין חדר אום אַ פליג און זשומעמ, און באַמויבמ. אוי, די ווייסע פליגעל פון דיין אומעמ זיינען שוין פאַרשמויבמ.

און דיין צער איז מעהר נים איינגעשלאָסען, נים געצאַמם. האָסם דיין שוימענדיגען וויין צעגאָסען אויפ׳ן הייסען זאַמד.

מרוימעךפּויגעל זיינען זיך צעפּלויגען אין דער נאַכמ, דרעהמ זיך אום די פּליג פאַר מיינע אויגען, – דוכמ זיך, אַז זי לאַכמ...

# The Fly

∼ Y. Nokhem

A fly, with a deafening buzz, flies round the room. How dusty they've grown—the white wings of your gloom.

And grief is bound no longer, unrestrained. You've poured your sparkling wine out on hot sand.

Last night the little dream-birds flew off. The fly circles before my eyes. Seems to me it laughs . . .

178

אַלעמען דער זעלבער אומזין האָמ אין וויסמעניש געבראַכמ: וואויען הינמ אויף דער לבנה, לאָכען זונות אין דער נאָכמ

ציהמ זיך, וויקעלמ זיך דער פאָדים פון דער אייביגקיימ געשפּינמ.... לאַכען זונות אין די גאַסען, וואויען, יאָמערען די הינמ.

וואויען הינפ אויף דער לבנה, לאַכען זונות, שיכור, פּרעך.... וואויען, קלאָגען שמומע הערצער, לאָכען פּנימ׳ער פון בלעך.

נחום י.

וואויען הינמ אויף דער לבנה

# Hounds Howl at the Moon (1922)

### ∼ Y. Nokhem

Hounds howl at the moon, whores laugh, drunken, bold . . . hearts howl, wailing silently, tin faces laugh.

The thread of eternity wraps round itself . . . whores laugh in the streets, hounds howl in lament.

The same senselessness has brought everyone to desolation: hounds howl at the moon, whores laugh in the night.



Encounters with the Elements

,אין וואַסער־שאָמן צווישן ביימער פריי, האָמ זיך געבאָדן אַ יונגער מאַי. מים גראָז אין די אויגן, געוואַשן און קלאָר, האָמ זון אים געצויגן ביי די בלאָנדע האָר. מימ וואַסעריריח און זון אין די ציין גרינמ זיין כח אין וואָרצל און שמיין. אויף דער לבנה, איבער דער בריק, אין גאָלדענעם שאָמן שווימט דאָם גליק. מימ חלום פון ערד אין אינגעווייד, דורך רעגנבויגן רעדמ די פרייד. זון אין די אויגן, – גאָלד אין די האָר דער זומער פאַרפלויגן ווי יאָר נאָך יאָר. ליגמ זומער צעמראָמן אין מאָכיקע צעפּ, און ס׳וויינמ זיין שאָמן אויף רוימע קעפ.

אסתר שומיאַטשער 🛩

חלום פון ערד

## Earth Dream (1939)

#### ∼ Esther Shumyatsher

In water shadows, a young free May bathed between the trees today.

With grass in his eyes washed and clear, the sun pulled playfully at his blond hair.

Sun in his teeth, and the odor of water, his strength blooms in roots and stones.

Over the bridge, on the moon in golden shadows swims fortune.

In his belly an earthly dream. Joy, through rainbows, speaks for him.

Sun in his eyes, gold in his hair, away summer flies as year after year.

Trampled, the mossy-tressed summer lies dying, and over red heads is its shadow, crying.

## 184 Esther Shumyatsher

פון זון און גאָלד אַ האַרבסמיקע שמריק; אין זיינע אויגן וויינמ דאָס גליק.

אויף דער לבנה, איבער דער בריק, אָן אַ העמד אויפּן לייב פּאַרגייט דאָס גליק. Autumn's rope is spun of gold and sun, and in his eyes luck cries on.

Over the bridge, on the moon, poor and shirtless, luck goes down.

אָמעם פון פרילינג

שרה פּעל־יעלין 🖍

אָמעם פון פרילינג. פייכמע, צעגראָבענע ביימן. אין באָדן צעוואַרעממן, ערדווערים לוסמיקע מאַנצן. ביים קאָשיקל זוימען, אַ מיידל מימ לאָקן צעוויימע, הימל און זון אין די אויגן, ווי דימענמן גלאַנצן.

זי גלעם און צעגראַבלם דעם באָדן מים איידעלע פינגער, אַליין, ווי אַ קוויים אַ צעבלימע, אין פאַרביק־צעבלימלםן קלייד. ס'ווערם אַלמיםשקע ערד פון באַריר אירן שענער און יינגער – זי וועם בלימעלעך אויסמראָגן, בונמע ווי מיידלשע פרייד.

זי קנימ צו דער ערד: זוימען רוען אין אימלעכער שורה –
 איינס מימ צוויימן באַהעפמ, איינס פון צוויימן צעשיידמ, –
 יעדער שפּראָץ וועמ איר ברענגען אַ דופּמיקע בשורה,

אַ מײדל האָט האָפּענונג אין בײַטן מיט ליבשאַפט פאַרפּלאַנצט און ס׳האָט דער אָרום זיך צעשמײכלט אַ פּרישער, אַ יונגער –

פּרילינגדיק־גלויביק האָט מיידל זיך קינדיש צעטאַנצט, מיט זון אין געמיט און רוי־ערד אויף איידעלע פּינגער.

אַז ס׳וועט שפע פון בליאונג באַצירן איר בייט.

186

Breath of Spring (1957)

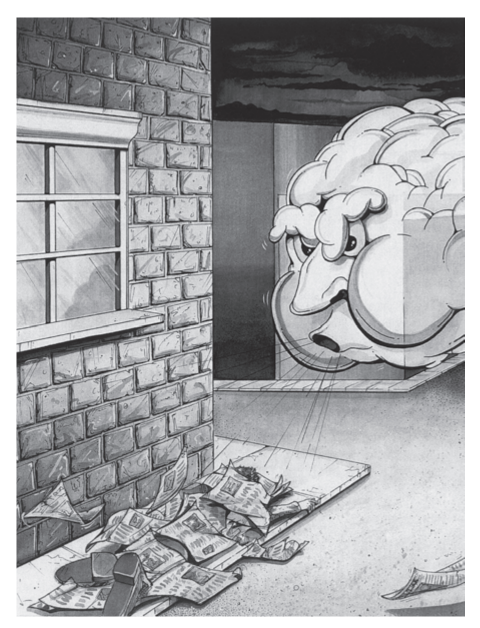
 $\sim$  Sarah Fel-Yelin

Breath of Spring. Damp, dug up beds. Cheerful earthworms dance, warmed in the soil. By the basket rim, a girl with flyaway locks, sky and sun in her eyes, like diamonds sparkle.

She strokes and scrapes the beds with slender fingers, alone, like a blossom, in a colorful flowered dress. Her touch makes old Mother Earth young and pretty, she'll bring forth blossoms, sparkling like girlish happiness.

She kneels to the earth. Seeds rest in every row— One united with another, one another separate. Every sprout will bring her a fragrant announcement when blossoming abounds to deck her garden bed.

A girl can hope for flowerbeds planted with love and her surroundings smile, fresh and tender. A spring-believing girl has danced like a child with sun in her heart, raw earth on slender fingers.



Winter

ווינמער

יורי סול 🖍

דער ווינמער שמיימ שוין באַ דער שוועל מיט פראָסט־צעפלאַמטן פּאָנעם און מים קאָלנער אויפגעשמעלמ. אָמ, אָמ, דאָם לעצמע בלאָמ פאָרוועלקמ, דער לעצמער מאָג פון האַרבסמ צערינמ. איז וואָס וועט זיין מיט די, וואָס וואוינען אין דער גאַנצער שטאָט און דעקן זיך צו מימן ווינמ? ָכ׳האָב ליב ווען דעכער שמעלן אויס די לאַנגע סמראָמפּאַל־ציין, ווען רינוועס ווערן קאַפּענדיק פאַרפּראָרן, ווען אויף שויבן־קאַנוועס מאָלט דער ווינטער זיך אַליין . אין פּראָסטיקע אוזאָרן נאָר װאָס װעמ זײז, אָ, װאָם װעמ זײן, מיט די וואָס הילן זיך אין צייטונגס־שאַלן איין און דרימלען שמייענדיק אין פרעמדע קאָרידאָרן? דער ווינטער שטייט שוין באַ דער שוועל

> מים פראָסם־צעפּלאַממן פּאָנעם און מים קאָלנער אויפגעשמעלם.

190

Winter (1938)

🔨 Yuri Suhl

Now winter's standing at the door, face ablaze with frost and upturned collar. Any minute the last leaf will fade, fall's last day will dissolve. But what awaits those who make their home the open city covering themselves with wind? I love it when roofs exhibit their long icicle teeth, when eaves freeze mid-trickle, when, on windowpane canvas, winter paints a self-portrait in frosty patterns. But what awaits, oh, what awaits the ones who bundle up in newspaper shawls and doze, standing, in unfamiliar corridors?

Now winter's standing at the door, face ablaze with frost and upturned collar.

הערמ דער פּראָסמ נימ אויף זיך דרייען מים היימלאָזע ציינער אין דין־דין קאַראָהאָדן – ווייזם דער מוים זיך אַזוי נאָענם און פּראָסם, ציען ווי פון אוראַלמע קברים מתימדיקע רייען און בלייבן ווי מצבות שמיין ביי יעזוסעס נשמות – ווי פון ערגעץ וואָלם געמראָגן זיך אַ לעצמער רוף און באַפעלמ זיי אויפצולייזן זיך אין פּראָסמ; הערמ דער פּראָסמ נימ אויף זיך דרייען מים היימלאָזע ציינער אין דין־דין קאַראַהאָדן – מפּילן ליפן ווי אויף פּראָסמיקע דראָמן;

פּאַר װעמען ס׳איז די גאַס אַ הײמלאָז בעמ, װעמ באַלד װי איך מימ עלנמ לײב – קאָרבן מרױעריקע רינגען אויף װאַכע שמײנער פּון פּאַרקלערמע ראָגן, און פּאַרשמײן פּאַרװאָס געסעלעך צעקאַרבמע קענען אױך װי מענמשן קלאָגן.

קלעמערמ אויף סירענעס אַ זונפאַרגייענדיקער ריז און זוכמ דעם העכסמן מורעמשפּיץ זיך צו הענגען – וויגמ דער מאָג זיך אַ געקוילעמער אויף קעלערשויבן און אויף מורעמנעזער, גאָלדיקמ זיך יעדע גאַס ווי אַ היימלאָז בעמ, יאָגן רוימלעכע אויגן ווי פון ווינמ געמראָגן – פּאַרבלומיקמע קאַרעלן; לויפן הינמ מימ צעקאָרמשעמע פעלן נאָך אייגענע שאָמנס ווי נאָך רייצנדיקן רויב, און ריידן ווי שמומע מימ די פינגער, און וואָיען אויס ווי שמומע

מעינקע קאָץ 🛩

דער הונגערטאַנץ

## The Hungerdance (1932)

∼ Menke Katz

A sunsetting giant climbs the sirens and seeks the highest spire to hang himself the slaughtered day swings from cellarpanes and towernoses, every street grows golden like a homeless bed, eyes grown red chasing bloodied corals, carried, it seems, on the wind; dogs with shriveled coats run after their shadows—tempting prey, and talk, like the mute, with their fingers, and howl like silent singers, the song of extra tongues.

He for whom the street is a homeless bed, like me, with lonesome flesh, will suddenly be notching gloomy rings on the waking stones of pensive streetcorners, and understand why it is that notched streets can wail like people.

The frost will not stop whirling with its homeless teeth in din-din dances— Death appears so near and simple, rows of corpses stretch, as if from ancient graves and stop like tombstones at Jesus' souls as if from somewhere a final call had come and commanded them to dissolve in the frost; the frost will not stop whirling with its homeless teeth in din-din dances lips play as though on frosty strings:

שמום אַרויס, פון בלאַנדזשעניש פון אויגן און צער פון ביינער, דו ביסט מיינער, מיינער, מיינער; שפּילן ליפּן ווי אויף פראָסמיקע דראָמן: קרומער, קרומער וואַנזין מיינער, קרים זיך אוים , אין בלאָנדזשעניש פון אויגן און צער פון ביינער איך בין דיינער, דיינער, דיינער. וואַלגערן זיך גאַסן ווי איך און דו אין שמויב פון יעזוסן און ליד פון ווינמ, בין איך – אומרו פון וואַנזיניקע אויגן און צעביימשמע הינמ; בין איך – אומרו – פון פאַרליבמע אַדלערס וואָס פאַלן פון הייכן פאַרלאַזטע מײלער חלומען פון זון און פלאָדן, ווילן ערד און הימל זיך דערגרייכן, רייסמ זיך נאַכמ און עלנמ פון צוגעפראַרענעם צעמענמ, שוואַרצמ זיך אויף יעדער שמיין אַ גאַסנפּנים, – האָבן נאָכט און עלנט זיך דערקענט האַלדזן זיך היימלאָזע שאָטנס ווי לאַנגצעשיידמע וואַנדערער, און פאַלן ווי אַ שמיין אַף אַ שמיין איינער אַפּן אַנדערן, און בראַזגען אוים – אַ הונגערטאַנץ אַף אַקשאַנעסדיקן באָדן מאַנצן מייסימדיקע רייען ווי צעראַיעמער עלנמ פון פאַרוואַרלאַזמע רואינעס, און מאַנען מיט בייסוילאָמדיקע גלידער ב-ר-ו-י-מי דאַכט זיך אַז דאַ טאַנצן ניט קיין ברידער, נאָר מרויעריקע פּאַנען, וואָם דער מוימ אַליין האָמ אויסגעשיילמ פון קאַלמע הוימיקע פּאַסן,

שמומער, שמומער, הונגער מיינער,

194 Menke Katz

Oh my silent, silent hunger, come mutely out, from eyes with their wandering and bones with their sorrow, you are mine, mine, mine; lips play as though on frosty strings:

Oh, my twisted, twisted madness, twist yourself out from eyes with their wandering and bones with their sorrow, I am yours, yours, yours.

Streets amble about, like me and you in Jesus' dust and the song of the wind, I am the restlessness of mad eyes and whipped dogs; I am the restlessness of eagles in love, who fall from the heightsneglected mouths dream of sun and fruitcake, and heaven and earth long to reach each other, night and loneliness are ripped from frozen cement, on every stone lies a blackened street face. They've recognized each other-loneliness and night. Homeless shadows meet in an embrace like wanderers, long parted and fall like stone on stone one on the other, banging out a hungerdance on the stubborn ground rows of corpses dance around like loneliness, dug out of abandoned ruins, demanding with their graveyard limbs: b-r-e-a-d! It would appear that dancing here aren't brothers, but gloomy flags, which death itself has cut from frozen strips of skin,

196 Menke Katz

און צעוויגט זיי דאָ ווי אַ געבעט פאַר דערפראָרענע גאַסן, וואָס קאָרטשען זיך ווי אין אַ פּייערדיקן פּויסט, און רעווען מיט קוילעס פּון אָטאָס און פּון מענטשן: ר–אַ–ט–ע–וו–ע–ט!

איבער שמאָמ װאָכמ די לעװאָנע װי אַן אױפּגעדריימער שלאַנג, און ס׳דאַכמ אַז באַלד – און פון אַלץ װעמ בלייבן נאָר אַ װײמער קלאַנג, װאָס װעמ באַם זונפּאַרגאַנג אַמאָל נאָך קלאָגן; און ס׳דאַכמ אַז באַלד, װעלן שמיינער זיך צעברױזן – װעלן גאַסן זיך צעיאָגן. and dangled here a prayer for frozen streets that twist as though inside a fiery fist, bellowing the outcries of autos and people: h-e-l-p!

The moon watches over the city like a coiled snake, and it seems that soon and only a far-off noise will remain, which will someday wail by the setting sun; and it seems that soon, stones will start to roar, streets will up and run.

ס׳וואָלט גענוג זײן יעדן אײנעם אײנצוטײלן... – – – פאַרבן רױשן... קאָלירן קומען און פאַרגײען. ווי זײ טױשן זיך און מיניען, אַמ איז זײד, און דאָרטן ווײט איז סאַמעט. פאַר יעדן הויז אַ פּאָר גאַרדינען. ווי שיין עס וואָלט געפּאַסט דער מאַמען ווי שיין עס וואָלט געפּאַסט דער מאַמען זי נײט און נײט און נײט, און קען זיך ניט קײן לײטיש קלײד פּאַרגינען.

אַזוי פּיל פּרייד פּאַר מענמשנ׳ם אויגן, עם וועקט די בענקשאַפּמ אויף אין האַרצן ווייסט אַליין ניט וואָס זאָלסט גאַרן. וויפל גאָלד און וויפל זילבער! כאָמש מיט לאָפּעמעס צו שאַרן. נישט צום מעסטן, נישט צום ציילן, ס׳וואָלט גענוג זיין יעדן איינעם איינצוטיילן... – – –

וויי, ווי ס'האָט דער הימל זיך צעברענט! עס ברענט די אויגן. פּינקעלדיגע פּאַסמעס זון, פּאַרבן, צאַרטע, ווייכע, הויפּנס בליטן, בערג מיט בלומען... וואָלט דער באָס אַהער דערגרייכן, וואָלט ער אַלץ פּאַר זיך גענומען און געמאַכט פון דעם פּראָפּיטן...

ל. מילער

דער אַרבעטלאַזער רעדט צום קינד וועגן זון־פאַרגאַנג

## The Man Who Is Out of Work Talks to His Son about the Sunset (1937)

∼ L. Miller

Oh . . . how the sky is in flame! It dazzles the eyes. Sparkling strips of sun, delicate, tender colors, mounds of blossoms, mountains of flowers . . . If the boss came here, he'd take it all, then somehow use it like a good profiteer . . .

Such pleasure for the human eye, it wakes the longing in your heart you don't know, yourself, what you should crave. How much gold and how much silver! Or simply spades to scrape at what's already there. Measureless, countless, there'd be enough to give everyone to share . . .

Colors rush . . . Colors come in and go out. How they turn and change, 'til your head spins about. That's silk, and satin over there. A pair of drapes for every house. How mother would look in a dress of that green silk. She sews and sews, and sews, and can't afford a decent dress.

געוויין פון אַ קינד, פון אַ קוימען דער רויך. און סודות׳דיג שווייגן פון נאַכמ, וואָס שלייכמ פון געפאַר ווי אַ קאַץ זיך אַרויס, אַנמקעגן דעם ריימער, וואָס לאַכמ.

דערמאָנונג פון גלאָק און אַ פייף פון אַ שיף און פאָרהאַנגען שוואַרצע פאַרשאַרצט. אַ ריימער בריגאַדע אַנמקעגן דער נאַכמ מימ שפיזן מימ ווייסע דורך האַרץ.

אַ פרוי האָט געשייערט אַ שטיינערנעם דיל, אין טורעם, אויף צוואַנציגסטן שטאָק. די גאַס האָט געזען און די נאַכט האָט געוואַכט, די שטילקייט צעשטערט האָט אַ גלאָק.

גע׳יום־מוב׳מ האָמ נאַכמיקלוב מימ סווינג און מימ זויף, מימ מיידעלעך נאַקעמ–אַ פּראַכמ. לאַקייען, סאַרווירער, שאָפּערן צום דינסמ, גע׳חבר׳מ מימ זיי האָמ זיך נאַכמ.

אַ בחור געהאַלזמ האָמ זיין מיידל אין פּאַרק, געברימ האָבן אויגן די נאַכמ. די ערד האָמ געקילמ און דאָס גראָז האָמ געהימ, די נאַכמ האָמ געקוקמ און געלאַכמ.

אַ מאַן האָם גע׳נוסס׳ם, די נאַכם האָם געזען, געציםערם די וועלם האָם ביים בעם. געבעםן האָם ווייב זיך און קינדער: פאַרבלייב. די נאַכם מים׳ן מוים האָם גערעדם.

אַ קינד האָט געוויינט אין דער פּינצטער אַריין, געכליפּעט אָן סיבה, אָן ציל. די גאַס האָט געהערט און אַ קאַץ האָט געהאָרכט, די נאַכט האָט געשושקעט זיך שטיל.

י. א. ראָנטש 🛩

באַלאַדע פון דער נאַכט

Ballad of the Night (1938)

∼ Y. A. Rontsh

A child cried out in the darkness, he sobbed without reason or aim, the street listened, a cat heard. From Night quiet whispering came.

A man was in agony. Night looked on. The world trembled by his bed. His sweet wife and children begged him to stay. Night was conspiring with death.

A schoolboy embraced his girl in the park, eyes searing the night. The earth cooled down and the grass stood guard, Night looked and laughed in delight.

A nightclub feasted on swing and swill, with naked girls—what a sight! Lackeys, waiters, and chauffeurs to serve; their reliable friend was Night.

A woman scoured a masonry floor, in a tower's vestibule. The street noticed and Night kept watch, a bell interrupted the still.

A pealing bell and a whistling ship, black curtains drawn apart. A team of horsemen charges Night, and their white spears pierce her heart.

Child's cry, chimney smoke. And mysterious silence from Night, who slinks out of peril like a cat, before the horseman, who laughs in delight.

#### רעגן

בער גרין 🛩

די זאַנגעזליפּלעך זײנען מרוקן פון דאָרשמ, און די ערד איז צעלײגמ אַ פאַרשמאַכמע, ווי אַ שוואַנגערדיקע יונגע מאַמע. דײנע אויגן – ווי תפילות – גליען צו די וואָלקנס. דײנע הענמ – ווי וואַנדערער אין מדבר – שמרעקן זיך צום ערשמן מראָפּוַמ. שוין – ס׳מראָפּנמ. ברכה מראָפּנמ.

# Rain

∼ Ber Grin

The little ears of corn are parched, and the earth is sprawled out and languishing like a pregnant young mother. Your eyes, like prayers, glow toward the clouds. Your hands, like wanderers in the desert, stretch to the first drops. And now they drop. Blessing drops.

עס האָבן די בוימער פֿון וואַלד זיך געשראָקן אַליין צו פאָרבלייבן אין פּינצטערן סטעפּ. האָט איינער ביים צווייטן דעם קאָפּ אויפן אַקסל פאַרטוליעט, באַהאַלטן... און האָבן זיך איילנד אַ שלייער אַ שוואַרצן פאַרצויגן אין אימה, אַריבער די קעפּ... זיי הערן זיך איינעט מיט אָטעם פאַרשטיקטן, ווי ס'טראָגט זיך אין פעלד אום אַ פאַרשטיקטן, דאָס יאָמערן זשאַבעס, זיי וויינען און קלאָגן, ווי קינדערלעך קליינע, פון זינדיקע מאַמעס אין זומפּן פאַרטראָגן – און דאָרטן געלאָזן אין חשך אַליין...

מיט בליקן פול אומעט און טרויער באַגלייטן אים אַלע, און, דאַכט זיך, עס וועלן די שטערן באַלד איינס נאָכן צווייטן זיך וואַרפן פאַרצווייפלט אין שוואַרצן תחום...

2

1 עם בענקען די שמערן און פרעגן: וואו איז די לבנה? זיי קוקן אַרונמער פאַרליבמע, באַמריבמע און וואַרמן אַנמוישמע און ליידן אָן שיעור — אָמ האָמ שוין אַ שמערן דעם זינען פאַרלוירן און פאַלמ מימ אַ שמייכל אין פּינצמערן רוים...

ל. מילער

וועז די לבנה שיינמ נימ

## When the Moon Isn't Shining (1939)

∼ L. Miller

The yearning stars ask, *Where is the moon?* They gaze down, smitten and sad, and wait, disillusioned, infinitely miserable. Now and then a star loses its mind and falls with a smile in dark outer space . . .

All of them follow it, with lonely, sad gazes and it seems the stars will suddenly hurl themselves one by one, desperately into the black abyss.

#### 2

The trees in the woods are afraid to be alone in the dark. One has hidden, nestled his head on another's shoulder . . . And so they've hastily draped a black veil in their dread, to cover their heads . . .

They listen intently with bated breath, as a muffled cry travels the field. It's the frogs' lament: crying and wailing like little children carried off by sinful mothers to a bog and left there, alone in the dark . . .



To a Butterfly

צו אַ פלאַמערל

גריים זיך פאַרגיין ביים ערשמן גלי פון געבאָרן ווערן. אוי, אַזויפל שאַמנם איילן

פּאַרנאַכט אַן אײנציק פּלאַטערל באַפּאַלן. דײן טאַג, דײן גרױס לעבן:

> מיין ליבע ביי אַ צעדערבוים מיט די קושן פון מיין מויל פון מיר טרוימען. איך וועל

> > זיין די ליכמיקסמע מרער אין אירע מוימפולע אויגן.

די וועלט קומט אום ביי דעם אָנקום פון דיין אָוונט. אוי, פּלאַטערל, ביים סוף פון דיין טאָג ווער איך, ווי דו, אַ וועלט אַזאַ וואו ס׳איז ניטאַ

קיין הימל, קיין ערד, קיין לעבן, קיין מוימ – אַ וועלמ פון גאָרנישנימ. פּלאָמערל, מיר וועלן בלייבן ביידע אין

אַזאַ, אַ בלינדע עקרה וואָס קען שוין נים געבאָרן קיין פאַרמאָג. פּלאַמערל, איך בין ווי דו אויפגענאַנגען אַזוי באַגינענדיק קלאָר. איך וועל ווי דו מים הענם, ווי פאַרבענקמע פליגל ביי אַ פענצמער פאַרגיין. אָן דיר, אָן מיר וועם נאָך פינצמערער ווערן די פינצמערניש. איך וועל ווי דו מים דער הויך פאָרצווילינגם ווערן, בלייבן וועם

ווינט, נאָך אַ נעכטיקן טאָג זיך יאָגן. אויף אונדז וואַרט אַ נאַכט

זע, דאָס פלאַמערל

מעינקע קאָץ 🛩

#### To a Butterfly

🔨 Menke Katz

Watch the<sup>1</sup> butterfly prepare to go down in the first glow of its morning hours. Oh, so many shadows hasten at dusk, to strike one butterfly. Your day, your massive life: the world sets at the coming of your evening—your dusk. Oh, butterfly, when your day comes to an end I too, like you, will turn into a world where there is no heaven, no earth, no life and no death-a world of nothing. Butterfly, we both will remain in the wind to chase yet another yesterday. Such a night awaits us, a blind and barren woman, no longer mother to any dawn. Butterfly, I too, like you, have arisen, just as clear as the break of dawn. And I too, like you, will set, somewhere in a window, my hands like yearning wings. Without you, without me, darkness will only be darker. I, just like you, will be twinned with the heights and all that will remain shall be my love by a cedar tree, with kisses from my mouth dreamt down to her from me. And I will be the brightest tear in her eyes full of death.

1. The "Menke sonnet," a form developed by Menke Katz, contains fourteen lines, beginning with two syllables and increasing by one syllable per line until it reaches fifteen. This poem is a double-sonnet, in that the first half consists of fourteen lines of increasing syllables, and the second consists of the reverse.



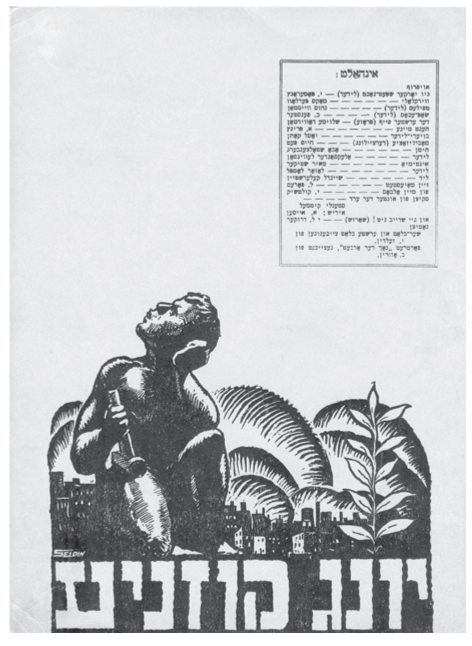
Alexander Pomerantz, one of the founding poets of Proletpen. (Menke Katz Collection)



Illustration accompanying Menke Katz's "The Hungerdance" in a 1933 issues of *Morgn frayhayt.* (Menke Katz Collection)



Woodcut of Yosl Grinshpan, one of the leaders of Proletpen. (Menke Katz Collection)



January 1925 issue of *Yung kuznye*, an early Yiddish proletarian journal. (Menke Katz Collection)



Union leader and prose writer Max Perlow, one of Proletpen's founders. (Menke Katz Collection)



Cover for the 1925 issue of *Spartak*, a revolutionary Yiddish journal published in English, Yiddish, and Russian. (Menke Katz Collection)



June 1925 cover of *Yung kuznye*. (Menke Katz Collection)



Masthead for the January 1925 issue of Yung kuznye. (Menke Katz Collection)

# United in Struggle

Crucial to understanding the political role of Proletpen is the emphasis they place on solidarity with other liberation struggles, both in the United States and abroad. Poems such as Ber Grin's "Strike of the Coal Miners," Sarah Barkan's "Bring Me Your Woes," and Shmuel Kreyter's "Vengeance" urged workers in America to unite in protest, to mutually support one another in the hardships of life as laborers, and to avenge themselves against the oppressive upper class. "Don't spare me," writes Barkan, "Speak of the factory, / your every word reddens my blood." Here, the poet portrays a listener who is at once compassionate, maternal, and ready to engage in class struggle.

Poems about communist leaders worldwide work to establish role models and educate the reader about international party figures. Yosl Grinshpan's "In Any Case" speaks about the murder of the Cuban communist leader Julio Melo. Nokhem Vaysman's "Anna Pauker" is addressed to the Rumanian-Jewish communist leader who would lead the country from 1947 to 1952. Vaysman compares the Rumanian activist to America's Ella May Wiggins (1900–1929), a Southern mill worker and single mother who fought for the right to unionize. Y. A. Rontsh's "Rosa Luxemburg" is a tribute to the Polish-born German-Jewish communist leader who was executed in 1919. The poets would often include their own explanatory notes when publishing a piece in the *Frayhayt*. I have preserved these in the translations. קום צו מיר, חבר, דיין שותף בין איך, פאַר מיר איז אַ פרייד – פאַר מאַזאָליגע הענמ, די גרויקיים פאַרשווינדם אין מיין אָרימער קיך מים מום און מים ליכם – פאַרפּוצם מיינע ווענמ!

נים זשאַלעווע מיר, דערצייל פון פאַבריק, דיין יעמוועדער וואָרם מאַכמ רוימער מיין בלומ. פאַר מרערן דו שרעקסמ זיך? אָ, דאָס וועמ נימ זיין, איך וועל גלעמן דיין קאָפּ און ריידן פון מומ!

בריינג מיר דיין צער, וואָס דיר גיבן די מעג. מים מרייסם זיינען פאַרפּוצם מיינע ווענם. איך וויקל דיין צער אין האָפענונג זייד – איך וואַרם יעדן מאָג מים אָפענע הענם.

אַ מתנה נואַרק קאַונסיל 1, (אַ מתנה נואַרק קאַונסיל) צו איר צוויי יעריגן יוביליי)

בריינג מיר דיין צער...

שרה באַרקאַן 🛩

#### Bring Me Your Woes

 $\sim$  Sarah Barkan

A gift to the Newark Council 1, on the occasion of its second anniversary.

Bring me the woes your days have bestowed. Solace drapes my walls. I'll swaddle your woes with hope-spun silk. I wait each day with open arms.

Don't spare me. Speak of the factory, your every word reddens my blood. Afraid to cry? Oh this needn't be, I'll speak of courage and stroke your head.

Come to me, comrade, I'm your partner. Callused hands are joy to me. The grayness in my poor kitchen will vanish. Drape my walls with light and bravery!

עם יאָגן זיך אַריין שפּיציגע געשרייען אין פּוסמע אונמערערדישע קאָרידאָרן און האָקן שטומע ווענט מיט צעברענטן צאָרן. מיט וואַכטעס אַרום די שאַכטעס – זיינען פול די שמויביגע שמייניגע שמעגן צעברענען זיך הייסע גליאיגע געשלעגן. אין מויבע גריבער בלאַנדזשען מוימע קלאַנגען פון שאַרפע העק און שווערע סאַזשיגע הענמ, צעהוידעט אַף שוואַרצע טוכלע ווענט. , איצט יאָגן אַרום די קלאַנגען פון העק אַף וועגן , איצט צעוויגן זיך העק קעגן ווענט פון פּאָליציי איצט צעברומט זיך קויליגע ערד מיט געשריי. . סמאַרטשען קױלן, ווי אַפּגעהאַקמע קעפּ בלומיגע און רוימע יאָגן געשרייען, יאָגן ווינטן אין בלינדער הויל, יאָגן מיינער שוואַרץ און האַרט ווי קויל, – יאָגן מײנער, לעמפּלעך אָף די קעפּ שוואַרץ דער צאָרן, ליכמיג דער וועג, לעמפּלעך וואַרפּן ליכמ, לעמפּלעך וואַרפּן שרעק. מיט רויטע פינגער האָט הונגער – געצייכנמ: "קאַמף!" אָף קױליגע פּלאַכמעס בלום אַף שמויב, אַף קויל, אַרום שאַפּמעס. – קאַמף!״ האָבן געצייכנט קויליגע קערפּערם אָף וועגן, איז ווער פון די קויליגע און לעמפּלדיגע וועט אַצינד בלייבן אין די טיפן, בלייבן בלינד? איז ווער מיט מאַזאַליגע הענט און רויטן בלוט וועם זיך שמעלן אין אַ זיים, לאַזן הונגער פאַרמאַרען די ברידער אין שטרייטי?

א. פּרינץ (בער גרין) א. 🛩

סמרייק פון קוילנגרעבער

### Strike of the Coal Miners (1931)

#### ∼ A. Prints (Ber Grin)

Piercing shrieks race in to hollow underground passageways and break up silent walls with burning rage. Guards around the mineshafts fill the dusty rocky paths. Fights flicker to flaming wrath. In deaf pits wander dead sounds of sharp picks in hard sooty hands. Now the hacking resounds down roads, now pickaxes swing at the walls of jails, now the coal earth roars, shrieks, wails. Coals protrude like hacked-off heads, blood-red: shrieks race the wind in blind caves. race miners, black and hard like coal. Race miners. Lamps on every head light the way, black anger near. Lamps casting light cast fear. With reddened fingers, hunger has written "Fight!" in coal on sheets . . . Blood on dust, on coal, 'round shafts. "Fight!" Coal bodies write on streets. Which of the coal and lamp bearers present will now stay below, stay blind? And which of those with calloused hands and red blood will desert the others, leaving dispute to their starving brothers?





קאָמוניסטישן פירער, ח׳ כוליאָ מעלאָ.) סיי־ווי־םיי צעצינדן מיר די וועלמי – און פאַלט אַוועק אין פעלד אַ רויטער העלד איז וואַם? פּלאַקערט אויף אין אונדז זיין רוף, – וויינען מיר ניט נאָך זיין גוף סיי־ווי־םיי צעצינדן מיר די וועלמי סיי־ווי־םיי ניים אויף די ערד אין בראַנד! – און רייסט אַרויס אַ העלד פון אונדזער ריי די שוואַרצע האַנט איז וואַם? גים די ערד זיך אַ צעברויז, – וואַקסן מויזנמ נייע אויס סיי־ווי־םיי ניים אויף די ערד אין בראַנד! סיי־ווי־םיי איז אונדזערע די זון! – און אַז מ׳רויבט פון אונדז אַ פונק אירן איז וואַם? מיט בלוט צו טריפן הייבט זי אָן, – ווערט נאָך רויטער אונדזער פאָן םיי־ווי־םיי איז אונדזערע די זון!

יאָסל גרינשפּאַן 🛩

סיי־ווי־םיי

אַפּן טויט פון דערמאָרדעטן קובאַנישן (אַפּן

# In Any Case

#### $\sim$ Yosl Grinshpan

On the murder of Cuban Communist leader, Comrade Julio Melo.

In any case we're setting the world on fire! And on the battlefield, a red hero falls-So what? His call flames up in us. We don't cry for his corpse. In any case we're setting the world on fire! In any case the earth goes up in flames! And an evil hand rips a hero from our ranks-So what? The earth will soon reset its stage. A thousand heroes will come of age. In any case the earth goes up in flames! In any case the sun is ours! And if somebody robs us of a spark-So what? Now the sun is bleeding too,

our flag has turned a redder hue.

In any case

the sun is ours!

### די אַלמע

משה נאָדיר 🛩

די אַלטע זיצט אַף אַ צעבראָכענעם זייל רויכערט אַ ציגאַר, טראָגט אַ צילינדער אַרום איר שטייען אין ערפאָרכט אירע געטרייע קינדער.

זי זיצמ באַ צעקרישלמע ווענמ. באַ די זיימן – צוויי בלינדע יעוונוכן זיי העקלען ואָקן מימ ליידיקע הענמ און זי – זאָגמ שפּרוכן.

אַ פּעלדשלאַנג מראָגמ אַ זשאַבע אין מויל. אַ קאַץ געהמ צו קינד מים קעצלאַך; די אַלמע זיצמ אַף אַ צעבראָכענעם זייל, לעקם האָניק פון גאָלדענע מעצלאַך. The Old Woman (1928)

∼ Moyshe Nadir

The old woman sits on a broken pillar, smokes a cigar, top hat on her head, around her stand her devoted children, filled with awe and dread.

She sits beside a crumbled wall. Beside her, two blind, patient eunuchs darn socks with empty hands while she utters incantations.

A field snake carries a frog in its mouth. A cat gives birth. The old one sits on a broken pillar, licks honey out of a saucer, a gold one.

אָקמאָבערדיק מיין ליד

מ. א. סול 🖍

וואָס פּלאָמערט ווי אַ פּאָן אין ווינט מיין האַרץ, וואָס ציט אַזוי אין שטורעם מיין געמיטי דאָס זינגט אין מיר דער אומרו פון אָקטאָבער, זינג איך היינט אָקטאָבערדיק מיין ליד.

אַ לאַנד אַזאַ מיט באַוול און מיט קוילן, מיט גאָלד און זון, מיט ברויט און מיט גראַניט; נאָר מיר די בויער – הונגעריק און באָרוועס; זינג איך היינט אָקטאָבערדיק מיין ליד.

אַ לאַנד אַזאַ פון מוני און פון הוירנדאָן; אַ צײם אַזאַ פון שלאַכמן אָנגעגלים. ווי קאָן מען דען – ווי קאָן מען זינגען אַנדערש – זינג איך היינם אָקמאָבערדיק מיין ליד.

איך בלעמער דורך דעם יערלעכן קאַלענדער: כאַדאָשים זיינען היים פאַרמאָן אין קריג. נאָר ס׳האַלמ אַן אויג אַף יעדן פּראָנמ פּון אַלע לענדער דער קאָמאַנדיר – אָקמאָבער – באָלשעוויק.

און אַז דער מאָג באַ אונדז וועמ קומען אין דעצעמבער, אין יאַנוואַר, אין יולי, צי אין מאַי – זיין וועמ דאָס דער מאָג דער לאַנג־נעגאַרמער, זיין וועמ דאָס אָקמאָבער סיי־ווי־סיי.

## My October Song (1935)

🔨 Yuri Suhl

Why is my heart like a flag in the wind, why is my spirit drawn to the storm this way? October's restlessness sings in me, I sing my October song today.

Such a country with cotton, with coal, with gold and sun, with bread, with granite; but we the builders are hungry and barefoot, I sing my October song today.

Such a country of Mooney and Herndon,<sup>1</sup> such a time of battles, may we sing? Can we sing anything else? I sing my October song today.

I leaf through the year's calendar: months are spent in the heat of war. But he keeps an eye on every front, the commander: Bolshevik October.

And though our time may be December, January, June or May. It will come, the day we long for, October's coming anyway.

<sup>1.</sup> Tom Mooney and Angelo Herndon: workers' heroes in the 1930s.

האַסמ אין אַ זינד־צעגלימער נאַכמ, אין אונזערע לייבער אַריינגעגאָסן אַ ברענענדיקן גיפּמ, וואָס פּלאַממ ווי אַ רוימער משוגעת, און מיר לויפן אום, ווי פּאַר׳סמ׳מע מייז, צו זוכן היילונג ביי פּראָסטיטוטקעס... נים היילונג – נאָר אַ ווילדן צער געפינען מיר ביי יעדן קער, וואָם פליקט אונזערע לעבנם אוים... און דו קייכסמ פון לאַכן ביי דעם שדים־קאַראַהאָד פון אונזערע נשמות, דו זונה! פון דעם אַש פון אונזערע לעבנס פאַרברענטע וועט זיך אויפהייבן אַ נקמה־נעמענדיקע געשטאַלט: וועמעס אויגן וועלן זיין פאַרהאַלטענע בליצן; וועמעס שמים פאַרשעמען וועמ די שמאַרקסמע דונערן; וועמעס אָרמס וועלן האָבן כוח בערג אַרױסצורייסן, און אַנשטאָט פינגער וועט ער בלאַנקענדע פאָניאַרדן האָבן; זיין גאַנץ געשטאַלט וועט זיין אויסגעקנאָטן פון נקמה, פאַר וועמעס גרויס די גאַנצע וועלט וועט זיין צו קליין... דיין זונה׳דיקער רייץ וועט פרעמד אים זיין, ווי דער טויט. וועסט אים ניט קענען גובר זיין מיט דיין נאַקעטקייט... ער וועט רייסן גליד נאָך גליד פון דיר, ביז דו, אַ צעהאָקמע קופּע פלייש, וועסמ געשענדעמ ווערן ...אין בלוט פון דיין אייגענער שאַנד

שמואל קרייטער 🛩

נקמה

## Vengeance (1924)

#### ∼ Shmuel Kreyter

Once on a night of sparkling sin, you gave our flesh a burning poison, the flames came in like crimson madness. we run around like poisoned mice to seek a cure in prostitution . . . no cure, but disillusion we find at every turn and so our lives are plucked and burn out. You gasp from laughter at the circle-demon-dance of our souls, you whore! May he rise up from the ash of our burnt-out lives-an avenger: he whose eyes are lightning streaks, delayed, whose voice shames the strongest thunder, arms with the strength to move mountains aside, and instead of fingers he'll have gleaming daggers. All his body will be kneaded out of vengeance the world won't be big enough to hold him . . . Your whorish flirtation foreign to him as death, your nakedness won't conquer him. He'll rip you open, limb from limb, until you, a hacked-up pile of flesh, will bleed from your own disgrace . . .

עוויקשאָן־קאַמף

נ. ד. קאָרמאַן 🖍

ס׳האָבן היינט דאָ געפיבערט די שטיינער פון ברוק, ם׳האָבן היינט דאָ געשלאָגן די פּױסטן;– געווען איז באַלאַגערט, דער בלאַק ביזן ראָג; כ׳איז מאַסע געקומען מימ פּױסמ און געזאָגמ:

> ַם'וועם כאַווער נים וואוינען אינדרויסן! האָט גאָרניט געהאָלפן באַפעל פון געריכט, און מאַרשאַלם און גענגסמערם אָבלאַווע; ס'איז מאַסע געקומען מיט קעמפערשן פליכט, באַשיצן אַ היים פון אַ כאַווער.

האַט מאַסע צעוויגט די קנאַכיקע הענט,

רעם דאַלעס געדזשוויגעט צוריק אַף די טרעפּ, דעם דאַלעס געדזשוויגעט דעריק

– פּאַליציי, זייערע דעמבענע שמעקנס. און בלום איז גערונען פון קעפּ און פון הענם; און זאָלן די לענדלאָרדם זיך עקן.

– נאָר בלום איז געבליבן אַף שמיינער; שרעקט ניט געזעץ, פּאָליצייאישע קלעפּ, ווען הונגער מים קאָמף איז פאָראייניקט.

– כאָמש ס׳האָבן געוויימיקמ די גלידער, ַם׳האָט קאָונסיל\*) גערופּן: כאַוויירים זייט גרייטי מיר גרייטן אַף מאָרגן זיך ווידער!... - - -

אַרבעטלאָזער קאַונסיל װאָס אָרגאַניזירט דעם \*

קאַמף קעגן עוויקשאָנס.

דערנאָך האָבן שכיינים געטיילט זיך מיט פרייד,

234

## **Eviction Fight**

∾N. D. Korman

The pavement here was feverish today fists today were beating; the block was under siege today, masses came with fists to say:

A comrade won't live on the street! What good is the law of the land, the marshal's and gangster's raid; masses have come to fight—to defend out of duty—the home of a comrade.

Masses swung their gnarled hands, police, their clubs of oak and blood, it flowed from head and hands; just let the landlords croak.

Need was moved back to the stairway, but blood remained on the stones; neither law nor police blows frighten them when hunger and struggle are one.

Afterwards neighbors shared their joy, despite their bruised limbs, the Council<sup>2</sup> called: comrades be prepared! Tomorrow we plan to continue! . . .

<sup>2.</sup> The Council of the Unemployed, which organized the fight against eviction (Korman's footnote).

און ס'איז איר מוים געווען דער קרבן פאַר פּרייהייםס־צוגן, וואָס מים בלום דערוואָרבן עס האָבן אונז׳רע בראַווע רויםע רייען, וואָס נים דערלעבם האָם זי מים זיי זיך פרייען.

ס׳איז ראָזע׳ם בליק געווען צום ליכמיק נייעס, און ס׳גרויסע האַרץ געהאַמ גענוג האָמ ליבע פּאַר אַלע ליידנדע אין ציימן מריבע.

אין ראָזע׳ם אויגן איז געווען דער בייזער פון דורות הערצער צאָרניקע, וואָם פילן דעם שמאַרץ פון הענמ געקאָוועמע, און ווילן אַ וועלמ פון נוימ און שקלאַפּעריי באַפרייען.

אַף ראָזע׳ם קעמפּער־פּנים איז געלעגן דער צער פון אַלע ליידנדע, וואָם פּרעגן: אָאָ, ווען קוממ אָן די בשורה פון דערלייזער?״.

אַזוי האָט אויך געמוזם געשען מים ראָזען. האָט ווען אַ פרוי אַמאָל נאָך זיך געלאָזן אַ ציל אַ שענערן, ווי ראָזעס נאָמען?! פון אירע רייד און טאַטן וועלן זאָמען, צעוואַקסן וואונדערבאַר זיך איבער וועלטן און בענטשן זי... נאָר אויך מיט האָס פאַרשעלטן אָט אַלע יענע רויבער־פּאַראַזיטן, וואָס האָבן ראָזעס לעבנס־פרייד פאַרשניטן.

אַזוי אָ איז דער מוימ פון קעמפער־פּירער; זיי שמאַרבן העלדיש, קדושים און מאַרמירער; און ווייזן אונז דעם וועג פון ברעכער, בויער, וואָס שפּאַנען שמאַלץ אין שמריימ דורך בלומ און מרויער.

י. א. ראָנטש 🖍

- ראַזע לוקסעמבורג (פראַגמענט פון אַ דראַמאַטישער פּאָעמע) ראַזע

## Rosa Luxemburg (1926)

🔨 Y. A. Rontsh

#### Fragment from a dramatic poem.

Such is the death of struggle leaders, holy and heroic martyrs, they teach to break and build again, strutting struggle through blood and pain.

Thus it must have been with Rosa. What woman has left greater goals than she? Her name and words and deeds will grow to cover worlds like seeds, blessing her, cursing the parasites who stole the joy from Rosa's life.

Over Rosa's fighter mask was all the sorrow of the wronged who ask, "When will the savior's tidings arrive?"

Anger shone in Rosa's eyes, generations of angry hearts, the pain of hands that long to lose their chains to free the world from slavery and need.

Rosa's glance was hope, indeed besides, her ample heart had room to love the wronged in times of gloom.

The sacrifice: her life, exchanged for the blood-soaked freedom train of our red ranks, and in the end she didn't live to rejoice with them.

\*) אַ נ נ אַ פ אַ ו ק ע ר , די מומינסמע פירערן פון די רומענישע האָרעאַפשנע מאַסן, די רומענישע עללאַ מעי וויגינס, ויצט פאַרשפאַרט אין דער גרעסטער רומענישער טורמע.

2. איך האָב דיין נאָמען–אַננאַ פּאַוקער–קיינמאָל נים געהערט– ווי כ׳האָב אַמאָל אויך נים געהערם פון עללאַ מעי: כ׳בין צו יונג געווען, ווען כ׳האָב מיין לאַנד פאַרלאָזם און זיך געלאָזם אויף וואַנדערונגען גיין...

ס'איז אָנהויב פרילינג דאָ ביי מיר אין לאַנד. און אַזאַ זון ליגם היינם צעגאָסן אויף מיין שויב: איז וויזשע קאָן איך זינגען ליד פון ערשמע בלומען? איז וויזשע קאָן איך זינגען ליד צו פעלדער דאָ אין גרין?

זײ שרײבן מיר: ״הױב אױף דײן קול! לאָז פּאַלן דײן געשרײ! ס׳איז אַ נ אַ פּ אַ ו ק ע ר אױך דאָרמ צװישן זײ! איז רײסמ מען שמיקערװײז די גלידער פון איר גוף! העי, לאָזמ הערן איצמ אין מערץ, דעם קאָמונאַרן רוף!...

האָב איך באַקומען אָבער גרוסן פון מיין אַלמער היים: אַז מורמעס פול מימ יונגע קעמפער... איז וויזשע קאָן איך זינגען היינמ פון ערשמע בלומען? איז וויזשע קאָן איך זינגען איצמ פון פעלד אין גרין?

איז אָנהויב פרילינג דאָ ביי מיר אין לאַנד.
 ס׳איז אָנהויב פרילינג דאָ ביי מיר אין לאַנד.
 ליגמ אַזוי פּיל זון צעגאָסן און שמייכלמ אין מיין שויב...
 ווילמ זיך זינגען, ליד פון ערשמ אַרויסגעשפּראָצמע בלומען,
 ווילמ זיך זינגען, ליד צו פּעלדער דאָ אין גרין...

נחום ווייסמאָן 🖍

אַננאַ פּאַוקער\*)

Anna Pauker (1937)

∼ Nochem Vaysman

Ι.

2

My country is at the break of Spring. So much sun pours down and smiles in my window: it wants to be sung, song of newly sprung flowers. It wants to be sung, song to these fields of green . . .

But I've just got news from my former home, that prisons are full of young strugglers. So, today, how can I sing of first flowers? How can I sing now of fields of green?

They write, "Lift your voice up! Let your cry fall! *Anna Pauker*<sup>3</sup> is among them! They're ripping the limbs from her, piece by piece! Hey, this March let them hear the common cry! . . ."

My country is at the break of Spring. Such sun today pours through my windowpane. But how can I sing a song of first flowers? However can I sing to these fields of green?

Anna Pauker, I'd never heard your name, as I'd once never heard of Ella May. I was too young when I left my country. I let myself go wandering away . . .

<sup>3.</sup> Anna Pauker served as prime minister of Rumania after World War II. In a footnote to the poem, Vaysman writes, "Anna Pauker, the most courageous leader of the Rumanian proletarian masses, the Rumanian Ella May Wiggins, sits in the biggest Rumanian jail."

כ׳וועל מימ אַ משיזל אויסהאַקן דיין בילד אויף שפּיץ פון העכסמן פעלזן־שמיין! אין ווערמער פּראָסמע, פּשומ׳ע, מאַסאָווע, דער וועלמ צו וויסן מאָן, פון דיין געביין!...

3. מיין ליד צו דיר, מיין שוועסמער–אַננאַ פּאַוקער– אַ מומיגע דיך זע איך פאַר מיין אויג! און ווען מען רייסמ דאָס פּלייש פון דיינע ביינער– נימ בויג דיין שמאָלצן קאָפּ, נימ בויג!...

וויפיל מורמעס וועלן זיך נאָך בויען? וויפיל תפיסות דאָרמ שוין אויפגעבוימ? וויפיל קעמפער פוילן אין די צעלן? און צעשאָסן, וויפיל, פאָר׳ן מאָרגן־רוימ?

אין רויטן פּלאַם דעם פּריץ׳ם ווייצנלאַן:

אַז ס׳איז אין לאַנד אַן אױפּשמאַנד פון צאַראַן!

פּאַרקויפּט איז ער צו פּריץ׳ס פּעלד און וואַלד: כ׳האָב זיין קלאָגנדיגע "דוינע־ליד" ניט איינמאָל דאָרט געהערט אין ליד פון מיינע ווייסע, רומענישע נעכטוַ... אַ קינד בין איך געווען, ווען כ׳האָב געזען

כ׳האָב נים פאַרשמאַנען (כ׳האָב נאָך נים געקאָנם פאַרשמיין!)

– כ׳האָב געוואוסמ: דער פּױער האָמ קיין מאָמעליגע נימ

240 Nokhem Vaysman

I knew the farmer had no grits, he was sold to the nobleman's field and forest: more than once I heard his *doyna*<sup>4</sup> song there, in the song of my white, Rumanian nights.

I was a child when I saw the nobleman's wheat field red with flame. I didn't understand (I couldn't yet have understood!) that there was an uprising in the land!

How many more prisons will they build? How many jails have already been built? How many strugglers will rot in the cells? How many shot until the red of dawn?

3.

My song to you, my sister, Anna Pauker, I see you, courageous, before my eyes! And when they tear the flesh from your bones, don't bow your proud head, don't bow!

I'll carve your portrait with a chisel on the tip of the highest stone! In the simplest and plainest words for the masses, the world should know of your bones! . . .

4. Doyna: a Rumanian folk dance.

מיר זיינען די יאָרשים

מיר זיינען די יאָרשים פון לעבן!

און פּליען אויף פּליגל פּון דרייסמּקיימ, און גלויבן. די וועגן פּאַרשמויבן, מימ אונזערע מאַכנעס. איר פּרואוום צו אונז שרייען – האָמ אָפּשיי פּאַר אַלמע, פּאַר אַלמע, וואָס ווייסן! -מיר, וועלן פּאַרשפּייען, מימ ווילן מימ הייסן, מימ ווילן מים הייסן, פאַרזשאַווערמע מאַינעס פּון אַלמע נאַראָנים, וואָס ליגן צוואַמען מים נעכמנס געבונדן, אין ציימן וואָס זיינען פּאַרשוואונדן... פּאַרזשמורעם די אויגן, און הערם מים אַ צימער, עס קלאַפּן די מומיקע מרימ פון די יונגע, – י יאָרשים פּון לעבן...

פאַרזשמורעם די אויגן, און הערם מים אַ צימער,

, און זאָל אייך פאַרדריסן – מיר קאָנען זיך הייבן

אייזיק פּלאַטנער 🛩

We Are the Heirs (1925)

∼ Isaac Platner

Squint your eyes, listen and tremble, we are the heirs of life! And it ought to vex you that we can rise up, and fly on wings of bravery and faith. Our multitudes cover the roads with dust. You try to cry out to us, "Honor the old, the old ones who know!"

We will spit our burning will, our young laughter ringing on the rusty complaints of old fools, who lie bound up with yesterdays in times that have disappeared . . . Squint your eyes, listen and tremble, the bold steps of youth resound, the heirs of life . . .

ער איז נישקאַ בויעו. ער איז "נישקאַ" און פאַרטיק. און כאָטש ער איז נישט אָט די אַלע זאַכן, פונדעסטווענן קען ער אייך אַלצדינג מאַכן. ווען אַ פאָריער, לעמאָשל, דאַרף מאַכן אַ פּעלק: און מאַכט עס. ווען אָבער נישקאַ דאַרף מאַכן אַ פּעלכל דאַרף מאַכן אַ פּעלכל זיש אַ פּאָריער און מאַכט עס.

ס׳ברענט נישט. פרענט זיך אַ פּראַגע װאָס א׳דאָס פּאַר אַ פּישי װעל איך אייך דערקלערן װאָס ער איז נישק. ער איז נישקאַ סטאָליר, ער איז נישקאַ פויער, ער איז נישקאַ פויער, ער איז נישקאַ פויער,

מרעפמזשע ווער ער איז! איר קענמ נישמ? מאָ כאַפּמ נישמ, ס׳ברענמ נישמ.

יאָםל קאָטלער 🛩

נישקאַ

# Not-a (1934)

 $\sim$ Yosl Cutler

Guess who we have here! Don't know him? Don't worry. No hurry.

You ask yourself, what sort of fish have we caught? Well, let me explain what he is not.

He's not-a carpenter he's not-a farmer he's not-a tailor he's not-a builder.

He's "Not-a" and that's all.

And though he's not all of these things, he can do for you just about anything.

Let's say, a furrier needs a fur: he gets a pelt and makes one.

But when Not-a needs a fur, he gets a pelt and a furrier and makes one.

ווען אַ שרייבער וויל שרייבן אַן אַריגינעלע ליד: נעמט ער אַ פּען מים אַ שמיקל פּאַפּיר און מאַכט עס. ווען נישקאַ וויל שרייבן אַן אַריגינעלע ליד: נעמט ער אַ שטיקל פּאַפּיר מים אַ שמיקל שרייבער און מאַכט עס. און וואָם מאָכמ עם אוים אַבי ער ווערט גרויס. ער ערגערמ זיך דערפון אַפּילע קײן האָר נישמ, ער מאָכמ אייך אַלצדינג און קענען קען ער גאַרנישמ. אַלײן גאָרנישט קענען איז דאָך גאָרנישט שיין, אָבער עסן, זאָגט מען, קען ער אַליין. פרעגמ זיך אַ פּראַגע וואָס איז ער פאָרמי? וואָס איז ער נישמי? ער איז וואָס אין דער קאָרמ: ָאַ יאָגער, אַ זױפּער, אַ לאַקכן, אַ קױפּער, אַ כאַפּער, אַ װיכער, אַ געמער, אַ קריכער, אין דער רומענישער שול If a writer wants to write an original poem: he takes a pen and a piece of paper and makes one.

If Not-a wants to write an original poem: he takes a little paper and a little writer and makes one.

Who gives a fig, long as he gets big?

This harms him, you know not even an inch, he does it all for you and can't do zilch.

Nothing good in doing nothing alone. But eating, they say he can eat on his own.

You ask yourself, what is he, after all? Well what isn't he? He's the worst of it all:

A chaser, a guzzler, a crook, a buyer, a grabber, a shaker, a snatcher, a dawdler. 248 Yosl Cutler

איז ער אַ פּאָלימישן אַ שמיקל, ער פּאַרקויפּמ זיי ריבוינעשעליילעמס צוויי פּאַר אַ ניקל.

ס'גיימ "נישקאַ"ן נישקאָשע, עס לעבמ זיך אים גלאַמ, ער איז גוואַלדיק צופרידן וואָס די מאַמע האָמ אים געהאַמ. He's some "politician" in the Rumanian shul,<sup>5</sup> sells 'em God-Almighties, nickel for two.

Not-a gets on fine, living's not-a problem. He's awfully pleased that his mother had him.

5. Shul: Yiddish term meaning synagogue.

# Matters of the Heart

"I've never written a love poem before," writes Yuri Suhl in the final verse of his tender "Kh'hob Dikh Lib." Of all the topics Proletpen spans, arguably the most candid is love. Stepping away from world and national politics, strikes and gloomy city streets, even a devout proletarian writer like Suhl enters the realm of his own vulnerability. The love poems of Proletpen vary from descriptions of hurtful triangles to unlikely locations. Who would expect to find a love poem, such as Dora Teitelboim's "Your Arms," in the backseat of an old Chevy? In a second surprising love theme, Teitelboim compares herself to a young foal, tearing through the pasture of her lover's chest hair.

Suhl's "Kh'hob Dikh Lib" (I Love You), is a rare nonpolitical moment for him. The poem's occasionally rhyming meter echoes the unhurried, casual encounter that it describes. The youngest member of Proletpen, Suhl captures the innocence of a group of writers who have made a name for themselves by singing about blood, war, and a radical political coalition. In the group's idealized, collective poetic imagination everyone was a worker by day and an artist and lover by night.

These pieces also give a sense of the social life of the New York-based writer's movement. Most of the Proletpen poets were in their twenties or thirties. In addition to publishing their poetry, many of the members of Proletpen worked, at some point, on the editorial staff of the *Frayhayt* or on one of the smaller literary journals, such as *Yung kuznye*, *Hamer*, or *Yunyon skver*. Many also taught in the Yiddish schools that were run under the auspices of the YKuF (Yiddish Culture Union), also associated

with the Left. Leftist Jewish summer camps such as Kinderland and Nit Gedayget drew the young writers as counselors and became the sites of passionate love affairs and equally passionate breakups. In short, Proletpen became a stage for the drama of everyday life just as much as it was a forum for international affairs. Love, jealousy, and personal conflict may not have been a conscious focus of their work, but these aspects of life occasionally penetrate their poetry, as it did their social sphere.

כ׳האָב דיך ליב

יורי סול 🛩

אין אַ מאָג אַ פּראָסמן (וואָס קאָן פּראָסמער זיין ווי דאָנערשמיק באַמאָג) האָב איך צעשויבערמ דיינע האָר, די רוימ־צעלאָזמע, און דערנאָך פאַרגלעמנדיק געזאָגמ: כ׳האָב דיך ליב.

> די זון האָמ זיך פאַרשפּילמ אויף אונדוער בעמ, און איך האָב זיך פאַרשפּילמ מימ דיינע האָר און האָב מימ זיי אַף גלעמ־לאָשן גערעדמ – פון דיינע קוים־קוים אַכצן יאָר.

דיין פּאָנעם האָם מים זומער־שפּרענקעלעך געבלים, האָב איך מים מיינע ליפּן זיי געציילם און אַלע וויילע אָנגעהויבן פּונדאָסניי. די זון האָם מינאָסםאַמע זיך געאיילם, איז זי אַוועק און אונדז געלאָזן זאַלבעדרים – מיך און דיך און אָם די ווערמער דריי: כ׳האָב דיך ליב.

כ׳האָב קיינמאָל נאָך קיין ליבע ליד געשריבן כאָמש פאַרליבמ בין איך פון מאָמיד אָן – פאַרוואָר, נאָר ס׳דאַכמ זיך מיר, אַז כ׳האָב צום ערשמן מאָל היינמ אויפגעקליבן אָמ די ווערמער דריי אין דיינע האָר: כ׳האָב דיך ליב. Kh'hob dikh lib (1938)

🔨 Yuri Suhl

One day, a simple one (as only a Thursday afternoon can be) I mussed up your loose red hair and then, caressing it, I said: I love you. *Kh'hob dikh lib*.

The sun lolled, playing on our bed, and I lolled, playing with your hair, and I told it in a tongue of caresses of your barely eighteen years.

Your face bloomed with summer freckles. I counted them with my lips, one by one and every time I lost my place I had to start afresh. Apparently, the sun was in a rush. It left the three of us alone, me and you, and also those three words: *kh'hob dikh lib*.

I've never written a love poem before, though, yes, I am eternally in love. But it seems to me, I picked them for the first time today, those three words in your hair: *kh'hob dikh lib*.

מייז ליבער, צו וואָס די מויזנמ שבועות שוין פאַרשוועכמע, אַז איך וויים: איך בין פאַר דיר אַ בעכער גליענדער גענוס און זינד... וואָס צינדט דיין ליידנשאַפט ביז פּלאַמיק הייסן גלומ, און גלים ביז פּייער אָן דיין הייסעס בלומ. איך וויים... איך בין פאַר דיר אין העלע מעג אַ העלער ליכמ, אַ העל געשמאַלמ. איך בין פאַר דיר, ווי זונשיין וואָס באַשמראַלמ, און ווי דער דונער, וואָם ער קנאַלמ אין העלן בליץ. איך וויים איך בין פאַר דיר אין שווערע מעג, דאָס נאָכמ־געבעמ, דאָס שמילע, - די רו, די אייביקע די זאַנפּמע רו פון תפילה. איך בין פאַר דיר רי אַלץ פאַרגיבנדע, די אַלץ די ליבנדע... איך וויים... כ׳בין אויך פאַר דיר אַ כלי, דו באַנוצט – אויף אַפּצוטאָן פון זיך די שמוץ די זינד, און פאַר די צוקונפטיקע יאָרן פאַרפּלאַנצן זיך אַ קינד – אַ דור.

צו מיין געליבמן

ר. גקא. 🖍

## To My Beloved (1923)

🔊 R. G. Ka

My love, for you the thousand oaths were desecrated long ago. Far as I know: to you I am a glass of glowing pleasure and sin . . . that ignites your passion to a flaming hot desire and brings to a boil your hot blood. I know . . . to you, I am, in light days white light, bright joy. To you, I, like the sunshine, spread my rays, and like the thunder crack in bright displays of lightning. I know to you, I am, in your hard days, night's soft prayer, eternal restthe mild rest of prayer. To you I am the all-forgiving the loving . . . I know . . . to you I am a vessel you use to strip yourself of dirt, and sin, and for those years, in anticipation, a child grows within . . . a generation.

# Triangle

ל. מילער

איך האָב איר אַ ביכל צום לייענען געבראַכמ. זי האָמ מיר אַ שמייכל געשאָנקען דערפאַר. און ער האָמ, פאַרשמיי איך, זיך דאַמאָלסמ געמראַכמ: אַזוי קריגמ דער הונמ אַ גלעמ פון זיין האַר...

זי האָם אַ פּאַרמראַכמע געגלעם מיר די האַנמ, און ער האָם געשמייכלם פול אומעם און צער. עס האָם מיר זיין שמייכל, דער מריבער, דערמאָנמ: דעם בליק פון אַ הונמ, ווען עס שלאָגם אים זיין האַר.

# Triangle (1939)

## ∼ L. Miller

She graced me with a smile for the book I'd given her to read. Then, I guess, *he* thought: A dog begging to be rubbed, indeed . . .

She dreamily caressed my hand. He smiled with sorrow and dismay. His dismal smile brought to mind a beaten dog, rubbed the wrong way.

מיין קאָפּ ווערמ פון פרייד מיר מיד, און שפאַרט זיך אָן אין הימל מים די שמערן, מיין לייב זינגמ אַ שמילע סאָלאָ ליד. שמיל. ס'זאָל די נאַכמ מיך נימ דערהערן.

ער האַלם מים זיכערקיים די ראָד. און ער – מיין האַרץ אין זיינע הענם. ס׳ווערם אַן אַלםע שעווי אַ נייע וואונדער־שמאָם, און זיינע אויגן אין יעדן ציגל פון די ווענם.

די מאַשין לויפּמ. הערצער ווילן רעדער איבעריאָגן. שמיל. ס׳רעדמ דער צימער פון די שפּיץ פינגער. מענער צו מיינע אויערן זיך מראָגן – אַ כאָר פון צען מויזנמ זינגער.

מיר זיצן אין מאַשין זאַלבעדרימ. זיין אָמעם האָמ מיינע אויגן צוגעמאַכמ. מיין האָרץ ווי אַ יונגער בוים אין צווימ האָמ מימ גליק צעעפנמ די קנאָספּן פון דער נאַכמ.

דאָרע טייטלבוים 🛩

זאַלבעדרים (מרייענגל)

# Threesome (1944)

### 🔊 Dora Teitelboim

We sit, a threesome in the car. My eyes have closed under his breathing. A youthful tree in bloom, my heart has opened with joy the buds of evening.

The car speeds on. Hearts race with wheels. Quiet. Here speaks a trembling finger. Tones carry to my ears, a choir of ten thousand singers.

He securely holds the wheel. And he—my heart in his palms. An old Chevy becomes a miracle-city, his eyes in every brick of the walls.

My head, with all this joy, grows tired, and rests against sky. Stars come near. My body sings a quiet solo. Quiet. The night mustn't hear.

דיינע אָרעמס

דאָרע מייטלבוים 🛩

– דיינע אָרעמס האָבן מיך אַרומגענומען

נעמען מימ פרילינגדיקער פרייד אַ יונגן בוים אַרום.

מויזנמ שמיגן הייבן מיך צו די הימלען.

– דיינע הענט – יונגע, שטיפּערישע צווייגן

. איך הער סימפאָניעס אין דיין שווייגן איך זע דיך אַ צעשטראַלטן אומעטום.

– ברוסט – מיין פריש־צעבליטער טאָל שמעקט מיט יונגע קאַלאָשינע גראָזן.

וויל קיין גרעזעלע נים איבערלאָזן.

# Your Arms (1944)

## ∼ Dora Teitelboim

Your arms have drawn me in, a thousand steps lift me to heaven.

Your hands (young, playful boughs) embrace with spring's delight, a youthful tree.

I see you, radiant, everyplace . . . I hear, in your silence, a symphony.

Your chest (my freshly blooming valley) smells of newly trampled grass

and I, a foal, first time on the pasture, dare not let one green blade pass.

סאָנעט און דועט צווישן אַ פּלעפּער מיט אַ פּאָעט

וויפיל שמייכלען וועסמו געבן פאַר אַ מעשה׳לע, ציגאַנקע, פאַר אַ וואונדער־שיינע "סמאָרי", לייכמ מימ זונען־חן? וויפיל קושן וועסמו געבן פאַר אַ ליד צו דיר, וואַקבאַנקע, פאַר אַ זעלמענער פּאָעמע, וואו כ׳באַזינג דיך, ליבסמע־קרוין, וואָס וויברירמ פול מימ דיין שיינקיימ, ווי דער גלאָקן־מורם אויבן, פול מימ ביינקענדיגע מענער פון דעם אַוונמ גלעקער־קלאָנג?

פּאַר דער מעשה אָנגעבאָטן האָט די פּלעפּערקע רחמנות– אַ קליין קאַפּיטשקע רחמנות און אַ גענעץ פּאַר׳ן ליד, און זי זאָגט אים, אַז זי דאַרף ניט קיין פּאָעזיע, בנאמנות,

נאָר פאַר רײכקײמן, מימולן, װעמ זי אירע אוצרות שיקן, אירע קושן, אירע שמייכלען, אירע פּלאָם־ציגיינער־בליקן...

אַז נאָך קליידער און בריליאַנמן ביינקט איר גליד גאָר, ביינקט איר גליד!

אַלעקסאַנדער 🖻 אָלעקסאַנדער 🛥

264

## Sonnet and Duet for Flapper and Poet (1928)

 $\sim$  Alexander Pomerantz

How many smiles for a tale, gypsy girl? For a wonderful sun-golden story? How many kisses for a song for you, dancer? A rare poem that sings of you, morning glory, that echoes your beauty, like bell-towers, full of yearning peals in the evening hours?

For the song, the flapper-girl offered her pity, a smidgen of pity, a yawn for the song, and she tells him she doesn't need poetry, that clothing and jewels make her body yearn. And that only for riches will she give her treasures her kisses, her smiles, her gypsy-glance-burn.

קאַמף און שפּיל

פאָר וועמען לעבן איז אַ קאַמף, פאַר מיר איז עס אַ שפּיל – מימ צופרידנקיימ אין האַרצן דאַרף מען דאָך נימ פיל.

אַ לאַבן ברוימ, אַ לידער־בוך, "אַ

איז מיין לעבן אָנגעפּילט מיט טאָפּלט־העלער פרייד.

און דו, מיין ליבסמער, ביי דער זיימ״–

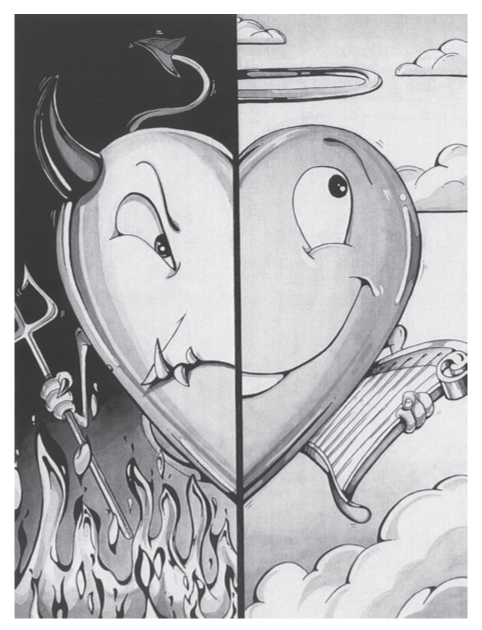
שרה קינדמאַן 🛩

Fight and Play (1957)

 $\sim$ Sarah Kindman

For some life is a fight, it is a game for me with a heart of happiness there's little else you need.

"A loaf of bread, a book of verse, and by my side, love, you" my life is all filled up with a brilliant joy times two.



My Heart

270

אַ לעבן אַזאַ האַרטס. מיין האַרץ האָט מעכטיק פיינט, איך האַס מיין האַרץ דערפאַר – און אויף זיין וויסטן סוף איך זיץ און האַר און האַר.

מיין האָרץ האָט מעכמיק ליב, און איך האָב ליב מיין האַרץ – אַ שאָר עס קען נימ אויסהאָלמן אַ לעבן אַזאָ האַרמס.

משה נאָדיר 🛩

מיין האַרץ

# My Heart

∼ Moyshe Nadir

My heart has mighty love, and so I love my heart. A pity it can't stand a life so hard.

I hate my heart because my heart has mighty hate, and for its gloomy end, I sit and wait and wait.

פּלאַמענדיק מימ ווערמער דור־הפּלגהשע, דער בריוו איז איינגעזיגלמ ביז צו אַש פון הונגעריקע הינמ – פון ווינמן אויפּגענאַשמ, דער גלותדיקער קנופּ, דער פּייער־קשר אויפגעבונדן. ער קניפּמ נימ מער שוין.

בת־שבע, צום ראַנד פון ים צילט די מידע מעווע, צום מיטן ים צילט דער זעלס צעבראָכענער פליגל. עם ברענגט מיין בריוו צו דיר אינאיינעם מיטן זיגל. דער טריפּאַקס רויט, וואָס רינט און פלאַמט, אַ שטיק האַרץ, וואָס איך האַלט אין דער האַנט איבערן ליכט פון מיין צער היינט־צרטאָגישן.

ביי די ברעמען פון מיין מרויער האַלמסמו דעם לאַממער פון דיין אויג. דיין וויע צימערמ אויף מיינער. ווער נאָך ווי וויעס צוויי זיך צימערנדיק אַנמקעגן קענען וויסן פאַרוואָס לעבן איז לעבן?

מיין בת־שבע, ווי איבערן ים אַ מעווע, דעקמ־צו די ווילדקיים מימן פּלאַמער פון איר ריינעם פּליגל, נאַכמ־צע־צו, אַזוי אויך דו דעקסמ־צו די גרויע לייבן־גריווע פון מיין אומרו מים בלאָנדעקיים, מים פינקעלקיים פון גאָלדענע לעכם, וואָס וואַקסן אויפן בוים, פון גרינע סעדער ביים וואַסערס זוים.

משה נאָדיר

מיין בת־שבע

### My Bas-Sheva

#### ∼ Moyshe Nadir

My Bas-Sheva, a seagull over the water covers the wildness with the flap of her clean wing for the night, and you, you do that, too. You cover the gray lion's mane of my restlessness with blondness, with the glitter of golden light grown on a tree in green orchards at the edge of the sea.

You hold the lantern of your eyes to the brows of my grief. Your eyelid quivers on mine. Who but two eyelids fluttering against one another can know why life is life?

Bas-Sheva,

the weary seagull heads for the edge of the sea; the soul's broken wing heads for the sea's center. It brings you the seal along with my letter. The red sealing wax drips and flames: a piece of the heart I hold in my hand over the candle of my nowaday sorrow.

Flaming with words like the age after Babel, the letter is sealed unto ash by hungry hounds. Winds have devoured the knot of exile, the fire-knot is untied—a knot no longer. 274 Moyshe Nadir

נאָר מיין האַרץ און דיינס – בת־שבע, נאָך אַלץ אויף די שפּיץ־פּליגל פון דער מעווע מים איר איבער די שוימען, מרערן־רוימען. אַ פּלעכמל רויך איבער אַ שיף־קוימען שרייבם צו אונדז, וועבם אונדז איין אין דעם אויפגעווינמלמן, פּינמלדיקן שמערנשיין.

פּראַווינסמאַון, סעפּ. 1937

But my heart and yours, Bas-Sheva, are still on the wingtip of the seagull, over the whitecaps—expanses of tears. A fleck of smoke atop a ship's smokestack writes to us, intertwines us in the windblown, blinking starshine.

דו פרעמדער זעלנער – אינם מאַסן־קבר אויף אַ ראָבן־פעלד שוואַרץ ווי קויל! עס איז שוין שמויב דײַן יעדער אבר; דײַן קוש וואונדיגמ אויף מײַן מויל...

דער צוג האָט געסאָפּעט ווי אַ שוואָרצע חיה און געלאַכט מיט פונקען רויט... דו ביסט געפאָרן צו דײַן אייגענער לויה אויפן שלאַכטפעלד האָט געוואַרט דײַן טויט...

ווי אַן אָקס וואָס רייסמ זיך פון דער שחימה וואָס האָמ אין חלף דעם מוימ דערפילמ, האָבן הענמ זיך אַ מראָג געמאָן ווי אויף אַ מימה, דײַן געשרײַ מימ פויסמן אײַנגעשמעלמ...

איך האָב אַ הום ווי דײַן שוועסמערל געמראָגן; איך האָב דערמאָנמ דיך אָן דײַן היים. האָסמו אַ לעצמן גרוס געשיקמ איר זאָגן און געוואָיעם זיך אין אַ ווילד געוויין...

אין געפּאָקמן צוג פאָר אַזױפּיל אױגן האָסמו מיך װי אַ באַל געמאָן אַ הױב. װי אַ הױכער ריז זיך געבױגן אַנמקעגן פּראָסמ פון קאַלמער שױב.

העי, דו זעלנער אויף די הפקר־באַנען! האָסמ אויף מײַנע ליפּן פאַרפּרעסמ אַ קוש. איך בין אַ קינד געווען און נימ פאַרשמאַנען דו שיקסמ דורך מיר דער וועלמ דײַן לעצמן קוש...

מלכה לי

אַ קוש

## A Kiss (1933)

🔊 Malka Lee

Hey there, soldier, from the stateless trains! Once on my lips you pressed a kiss. I was just a kid, and didn't understand that you sent, through me, the world your final kiss . . .

In a crowded locomotive, before so many eyes, you picked me up as if I were a ball. Opposite the frost from a cold windowpane, you bent down like a giant toward someone small.

I had a hat, the kind your little sister wore. I made you think of her, and the home you left behind. You'd just sent your last good-bye to her and you burst into a wild kind of crying.

Like an ox, tearing itself from the slaughter, having smelt death on the knife, as if, on a bier, you suddenly moved your hands, bald fists, squelching your cry.

The train—a black beast—laughed with red sparks, and panted with animal breath. You were traveling to your own funeral. There on the battlefield was death.

Hey, foreign soldier, in the cold, mass grave, on a raven's field, black as pitch, your limbs have long since gone to dust, your kiss is a wound on my lips.

מים אַ בליץ־האַמער געהאַמערם, אויסגעברענם אין פּייער־בראַנד. איז דער ליגן פון דעם לעבן איז דער שאָמן אויף דער וואַנמ!

מים אַ שםעקן אָנגעשריבן אויפן זאַמד און אויפן שניי, איז דאָס מזל פון אַ מענטשן, איז די ליבע – פון אונדז צוויי.

מים אַ בלייפעדער געשריבן, מים אַ גומי אָפּגעמעקם: אָמ אַזוי האָבן די יאָרן אונדזער ליבע אָפּגעמעקמ.

משה נאָדיר 🛩

מיט אַ בלייפּעדער

# In Pencil

∼ Moyshe Nadir

Written in pencil, rubbed out with eraser: so has our love been erased by the years.

Written with a stick, on sand and in snow, is a person's fate, is the love we two know.

Chiseled with a sledgehammer, burned in, fire-branded, all the lies of this life and the shadow on the wall!

# The Poet on Poetry

Proletpen was the literary embodiment of the social, political, and humanitarian ideals of a revolutionary movement. It also drew heavily on the Yiddish literary movements that came before it, either adopting or rejecting past trends. Proletpen's awareness of its literary parentage is apparent throughout the body of its poetry. Tributes such as Ber Grin's to Morris Winchevsky credit the labor poet for inspiring the later movement. Winchevsky's call for social justice, particularly in the workplace, struck a responsive chord with the linke. Indeed, we can view Proletpen as the direct literary descendents of the American Yiddish labor poets.

A number of poems aim to distinguish Proletpen from prior literary movements, namely, from less self-consciously political poets of the early twentieth century. Proletpen strongly aligned itself with the Russian literary tradition. Yosl Kohn's "Sergei Yesenin" reacts to Yesenin's suicide as a betrayal of the social change that the Russian poet might have affected had he been less self-absorbed. Kohn opens with a number of metaphors for Yesenin's unfinished life, speaking of Yesenin's "Woeful, unspoken words" and his "unborn children." Presumably, Kohn considers the unlived portion of Yesenin's life to be the portion that would have done service to the Revolution. Kohn was not alone in addressing the late Yesenin. The celebrated Vladimir Mayakovsky's famous poem to Yesenin was published officially in 1926, a year after Yesenin's death and his own return from New York. Mayakovsky's poem, which criticizes Yesenin for a wanton life, also laments the symbolist poet's unuttered words: Eternally the tongue is now shut up in teeth.<sup>1</sup>

Kohn suggests that the tragedy might have been avoided, had Yesenin not "run from daylight." Kohn juxtaposes Yesenin's wasted talent with the struggle of the Russian people for a Soviet government.

Shifre Vays in "To Mani Leyb" assumes that her readers will be familiar with the founder of the Yunge movement. Chaim Schwartz alludes to the yet unfulfilled task of the writer when he refers to hands "that ought to have brought light; / which ought to have brought joy." Proletpen's modernist predecessors were not the only poets worthy of commentary, or vulnerable to criticism. Menke Katz, who entered the stage of Yiddish poetry through proletarian publications, was in constant conflict with Proletpen because of his divergence from the party line. His poem "The Brave Coward" reacts to Proletpen's use of poetry to drive the spirit of a political movement. What is curious is not so much that a complex poet like Menke Katz would question the need to fulfill a political ideal in his poetry, but that a political paper like *Frayhayt* would publish it. Katz's "Letter to the Editor of the Morgn Frayhayt" accompanied the poem on page three of Frayhayt, August 6, 1938, and responds to his fellow poets' accusations of him. Katz begins the letter, in which he addresses Moissaye Olgin as the "esteemed Comrade M. Olgin," "I wrote this poem . . . for the Morgn Frayhayt, as a response to two members of Proletpen, who attacked me in speeches at a 'Proletpen' meeting. I am, however *certainly* not aiming for this poem to serve only as a response to these two writers." He goes on to criticize proletarian poetry for its tendency toward "comical, red happy endings. . . . The time has come, Comrade Olgin, that we should learn to tolerate varying styles, directions, genres, so that our proletarian literature should become a rich, deep, suffering symphony."

Katz's poems, as well as others, like Sarah Barkan's "I Have Not Woven My Poems. . ." and Moyshe Nadir's "Out of the Depths," comment on

<sup>1.</sup> Original can be found in Vladimir Mayakovsky, *Sochineniya v dvux tomax* (Moscow: Pravda, 1987), 347.

the uses of poetry, placing the proletarian movement in a wider context. Had a critical mass of Yiddish speakers lived to see a continuity of its poetry throughout and beyond the twentieth century, undoubtedly future movements would have produced important outcroppings of the social poetry of the twentieth century.

דאָם ליד

ל. מור

ס׳איז דער מאָן, נימ די האַרף, וואָס עס קלינגמ אַזוי זיס; נימ דער שמאָל, נאָר דער שאַרף, מאַכמ דער שווערד, וואָס ער איז . . . ס׳איז דער ווינמ, נימ דער מאַסמ,

וואָס אין ים מרייבמ די שיף; נימ דער גראַם מאַכמ דאָס ליד נאָר דאָס וואָרמ פון דער מיף . . .

# The Song (1924)

#### ∼L. Tur

It's the tone, not the harp, that sounds so sweet. Not the steel, but the sharp makes the sword complete . . .

It's the wind, not the sail, that propels the ship on. Not the rhyme in the poem, but the word from deep down . . .

איך האָב נימ...

שרה באַרקאַן 🛩

איך האָב נים געוועבם מיינע לידער אין קעלערם, וואו וויין ווערם געמרונקען ס׳האָם לעבן מים בראַנדיקע פונקען מיר לידער פאַרוועבם אין די גלידער.

איך האָב נימ געלערנמ אין שולן – (ואָל זיך דער היינמ מימ דעם שעמען!) איך האָב שמענדיק געלייענמ פאָעמען, זיי געוויקלמ אין גאָלדענע מולן.

ס׳איז היינמ מיר דער יום־מוב דער גרעסמער; איך שיק מיינע לידער דער וועלמ. דער צער האָמ זיך היינמ אויך צעקוועלמ ווען איך ווער אַ גליד פון אָרקעסמער.

> איך פּיל, ווי אַ וואָלד אַ צעגרינמער, בעת יאָרן פּלאַכמן זילבער אין לאָקן. דאָך ווער איך דערפון נימ דערשראָקן – איך גיס אָן אַ פּולינקן מינמער.

# I Have Not Woven My Poems . . .

#### 🔊 Sarah Barkan

I haven't woven my poems in basement taverns. Life's burning sparks, weave poems into my limbs.

I have never been to school, (Our times can answer for this!) I've always read poems, wrapped them in gold tulle.

It's the holiest day for me, I send the world my poetry. Even grief was beaming when I joined the symphony.

Years spread silver in my hair but I'm a wood grown green. What's there for me to fear? I'll pour out a well full of ink. ווי אַלמע זעק.
מיר איז דער היינמ אַ געליבמער,
מיר איז דער היינמ אַ געליבמער,
אין שמאַרקע אָרימס נעממ ער מיך אַריין.
מונק איך היינמיגן מאָרמ
אין פּיליאָריגן וויין,
מיין זיין – מיין נאָענמסמער פריינמ
איז אַן עדות:
איז אַן עדות:
ווען איך בלייב מימ היינמ אַליין –
באַנאַכמ,
מיין יונגקיימ,
מאַכם ער ברכה אויף מיין יונגקיימ,
איך פּאַרנעם געוונמ זאָמען פּאַר מאָרגן,

וואָס האָט געבראַכט מיר דער היינט.

איך וועל זיך שבעה נימ זעצן נאָך מיינע יאָרן, מיינע נעכמנס, וואָס זיינען פּולע אָדער ליידיגע אַוועק. אויף דעם האָבן ציימ אַלמע באָבעס, איינגעוויקלמ אין שרעק, וואו דער היינמ היינגמ אויף ביינערדיגע לייבער, ווי אַלמע זעק.

שפרה וויים 🖍

היינמ

## Today (1922)

∼ Shifre Vays

I won't be sitting shiva for my years, my yesterdays which are gone, full or empty. Old women have time for that, wrapped in fear, they wear today like old sacks, on bony flesh.

My Today is a lover who takes me in strong arms. I dip Today's fresh cake in well-aged wine, my I—my soul mate—comes to play the witness at my wedding with Today.

When I lie with Today alone at night, he blesses my youthful way. I plant tomorrow's healthy seed: a present from Today.

האָסט אַ ניט דערזעטיקט לעבן אין ווינטיקע מיילער פאַרוואָרפן. – ווי צומראָמענע בלעמער אומעטיקן דיינע ניט דערזאָגטע ווערטער. ערד רויע האָסמו געגעבן אַנצופּרעסן מים זאַפּמיקע שמימונגען, און איבער צעלעכערמע וועגן בלאָנדזשען דיינע נים דערקענמע קינדער. אויף וועמען לעבט עס אויף דיין זומערדיקע ווילדקייט, דו גרוים, דאָרפּיש, קינד דו? דו האָסט אין דיין ווילדקייט ניט געקענט דערכאַפּן די אַרױסשײלונג פון אַ נײער װעלמ. ווי דער שרעק פון אַ ווילד פערד וואָם דערזעט אָנקומענדע ליכט, אַזוי ביסמו פון קלאָרן מאָג אַנמלאָפּן, פון גאָלדענעם אויפגיין אויסגעאָטעמט אין ווייסע נעכט. בלויז אַ וויסמער קלויסמער געבעמ . האָט נאָכגעצילט אויף דיין פאַרפּלאָנטערטן טראָט האָסמ אַזאַ בלאָנדע אומרו מים אייגענער האַנם דערשטיקט. ניט דערבראַכט האָסטו דיין וואָרט ביזן צעצונדענעם צאָרן, וואָס האָט זיך צעגאָסן אין אַלע ווינקלען פון דיין נאַכמיק לאַנד, דו, ווילדקרויזיקער פּויער דו! פאַרוואָס האָסמו דיין גאַנג נימ דערפירמ ציז צו גרענעצן פון צעשמראַלמער פרייד? ס׳קלאָרט דאָך שוין אויף דיין פּאָלק אַזאַ צעטאַנצטער זוניקער יאָנטעוו! ס׳זומערט דאָך שוין איבער בלאָטיקן שניי אַזאַ רױטצעפאָכטער אױפקום. דיין פאַרלאַכמ פאָלק

יאָםל קאָהן 🛩

סערגיי יעסענין

### Sergei Yesenin

🔨 Yosl Kohn

You've thrown a life still hungry into windy mouths. Like trampled leaves languish your unuttered words. You gave raw earth juicy moods to gorge on, and on the pot-holed streets your neglected children lose their way. Who will your summer wildness bring to life, you big country boy? In your wild ways, you haven't managed to catch up to the newly hatched world. Like the terror of the wild horse who glimpses light ahead, you've run from daylight, from a golden dawn only to breathe out into white night. Only a deserted church prayer has followed your entangled step. You've choked this blond agitation with your own hand. You haven't carried your word all the way to the burning anger that pours itself into every corner of your nighttime land, you curly-locked farmer, you! Why haven't you led your own way to the limits of radiant joy? Now it's clearing over your people, this sunny, dancing holiday! Now it's summering over filthy snow, this red-flapping ascent! Your people, the ones who were laughed at,

292 Yosl Kohn

האָט מיט יונגקייט זיך באַפריידיקט. דיין פאַרלאַכט פאָלק האָט פון שימל זיך אויסגעשניטן; און דו האָסט דיין יונג קרעפטיק בלוט ווי אומריין וואַסער אַרויסגעגאָסן, און דו האָסט מיט דיין גליענדיק לעבן, פוילע גופים אָנגעזעטיקט.

ס׳וויינען דאָך פּון דאָרפּישע כאַמקעס אַרויס דיינע צעבלימע יאָרן, וואָס דו האָסמ פון פּאָלק אַוועקנעריסן. have rejoiced with youthfulness. Your people, the ones who were laughed at, have shed the mold of olden days, and you've poured your young, vital blood out like impure water. And you've used your radiant life to satiate the idle.

Your blooming years still cry out from country huts, the years you wrenched from your people.

צום לאַנו פון דיינע מרוימען און דיין ליד. זיידע מייערער, אונזער פּיאָנער, מיר הויבן הויך דיין וואָרמ ס׳האָמ אופּגעשיינמ אַף ווייסן קאָפּ ס׳האָמ אופּגעשיינמ אַף ווייסן קאָפּ האָם גרויסע ליכמ–סאָוועמן, און ס׳קליננמ דיין ליד אין ליד פון פּראָלעמ־פּאָעמן. זיידע מייערער, שווער און דאָרנדיק איז געווען דיין גאַנג– זיין ווג געזאַנג; אָף דיינע וועגן גייען מאָכנעס,

ו אָט וואָו ש פון יונגן ויידן. זיידע מייערער, יונג און פריי מימ קאַמף און וואָר אין שמאָלצן דאָר, וואָס שפּאַנמ מימ ליכמיקע מרימ צום לאַנד פון דיינע מרוימען און דיין ליד.

זיידע מייערער, יונג און פּראָסמ וויל איך צו דיר ריידן: ס׳איז פּאַר אונז אַ הייסער רוף דאָס וואָרט פון יונגן זיידן.

(צו זיין דייאָריגן יוביליי)

(בער גריז) א. פּרינץ 🗠

מאָרים ווינמשעווסקי

### Morris Winchevsky (1930)

#### 🔨 A. Prints (Ber Grin)

#### For his seventy-fifth birthday.

Grandfather dear, young and simple, there's so much we'd discuss: this young grandfather's spirit is a warm call for us.

Grandfather dear, young and free, your years ring out loud, with your truth and your fight, to a proud generation that strides brightly along to the land of your dreams and your song.

Grandfather dear, our pioneer, we raise up high your words, and firearms of red. On your white head has shone the great light—the Soviet, and your song rings in the song of the Prolet Poets.<sup>2</sup>

Grandfather dear, your walk along the way was difficult and thorny now your young song rises with victory and joy today and multitudes follow in your steps

2. Prolet Poets: Ber Grin refers to the proletarian-identified poets of his generation who saw themselves as direct descendents of Winchevsky's circle of earlier proletarian or labor poets. See the translator's introduction to this section for more on this. 296 A. Prints (Ber Grin)

גייען אין דער שלאַכמ; כאַוויירים פון פאַבריקן און פון שאַכמעס צינדן מימ די פּאַקלען לעצמע, לעצמע נאָכמ. זיידע מייערער, ס׳אַ גרויסער יאַנמעוו אין מיפן שניי מימ ביקם צו וואַכן אָף די פּראַנמן, ס׳אַ יאָנמעוו–צו דערשפּאַנען פון האַסקאָלע ביז סאָוועמן און מים אייניקלעך צו לויפן . אין די סאַצגעוועמן זיידע מייערער, ס׳וועמ די פּאָן פון דיינע מעג ווי די זון באַלויכמן אונזער וועג, ס׳וועלן יאָרן דיינע העלפן בויען באַריקאַדעס, ם׳וועלן יאָרן דיינע לויפּן אין די שלאָג־בריגאַדעס! new to the fight; comrades from factories and from mines lit torches the other night.

Grandfather dear, it's a great joy to guard the front in deep snow with rifle in hand. A joy to march from the *Haskole*<sup>3</sup> to the Soviets, and to compete for the socialist cause, running, with grandchildren, forward.

Grandfather dear, the flag of your days will fly, lighting our way like the sun in the sky, your years will help build barricades, your years, they'll run in the shock brigades!

3. Haskole: Jewish enlightenment movement (Hebrew, Haskalah).

## מאַני לייב׳ן

שפרה וויים 🛩

איך וויל מיין ברוים נים אין מאָרבעס, מעג עס האָבן מויזנמ עקן. פון אור־אַלמן בוים און שמאַרקסמן האָלץ וועל איך מאָקן מיר אַ שמעקן.

מיין וועג וועל איך גיין מים שמאָלצן קאָפּ פון לאַנד צו לאַנד, מים אַנדערע גייאיגע, ווי איך, זיים ביי זיים, האַנם אין האַנם.

און אַז קומען וועם אַנמקעגן מיר די ציים מאָנען מיך אין רו־לאַנד, וועל איך מיין געמאָקמן שמעקן דערלאַנגען גלייך אַן אַנדער האַנמ.

## To Mani Leyb

∼ Shifre Vays

I don't want a bag of bread, even with a thousand crusts. I'll carve myself a walking stick from an ancient tree, the sturdiest.

I'll go my way, head held high, from land to land, with other wayfarers like me. Side by side. Hand in hand.

And when it comes my time to set, they'll summon me in dreamland. And my handcrafted stick will pass into someone else's hand.

הענמ

חיים שוואַרץ 🖍

האַבן הענמ אין פייער זיך געליימערמ און געצונדן, און געצונדן . . אין דער שוואַרצקיים פייערן. האָבן הענט געלייטערטע געריסן שטיקער נאַכט און זיי אין פייערן געשליידערט. האָבן ביינערדיקע פינגער פריידיק זיך געפלאָכמַן, אין דער פינסמער זיך געפלאָכמן און געבענמשמ די הענמ, . . . וואָס האָבן פּײערן צעצונדן אין דער נאַכט. האָבן פּױסמן זיך געפּלאָכמן אין אַ קלאָלע זיך צעפלאָכמן: וויי, וויי, מויזנמ ווייען די, וואָס לעשן און פאַרלעשן פייערן, וואָם דאַרפּן בריינגען ליכמ; וואָס דאַרפּן בריינגען פרייד צו הענמ געביינערמע, צו הענם מאַזאָליעמע, – – – אין ווענט געשטיינערטע

םמ. לואים.

# Hands (1925)

 $\sim$  Chaim Schwartz

Hands were purified in fire and they kindled, and they kindled fires in the blackness . . . Purified hands have ripped bits of night and pitched them into fires. Bony fingers merrily intertwined in the dark, intertwined and blessed the hands that kindled fires in the night . . . Fists intertwined and with a curse came unentwined: Woe, a thousand woes to the ones that quelched and squelched the fires, that ought to have brought light; that ought to have brought joy to hands of bone. to calloused hands, in walls of stone . . .

ָמים איר אָטעם, די אױפּגעבלאָזענע שטאָלצן צעבלאָזן, מיט איר בלוט, דעם וואַסערדיקן רויט פאַרמעקן און נאָר דעם כאָרכל פון דעם כאָרכלער לאָזן. 1. וועגן פרייד און אומעט אייביק וועמ דער פּאַכדן, אַף מונקעל שמעג דעם מרוים באַפּאַלן און דרייען זיך הייליק און רימשען גערעכמ: העי, פּאָעט, אַהער גיב פרייד, " פרייד – פאַר אומעטיקע קנעכט; – העי, פּאָעט, אַהער גיב שטראַלן ליכט – פאַר בלינדע קנעכט. . איך בין אַ היינמ מימ מאַמען פול, ווי מימ זאַפּמ געשמאַקע סעדער דעם נעכמן, האָמ שוין די ציימ דערוואָרגן, דעם מאָרגן – פאַר קרענקלעכע באַטלאָנים; דעם היינט גיב אָהער, אָהער דעם היינט. פון דיין ליד שיינט בעיסוילעם־שרעק. :דיין ליד – אַ טוכלער וועג צום מויזנלאָך נים שמעק דיין וואַנזין אין אונדזערע מונמערע רעדער״.

אייביק וועם דער פּאַכדן, פאַר מיין שטאָלצער באָבע מאָינע זיך שרעקן – ס'זאָל מוישע־ראַביינוס צויבער־שטעקן, פון מאָכיקן שלאָף זי ניט וועקן; זי זאָל אַ טויטע און אַ לויטערע פון אוראַלטן קייווער ניט קומען: פון זיין קאָל – צעבויגן דאָס בלעכענע ברומען, מיט איר אָטעם, די אויפּגעבלאָזענע שטאָלצן צעבלאָזן, מיט איר בלוט, דעם וואַסערדיקן רויט פּאַרמעקן און נאָר דעם כאָרכל פון דעם כאָרכלער לאָזן.

מעינקע קאָץ 🛩

דער בראַווער פּאַכדן

The Brave Coward (1938)

∼ Menke Katz

Ever will the coward<sup>4</sup> shake before my Grandma Mona may the magic staff of Moses never wake her from her mighty sleep. May she never return, a poltergeist, from the ancient grave: he may bend metal beams with his voice alone, but she can blow away pride, overblown. Her blood effaces his reddish water, to leave but a trace of the chatterer's chatter.

#### I. ON JOY AND SADNESS

Ever will the coward fear the dark, attack the dream and wander round, rant righteously, "Hey, poet, give us some joy, joy for the ages of night; hey, poet, give us some sunbeams, light for a blind slave. I'm a today with flavor, like orchard-fresh juice. Time has just choked yesterday, tomorrow is for sickly idlers; give us today. Today—give it here. Your poem shines with cemetery-fear. Your poem's a stale path to mouseholes. Stick not your sadness in our sprightly wheels."

4. This translation is from the version Katz published in his book *S'hot dos vort mayn bobe Mayne*. However, he also published a version of the poem in the *Frayhayt*, Aug. 4, 1938. In his book, Menke prefaces the poem by writing, "'The Brave Coward' is brought here as a document, which was the focus of 'the discussion'—the attack against me."

3. און דו ביסמ אומעמיק ווי מויזנמ "קוני איילאַנד" זונען דיין צאָרן – אַ פּייער־ריז, גענוג געווים דעם אומעמ פון אַ פּליגעלע פּאָרברענען –

אייביק וועם די אומעמיקע אַלמקיים יונג האַלמן די וויינען. אייביק וועם דער וויימסמער מאָרגן, געאָרעמם מים דעם וויימסמן נעכמן, דורך צויבער פון נאָענמסמן היינם שיינען.

2. וועגן נעכמן, היינמ און מאָרגן אָי, ברידער פון נעכמן – אָי, שוועסמער פון מאָרגן: עס שווערט מיין האַרץ, עס שווערט מיין בלומ, אייך וועלן נימ בייזע ציין צעקריצן. אייך וועט נימ גרייכן דעם פאַכדנס רוט. איך וועל מימ האָרץ און מימ בלומ אייך שיצן.

דיין וואָרט – אַ מילב מיט פּאַנטאַסטישן פּויסט, מאָנט פּרייד – אַ פּלאָקן די גרויס, וואָס קען נאָך אומעטיקער זיין? פּון גרויע רייד – אַזאַ שטורעם, וואָס קען נאָך גרויער זיין? פון גרויע רייד – אַזאַ שטורעם, ווער קען דערהערן? מיט האַרץ פּון שטאָל, מיט רואיק בלוט, ווי קען מען שווערן?

בראַוואָ, בראַווער פּאַכדן – דיין פּויקנדיקער רוף, וועם געווים פּון דרימל, אַ צימעריק העזעלע וועקן, נאָר איך וועל צום שלאַכם נים פירן מיין ליד, מים שמרויענעם גוף, אויב אַפילע, מויזנם מאָל רוים צעצונדן. מים גוואורע פּון שמרוי, ווי קען מען בערג רירן? דעם מעכמיקן פיינם, ווי וועסמו שרעקן, אויב אַפילע, ער זאָל אַליין זיך בינדן.

304 Menke Katz

Bravo, brave coward, your drumroll will surely wake a trembling hare from a snooze, but I won't drive my poem off to battle, with its straw body, even if it's burnt a thousand times. How do you move mountains with the strength of straw? How will you frighten the mighty enemy, even if he ties himself up on his own?

Your word's a mite with fantastic fists, demanding joy—as big as a cudgel, what can be gloomier than this? Such a storm from gray talk, what can be grayer than this? Such a storm from gray talk, who will hear it out, and care, with a heart of steel, with calm blood, and how can anyone swear?

#### 2. ON YESTERDAY, TODAY AND TOMORROW

Oh, brothers of yesterday, oh, sisters of tomorrow, my heart, it swears. My blood, it swears, evil teeth won't scratch you. The coward's rod won't catch you. I, with my heart and blood will defend you.

Ever will gloomy old times cry like the young. Ever will the furthest tomorrow, arm in arm with the furthest yesterday, shine through the charm of the nearest today.

3. AND YOU ARE GLOOMY AS A THOUSAND CONEY ISLAND SUNS Your fury is a fire-breathing dragon, which can surely burn the sadness of a fly. האָבן מיינע מעג, אַזױפּיל אומעט געפּונען און ווי ס'קען אויך די פּינצטערניש דורך העלסטער פרייד שיינען, שיינט אויך די פּינצטערניש דורך מיין ליד. איך גיב דיר אַלע מייכן פון רינענדיקע קראַנען, איך געם אַ טראָפּן – פּאַרקלערטן טוי. איך געם פון אַלע רעגנבויגנס פון ווערטערדיקע ראַקעטן, איך געם פון אַלע פייערן – אַן איינציקן פונק און האָלט האָב איך אַזוי: און האָלט האָב איך אַזוי: זיין אַליין דאָס ליכט וואָס העלט דעם כוישעך אַרום מיר. זיין אַליין דאָס ליכט וואָס העלט דעם כוישעך אַרום מיר. איך האָב געזען,

איך האָב געזען,

אַ בלינדן נעכמן – דעם מאָרגן צעהעלן.

גענוג מיט שטראַקן – דוירעס שיך צו פּוצן – נאָר מיר ווערט פּינצטער־פּינצטער פון אַזויפּיל ליכט און מיר ווערט טרויעריק־טרויעריק פון אַזויפּיל פרייד. און נאָר דיין פּרייד קען מיך שרעקן, ווי אין אַ מאַיסע־ביכל – אַמאָלאַמאָל, אין מיכאַלישעק, באַנאַכט, אַרום בעיסוילעם: ווען אַ גוילעם מיט אויסגעקלערטן קאָל, מיט אַ שעד־געזיכט און אַ טאַכריכים־קלייד, פלעגט די מייסים, מיט אַ פּריילעך האָפּקע וועקן.

ווייל דו ביסמ אומעמיק ווי מויזנמ "קוני־איילאַנד" זונען,

ווייל פריידיקער פון אַלע פריידן, קען דעם דיכמערם אומעמ זיין,

;איז אומעטיקער פון אַלע אומעטן דיין פרייד

וואָלם נאָר דיין האָס געבן, דעם פּיינם אין אויג אַ גראַבל; וואָלם נאָר דיין פּלאַם קענען, אַ פּראָסמיק שמיבעלע באַהייצן. ס'פּלאַצם דיין וואָרם ווי ליכם אַ מאַבל, גענוג אַזש – די נעכם פאַרפלייצן, גענוג מים שמראַלן – דוירעס שיך צו פּוצן – נאָר מיר ווערם פּינצמער־פּינצמער פון אַזויפּיל ליכם

306 Menke Katz

If your hate would only scratch the enemy in the eye, if your flame could only heat a frosty little house . . . Your word explodes like lightning to a flood, even enough to flood the night. Enough sunbeams to polish generations of shoes, but it grows so dark for me from so much light, and I grow so sad from so much joy. And only your joy can frighten me, like a storybook, once upon a time, in Michaleshik, at night, around the cemetery: when a golem with a made-up voice, with a ghost face and a shroud for clothes used to rouse the dead in a happy dance.

Because you're gloomy as a thousand Coney Island suns, your joy is gloomier than gloom itself; because a poet's gloom can be more joyful than joy, my days have found so very much gloom and as the darkness also shines through the brightest joy, darkness also shines through my song.

I give you all the rivers of running faucets, I take a drop to think about the dew. I give you all the rainbows of wordy rockets, I take a single spark from all the fires, and I like it like that, a single spark spreading through all this darkness, and I like it like that to be, myself, this light that brightens the darkness around me.

I've seen every fire hidden by a spark; seen tomorrow lit by blind yesterday's dark.

איך האָב געזען, דעם אַקַמאַבער, ווי מויזנמ מאַיען בליען; איך האָב געזען, דעם שענסמן פויגל אויך פון וואָרים זיין יעניקע ציען און איך וועל ווי דער פּאַכדן זיך נים שרעקן, מיין וואָרט אויסטאָן נאַקעט, אַפּילע אין מױזנלאָך. איך האָב געזען, אַ נאַכם אַן ענדלאָזע מאָגן; איך האָב געזען, .אַ שטורעם – דעם פּאַכדן פאַריאָגן 4. די מפילע פון באַראַבאַן און ווען פון צופיל בראַזגען ווערט אויך טויב דער וויסטער בראַזגער, און ווען פון צופיל בראַזגען אויד אויך אויד אוי שמוממ אַ מפילע אוים, דער איינזאַמער פּויק: – קום, אָ בראַווער פּױקער, קום ווי זאָל איך אויסבענקען די וואָלקנס, אַז נים דער רעגן, נאָר אַ האָגל האַרמע רייד פּױקט אין מיר, קום, אָ בראַווער פּױקער, קום; שמוממ אַ מפילע אויס דער איינזאַמער פּויק: קום, אָ בענקשאַפט – קום, אָ ליבסטע, קום, ווייל אַנדערשט איז אָן דיר מיין פרייד – פון פרייד, – ווי אַנדערשט ס׳איז אַ דופטיקע פינצטערניש אין פרייען פעלד פון אַ פאַרמישפּעמער פינצמערניש אין מוימנקאַמער; – און קום, אָ, מרויעריקע פליימ ,גיב אַ מונקלקיימ וואָס נאָגמ ביז לוימערסמן שיין אַ שיין וואָס נעמט אַדורך ביז טונקלקייט. – אָ, גיב אַ פּרייד װאָס שױדערט אױף ביז טרערן אַ פרייד, אַ מרויעריקע פליימ, וואָס הויבמ די מיפן אויף, – און מראַגמ זיי ביז דער בענקענדיקסמער הויך אַרויף ָאָ, גיב אַ פּײן װאָס זאָל יאָנטעװן די װאָך.

308 Menke Katz

I've seen October bloom like a thousand Mays; seen the prettiest bird nourished by a worm, and I won't cower like a coward, stripping my word to nakedness, even in a mousehole.

I've seen one night take forever to reach day, seen a storm drive the coward away.

#### 4. PRAYER OF THE DRUM

And when the gloomiest drummer grows deaf from too much drumming, a prayer grows quiet, the lonesome drum: come, oh brave drummer, come . . . how should I convince the clouds that it isn't the rain, but speech, hard as hail, that drums in me, come, oh brave drummer, come . . . a prayer grows quiet, the lonesome drum: come, oh longing, come oh loved one, come . . . for my joy without you is other than joy. How different is a fragrant, pulsing darkness in the free field from a condemned darkness in a death chamber. and come, oh sad flute . . . give us a darkness that gnaws through to the purest kind of shining, a shining that penetrates through to the darkness. Oh, give a joy that shivers to tears, a joy, sad flute, that lifts the depths, and carries them to peaks of yearning, oh, give a pain to make weekdays holy.

יאַנואַר 23, 1942

דאָס פּײער ביז צום האַלדז? די ליפּ איז פריי פאַר לעצמן תהילים־שיר, זי לאַכמ מימ זינגענדיקן כליפּ פון מוימ אַליין, וואָס לאַכמ אין מיר...

ווען מענמשנמאַרכן בליצן אויס דעם לעצמן פונק פון כלס פאָרב, איך ברען דעם מוסמער פון אַ רויז אַריין אין איובדיקן שאַרב...

ווען יאוש, ווי אַ צווייג פון בליי, נעממ אַרום די זעל – אַ רייף, איך זינג פון ליבע אויפדאָסניי אין אַלע בלומגעפלעקמע הייף.

אַז באָמבעס קראַכן אין דער נאַכמ און אימה עסמ דעם פּחד אויף, ביי די וואַכפּייערן עס וואַכמ דער גייסמ אַליין – אָן דעם גוף.

פּון דער גליווערדיקער מיף, עכאָלאָז, אויסגאַנגלאָז – איך זינג דער שיינקיימס בלויעם מיף, ווי דורכגעגילמ ווענעציש גלאָז.

ווער זינגמ אין פינצמערניש – פון ליכמ, זיצנדיק אין פייכמן תהום? עם איז דער דיכמער, עם איז איך – דער לעצמער איינוואוינער פון סדום.

משה נאָדיר 🛩

ממעמקים

### Out of the Depths (1942)

#### ∼ Moyshe Nadir

Who is singing of light in the dark, sitting in a damp abyss? It's the poet, it is I, Sodom's last dweller. I sing of this

out of the hardened depths,<sup>5</sup> echoless, exitless, I sing beauty's blue myth, like gilding through Venetian glass.

While bombs are cracking in the night and fear devours terror, the spirit leaves the body to keep watch beside the watchfires.

When despair rims round the soul like a branch of lead, in all the bloodstained alleyways I sing of love again.

When the last spark of thought flashes through the human brain, I burn the pattern of a rose into Job's broken shard.

The fire's reached my neck? For the final psalm, my lips are free, laughing with melodic sobs, at death itself, which laughs in me.

<sup>5.</sup> Out of the Depths: a reference to Psalm 130, "Mem hameykim."

מוימע כריזאַנמעמעס

אין זיינע לידער און פּאָעמעס בלעמלעך פון מוימע כריזאַנמעמעס,

אָקסן־הערנער פון אַרגענמינע,

נאָר נים קיין מענמשלעך קול.

וואַזעם פון בינע,

שמיינער פון ירושלים, זאַמדן פון מצרים, ביינער פון מוימן מאָל, –

בער גרין 🛩

## Dead Chrysanthemums (1964)

∼ Ber Grin

In his songs and poems: petals of dead chrysanthemums, vases from China, bull-horns from Argentina, stones from Jerusalem, sands from Egypt, bones from Death Valley but not a human voice.

# Wars to End All Wars

While Proletpen's focus was largely the United States, increasing violence between World War I and World War II made it impossible to ignore the turmoil in Europe. With the outbreak of the Spanish Civil War, Spain became a critical focus for Proletpen. Simultaneously, violence against the Jews of Eastern Europe increased, especially in Germany and Poland, and the Hitler regime began its reign of terror against Jews and leftists. The possibility of a second World War became a growing concern in the Yiddish press in America, particularly in the leftist *Frayhayt*.

For the proletarian poet, the Spanish Civil War embodied the struggle between workers and fascists. Anti-fascists from around the world traveled to Spain to help quell the fascist onslaught personified by Franco and his allies. Twenty percent of the International Brigade were Jews. The Spanish Civil War was also an opportunity to give substance to the call for an international workers' party. Proletarian poets such as Aaron Kurtz devoted entire volumes to those fighting in Spain. Kurtz's book *No Pasarán* intersperses poems written in the form of letters from various workerpartisans with poems about broader war motifs. The title poem, "No Pasarán" (literally "They shall not pass") draws from a phrase that came to stand for worldwide leftist solidarity against Franco's counter-revolution.

History would prove the Spanish Civil War to be a dress rehearsal for a struggle against fascism and Nazism. Long before Theodore Adorno's suggestion that "to write poetry after Auschwitz would be barbaric," Zishe Vaynper writes, in his 1938 "Word," "Now isn't the time for verbal images. We need bandages for our wounds." By the 1930s, Proletpen was almost prophetically aware that atrocities in Europe would change literature forever—particularly Yiddish literature. And yet it is poetry that underscores the universality of war, with words, themes, and images that repeat themselves from the progroms to Spain to the rise of Hitler.

קינד מיינס, קינד, אַפּגיך שלאָף איין. זאָל דער ווינמ דיר זיין ווי וויין. וואַלד און פּעלד דער מוימ פאַרהילכמ. מאַמען קוועלט ניט מער קיין מילך. מאַמע איז אין שלאַכם אַוועק. מאַמע וויגט אַ וויג מים שרעק. קאָרן, ווייץ וואָרט אַפּן שניט. מאַמע שמיימ הינמער מאַדריד. שרעק זיך נימ, מיין מייער קינד: מאַמע הימ מאַדריד פון הינמ. מאַמע הימ דיין ליבע שמאָמ פון פאַשיסמס פאַרסממן מראָמ.

אַהרן קורץ 🛩

שפּאַניש וויגליד

ס'פייפט דער ווינט, דורך אונזער דאַך, הימל צינדט זיך אַפדערנאַכט.

## Spanish Lullaby (1938)

#### ∼ Aaron Kurtz

The wind whistles past our roof, and light flickers in the sky tonight.

Child, *mayn kind*, sleep, child of mine. May the wind be like wine.

Woods and field resound with death. There's no more milk at Mama's breast.

Papa's gone away to war. Mama rocks your crib with fear.

Rye and wheat should be harvested. Papa's keeping the dogs from Madrid.

Don't be frightened, child of mine. Papa's watching Madrid, from behind.

Papa's keeping your city safe from the fascists' poisoned step.

#### 320 Aaron Kurtz

קינד מיינס, קינד, אַפּגיך שלאָף איין. זאָל דער ווינט דיר זיין ווי וויין. Child, *mayn kind*, sleep, child of mine. May the wind be like wine.

וואָס אָמעמט מיטן לעצטן, שווערן פּולס פון אויסגייענדיקן לעבן. שטייט איבערן פּעלד און קוקט ווי גיך מע וועט אויפקלייבן די טויטע. אָף יעדן שלאַכטפעלד און בית־עלמין שטעלט די זון זיך אָפּ. אָף יעדן שלאַכטפעלד און בית־עלמין שטעלט די זון זיך אָפּ. אויב די זון דערוואַרעמט הערצער פון געליבטע איז זי דאָ – דאָס פּייערדיקע, פּירנדיקע אויג פון גיהנום:

איבערגעפּאָרענע, קאָפּ אַף קאָפּ, ווי די יונגע הייסע מתים – האַלדון זיך, ווי פאַראורטיילמע געליבמע וואָס שמאַרבן איינגעקלאַמערט אין ליבעס לעצמער רגע. אַ וואַלד מיט צווייגן הענגען האַלב־פּאַרבראָכענע – אַן אַרמיי מיט אָרעמס אָפּגעשאָסענע –

איבערן מאָג מימ מוימ צעלייגמ אַף הייסן פּעלד,

גאָלדענע פּעלד־בלומען – בלאָנדע עופהלעך

אַ וואַלד ברענענדיקע צווייגן וויגט זיך

שפּאַניע – שיינקיים פון אַ מויזנט קאָלאָראַדעס, – איז די מעמע פאַר אַ בלומיקער איליאַדע.

אָהרן קורץ 🛩

אַנדאַלוזיער לאַנדשאַפּט (פון אַ מאָלערס אַ בריוו)

## Andalusian Landscape (1938)

∼ Aaron Kurtz

#### From a painter's letter.

Spain: splendor of a thousand Colorados the theme for a bloody Iliad.

Golden wildflowers: blonde infants driven over, head upon head, how the young, hot corpses, are kissing like condemned lovers who die, embraced in love's last instant.

A forest of branches hangs, like desperate hands, an army of arms shot away, a forest of burning branches that sway above the day, strewn alongside death across hot fields, breathing the last heavy pulse of leaking life.

The sun stands over the field and watches how fast the dead will be gathered. The sun stops at every battlefield and graveyard. If the sun warms lovers' hearts on boulevards, in orchards, then it's here: the blazing, guiding eye from hell.

גיכער, גיכער. – ליידיקט אָפּ דאָס פּעלד מאַכט אַרט פאַר יענע!״ אַ הײנטיקן מאָלער אין שפּאַניע . גײם נים אָן דאָם אַמאָליקע מאָלן אַנמיקן זיינען מער נים קיין טעמע: אין חרובע טעמפּלען ליגט אַשיק צעשאָסן די אַלמערמום־מאַניע, , די מעמע איז – מוימ אַף די בערג, מוימ אין די מאָלן ברענענדיקע בריקן, וואָם הימליפייערן צענעמען און לעבנם געראַנגל אין די פּעלד־שפּיטאָלן. הפקר – דאָם איז מוימ. – פאָרזיכמ דאָם איז לעבן. געפינסמו זיך – צווישן די צוויי, ווייסטו וואָס צו נעמען, און וועמען וואָס צו געבן. איך זע איין בילד איצט פאַר זיך שטענדיק: אַף יעדן נייעם לייוונמ וועם מיין לייזונג – אין דעם בילד זיך ווענדן: , אין רויכיקע אַמעליעס, אַף יענער זיימ פון לעבן . ביז שפּעט באַטאָג – שלאָפן אָרעמע עסטעטן . און – לאַנגזאַם, לאַנגזאַם הייבן זיך קעפּ איבער פּאַראַפּעמן ראַשיק שפּרינגען בריגאַדעס אַרױף פון מראַנשייען. די שמעקנדיקע ערד עפנט טויזנט נייע קברים יעדע נאַכט, און די זון קומט יעדן טאַג צו אַלעמענם לויה.

324 Aaron Kurtz

"Faster, faster, empty the field! Make room for the next!"

A contemporary painter in Spain doesn't care to depict the past. Antiques are no longer a theme. In temples, shot to ash is obsession with old times, the theme is death on the mountains, death in the valleys, burning bridges that heaven's fires consume and life's struggle in field hospitals.

Abandon: this is death. Caution: this is life. You exist between these two, you know what to take, and whom to give what.

I see one image now, always before me: on every new canvas, my redemption will depend on this image: in smoke-filled studios, on the other side of life, poor aesthetes sleep until late in the day. And slowly, slowly, heads come up over the mounds. Brigades will jump hastily from trenches. The smelly earth opens a thousand new graves a night, and the sun comes every day to everyone's funeral.

דאָס ליד, דאָס ליד: "נאָ פּאַסאַראַן!" – זינגט איבער דער וועלט דער גאָרער. ווי גליענדיקער מערב־הימל גליט דיין גלויבן אין דעם טאָן. יעדעס פּאָלק האָט אַזאַ ליד. אַזאַ פּאָלק – קען ניט אייביק זיין פּאַרלאָרן.

דאָם ליד איז די מיף פון מיפעניש פון דורות ראָמאַנצעראָם, דאָם ליד איז דער דראַנג צו די מענמשלעכסמע באַגערן.

דאָס ליד זינגט מימן שווייגן פון מאַדרידס אלמנות, דאָס ליד זינגט מיט צער פון ליבע אין אַ וועלט פון שנאה, דאָס ליד זינגט מיט איינגעהאַלטענעם געוויין פון זוכנדיקע הענט און אויגן אין אַשיקע רואינעס.

דאָם ליד איז דער מעם פּון מאַלאַנער וויין, פּון סעווילער גאָלדענע אָראַנזשערייען, דאָם ליד איז שפּאַניעם פּלאַמערדיקע פּרייד, וואָם זינגמ איר מרוים דורך אומעמ פּון מליענדיקע ווייען.

דאָס ליד איז די ליבשאַפּט פון גוטן מענטש, דאָס ליד שמעקט מיט בלומען־זון פון אַנדאַלוזיע, מעלאָדיע – פון לעבנס צעווייטיקט האַרץ אַף טויזנטיאָריקע אילוזיעס.

דאָס ליד זינגט אַף אַלע ראַדיאָס. דאָס ליד זינגט דורך דיינע דינסטע אָדערן און לייכט־אויף אין דיר הערלעכער פון אַלע פּיינסטע אַריעס.

אַהרן קורץ 🛩

(דאָם שפּאַניש ליד)

"נאָ פּאַסאַראַן!

No Pasarán (1938)

🔨 Aaron Kurtz

Spanish Song

They sing this song on all the radios. They sing this song through your narrowest veins and it lights you up, glory of the finest arias.

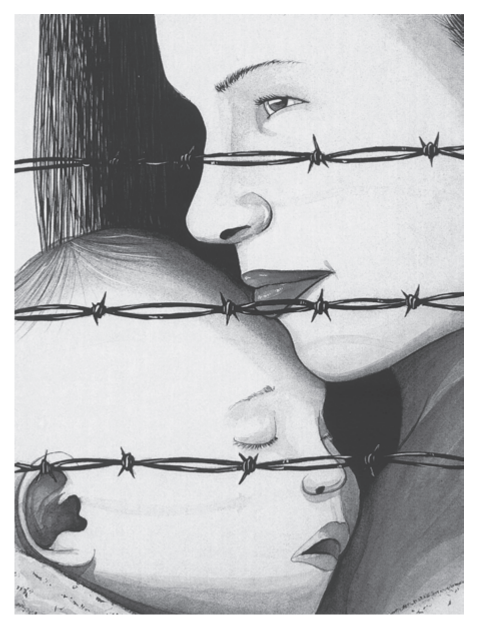
This song is the love of good people, this song smells of sunflowers in Andalusia, melody of life's aching heart from thousand year illusions.

This song tastes of Malaga wine, of golden Seville oranges, this song is the fluttering joy of Spain, that sings its dream through the sadness of smoldering pain.

This song sings the silence of the widowed of Madrid, this song sings the sorrow of love in a world of enmity. This song sings with the stifled cry, of searching hands, of eyes in ashen ruins.

This song is the depth of depths of generations of *romanceros*, this song is the striving for the most human of desires.

This song, this song: "*No Pasarán*!" sings across the whole wide world. Your belief glows from its melody like the sky glows in the west. Every nation has such a song. Such a nation can't be forever lost.



War Lullaby

מלחמה וויגליד

דאָרע מיימלבוים 🛩

שלאָף נימ, קינד מיינס, שלאָף נימ איצמ, האַלמ די אויגן אָפּן, זע אין הימל ווי עס בליצמ, ס׳האָמ אַ בליץ דיין הויז געמראָפּן.

> ס'איז דיין בעמל פול מימ ליים, און דיין צימער פול מימ ציגל, אַ בית־עולם איז דיין היים, און אַ קבר איז דיין וויגל.

וויין, מיין קינד, נאָך שמאַרקער וויין, דיינע אויגן – רוימע קנעפּ. איך וויל הערן דיין געוויין, – ס׳איז אַ סימן אָז דו לעבסמ.

ס׳איז איבער דיר נימאָ קיין דאָך, קענסמו זען די שמערן, זע ווי רוימ עס איז דער "מילכשליאָך" און ווי רוימ די "בערן".

אויף דער לבנה, זע, בלומימראָפּנס, ווי אין אַ געלכל פון אַן איי, אַזוי, ביי דיין צוקאָפּנס, דיין מאָמע׳ם האָרץ פאָרגיימ.

די לבנה – אַ מאָמע אין געבערן, וואָס האָט נאָרוואָס אַ קינד געהאַט. ס׳איז איר קינד דער קליינער שמערן, – צימערט ווי אין האָרבסט אַ בלאָט.

שלאָף נים, קינד מיינס, שלאָף נים איין, ס׳וועם באַלד ליכמיק ווערן, ווי נאָר עס קומען אונדזערע אַריין וועלן זיי אונדז דערהערן.

#### War Lullaby (1944)

#### 🔊 Dora Teitelboim

Don't sleep, baby, keep your eyes wide open a moment more, watch the flashes cross the sky, a flash has found your door.

Your little bed is full of clay, bricks fill your room. A cemetery is your house, your cradle is a tomb.

Baby, cry. Your eyes are red buttons, from a hard cry. Let your sobbing be a sign for me that you're alive.

You can see the stars out. There's no roof above your head. See how red the Milky Way and the Bears, how red.

How your mother's heart dies at your bedside. All the while, the moon, a birthing mother, has just brought forth a child.

Her child is a tiny star, like an autumn leaf, it shakes. And on the moon, look, drops of blood, like spots of blood in eggs.

Don't sleep, baby, don't drift off, the sky will soon be pale, as soon as our allies come marching in, we will tell our tale.

כאַסיע לייזער־שלומ׳ס, וואָס שמיימ מימן עפּל־סמראַגאַן מ׳פלעגמ איר רופן: "די עלנד־וויסמע יונגע אלמנה״ איבער איר האָמ זיך "דערבאַרעממ״ אַ זינדל פון אַ רייכן "פּאַן״ איז איר יונג לעבן איצמ אויך אין אַ סכנה...

כ׳זע איצמ לאָזער דעם קופּער׳שמיד, פאַלן ביים שוועל מימ אַ צעבראָכענעם שאַרבן; און ווי אַ שאָמן, יחיאל־בער, דעם תהילים־איד, וואָס גפון די וואונדן, שמועסמ מען, וועמ ער שמאַרבן״.

2. אין מיין שמעמעלע געווען איז שוין דער דרימער פּאָגראָם: דעכער האָבן געקראַכמ ווי די שויבן. אין חושד־נאַכמ האָמ גערעוועמ דער פירער־כוליגאַן: – "די זשידעס ברענמ אויס מימ בענזין די אויגן!.."

דער מענמש פון בריוו איז מיר נאָענם און ליב: זיין נאָמען און שמאָמ מ ו ז בלייבן דאָ פרעמד... כזע איר פּנים אין די פּינמעלעך פון מיין ליד: – די פּוילישע שפּיקעם האָבן לאַנגע הענמ...

ווי אַן אָפּענע וואונד ליגמ פּאַר מיר דער בריוו, וואָס אָן אַ שיר מאָל כ׳האָב דורכגעלייענמ. כ׳האָב דערפילמ דעם צער פון מיפסמן מיף – פונם מענמש וואָס האָמ ביים שרייבן געוויינמ.

אוייג איצמ. אַ שווייגן וואָס קען ס׳האַרץ אַרויסשלאָגן...
 כ׳שווייג איצמ. אַ שווייגן וואָס קען ס׳האַרץ אַרויסשלאָגן...
 אויף שויבן פּלאַצן מראָפּנס רעגן.
 ס׳וואָרנמ דער זייגער: באַלד וועמ נעמען מאָגן –
 זינקמ אומרו אין מיר ווי ציין ביים זעגן:

דיים פּלאָמקין 🛩

פון מיין שמעמעלע אַ גרוס (פון בריוו פון פּוילן)

## Greetings from My Shtetl (A Letter from Poland) (1937)

🔨 Chaim Plotkin

Ι.

I'm silent now. A stillness to carry my heart away . . . raindrops explode on windowpanes. The clock warns it will soon be day, unrest sinks into me like the teeth of a saw.

The letter lies before me, an open wound, I've read through it countless times by now. I've felt the pain, the most profound, of the one who, weeping, wrote it down.

The letter's author is near and dear, I see her face in my punctuation; her name and town *can't* be mentioned here. I fear the Poles' retaliation.

2.

It's the third pogrom my shtetl's seen. Rooftops cracked like windowglass. In the dark of night the gang leader roared, "Burn the Yids' eyes out with benzene."

Now I see Lozer the coppersmith, who falls, skull cracked, in the entryway. And Yekhiel-Ber, the town's head Jew, will die from his wounds, they say.

Leyzar-Sholem's Khasye's by the apple stand. "Lost and lonesome widow" we called her. A rich Pan's<sup>1</sup> son used a "merciful" hand, but now her young life's back in danger . . .

1. Pan: Polish for "Mister."

334 Chaim Plotkin

מאָמל׳ען, דעם שמעפּער, האָבן זיי ווי אַ שעפּס געבונדן און צעפּיצלמ אין הויז אַלץ, צעבראָכן און צעשמאָכן. זיי וואָלמן די כאַמע ווי אַ ליכמ אָנגעצונדן – ווען נימ סמעפאַן, דער שוסמער, זיין פּוילישער שכן...

.3

געדענקסמו, ברודער, ווי מיר זיינען אין קעלער געזעסן, און ס'לעבן אונזערס איז געהאָנגען אויף אַ האָר... דאַן איז אויך נימ געווען ווי היינמ – וואָס אָפּצועסן – האָמ מען פּאָדאַמקעס כאָמש נימ געדאַרפּמ אָפּצאָלן יענעם יאָר...

אָדעמאָלט איז דאָך געווען – מלחמה. היינט איז דאָך כלומר׳שט – פרידן – לייגט מען אויף אונזערע רוקנס שטייער נאָך שטייער!.. ז י שלעפּן פון אונזערע הייזער וואָס זיי קענען נאָר קריגן: אַ וויגל, אַ קישן, אַ סאַגאַן קאַרטאָפל פון פייער... – – – – – – – – – – – – – – – – – כלייען דעם בריוו מיט גריזשענדן פיבער, די געליטענע פון מיין שטעטעלע – כ׳געדענק זיי נאָך גוט: כ׳וואָלט צום האַרץ געדריקט די פאַרוואונדעטע גלידער און מערדערס נאָמען פאָרשריבן – מיט טראָפּנס בלוט!.. Motl the quilter was bound like a lamb, his house broken and slashed—nothing left whole. They would have lit the hut like a candle but for Stefan the shoemaker, neighbor and Pole.

3.

"Remember brother, how we cowered in the cellar? Our lives hung by a hair . . . Back then, like today, there was nothing to eat at least there weren't taxes to pay that year.

"That was war. Now it's supposedly peacetime. So they lay tax upon tax on our backs. *They've* emptied our homes of all they can: a cradle, a cushion, potato from the pan."

I am reading the letter with gnawing fever. How well I remember the innocent victims. I would press their wounded limbs to my heart and write, in blood, the murderers' names!

\_ \_\_\_ \_

שמעמעלע מיינס פּנים פון מיין פּנים, וויי איז מיר פאַר דיין יעדן געסל. פאַר יעדן מראָפן בלומ וועלן מיר מאָנען, דיינע קדושים וועלן מיר קיינמאָל נימ פאַרגעסן.

מוימי? גיכער וועלן מיינע אויערן מויבן איידער איך וועל דאָס גלויבן. ניין, דו ביזמ נימ פאַרשוואונדן, אויף אייביק, וויג מיינע, בין איך מימ דיר פאַרבונדן.

ניין, איך גלויב נים – עם לעבם דיין עדה, שמעמעלע מיינס, היים פון מיין מאַמע און זיידע; איר לעבם, איר לעבם, ברידער מיינע, שוועסמער, אין שמעמעלע מיינעם ביים דניעסמער.

איך האָב קריעה געריסן אויף מיין הוימ, מימ בימערע מרערן געוויינמ; ניין, דו ביזמ נימ מוימ, לייב מיינס, ביין פון מיין געביין.

איך האָב אַ גאַנצע נאַכט געוויינט, שטעטעלע, מיין שטעטעלע, מיין ליבע היים; טייער איז מיר דיין יעדער שטיין, טייער יעדעס שטיבעלע פון ליים.

בער גרין 🛩

שמעמל מיינס ביים דניעסמער

## My Shtetl on the Dnestr

∼ Ber Grin

I cried all night, my little shtetl, my shtetl, beloved hometown. What a treasure is your every stone, how precious each mud hut.

I have rent my own skin, cried with bitter tears; my flesh, bone of my bones, you haven't disappeared.

No I don't believe it. Your congregation lives. You live, you live, brother, sister, in my shtetl, home of my father and his, in my little shtetl on the Dnestr.

Dead? My ears will go deaf before I believe it's true. No, you haven't disappeared, my cradle, forever I'm bound to you.

My shtetl, image of my image, how I cherish every alleyway. For every drop of your martyrs' blood we'll demand they pay.

ביים וויג ווען דו שלאָפּסמ שרייב איך אָמ דאָס ליד, נעם די שורות אין גאַנג פון דיין יונג־לעבן מימ. מיין קינד פונעם מאָרגן, ווען איך וועל פאַרגיין, זאָלסמ דערמאָנען דיין מאַמעס געביין...

פון דורות צעשריגן עם יאָמערט מיין מויל, פון לייבער צעפּייניקט איך ווייטיק דאָם קול. און דער הימל איז בלוי, אַלעמאָל בלוי געווען, עם האָבן דורות פאַר מיר אויך די בלויקייט געזען.

דו, מענמש פונעם מאָרגן, ביי דיין וויגל איך וואַך, איך זע דיך שפּאַנען אויף אַ ליכמיקן שליאַך, פאַרברידערמ מים פעלקער איך זע ווי דו שפּרייזם, פון היינמיקן גרויל וועסמו זיין אויסגעלייזם.

עם האָם געזונגען אַמאָל מיין פּאָלק אונמער קנום, דער מאָל איז פון מרערן און מענמשלעכן בלום. מים מרערן געמישם איז דער בעכער פון פּיין, ביים וויג ווען דו שלאָפּסם, אַזוי זינג איך דיך איין.

קינד, מיין שוואַרצאַפּל, דו מענמש פון מאָרגן, איך גיס אין דיר איבער מיין פאַרפּייניקמע שמים; ווי ברויזיקן וויין אין אַ געשליפענעם גלאָז; מרינק מיין לעבן פון בימערן כוס.

איך מרוים דיין אויפבלי אין מאָרגן, מיין קינד, דו צווייג פון מיין לייב, מימ מיין לעבן פאַרשפּינמ. די וועלמ איז פינצמער – אַ מאָנסמער נאָך רויב. דו, מענמש פונעם מאָרגן, אין דיין מאָג איך גלויב.

דו שלאָפּסמ, מייז קינד, ביי דייז וויגל איך וואַך. דער הימל צוקאָפּנס – אַ בלוי געשליפענער דאַך. פון דאָרמן די זון איז גאָלד גיימ אַרויס און קושמ דיר דיין ראָזע פּנימ׳ל אויס.

מלכה לי

קינד, דו נייער מענמש

#### Child, You New Man

🔨 Malka Lee

Sleep child in your cradle, I'm watching you. The sky overhead is a roof polished blue. The golden sun slips down from its place and kisses your rosy little face.

I dream that tomorrow you bloom, little one, branch of my flesh, of my life you're spun. The world is dark as a beast after prey. Man of tomorrow, I believe in your day.

You, apple of my eye, man of the morn, I pour into you my voice, pained and worn, like a long-stemmed goblet of well-brewed wine; drink a bitter toast of my life, child of mine.

My people sang under a whip long ago . . . it's a valley of tears and blood, and so the tears are mixed into the pitcher of pain. By your cradle I'll sing you a sleepy refrain.

Here, man of tomorrow, I sing your refrain, as I watch you stride down a bright, unpaved lane, a brother to nations, you go your own way, free from the trembling of today.

Generations have turned my mouth down with fear. My voice aches from those lives and each painful year. And the sky is clear blue, it's always been blue, generations have left me this, too.

I'm writing this song by your cradle today. May your young troubles drift away. Child of tomorrow, when my life is done, be there to remember your mother, my son . . .

תוהו ובהו

אסתר שומיאַטשער 🛩

דער אָוונט אויף מיין פענסטער לייגט זיך שווער און מיד. אַ שלאַכטפעלד איז דער טאָג. עם וויינט מיין יעדער גליד. אַן אָנגעקלאָגמע שמיי איך שמום: – אַ פּאָלק גײמ־אָפּ אין בלומ און מיר דאָ גייען אום ווי אַלע מעג פון יאָר מימ זאָרג; אַ שווערער לאַסמוואָגן די וואָר. אָ, פּינסמערניש, פרעם אָפּ אַ רגע פון מיין שוועל! דאָס בלוט שרייט פון תהום, איך וואַרט אויף אַ באַפּעל. נאָר קיינער רירט זיך ניט, און קיינער גיים. מיר גרייטן אונדזער עסן צו דער צייט, און ריידן ווערמער הייליקע פון קינם רויב, און דאָם געשריי פון הבלען. אָ, פּינסמערניש, ַטרעט אָפּ אַ רגע פון מיין שוועלי צוקאָפּנס – אַ תליה ברענט, . אַ מאַמע טראָגט איר שגעון פאַר דער גאַס

עם קלאָגן אין פאַרוויסמונג אירע הענמ.

Toye-Voye (1938)

 $\sim$  Esther Shumyatsher

The evening lies down in my window, heavy and tired. The day is a battleground. My every limb cries. Accused, I keep quiet: a nation loses blood. But here, we go on as always with our usual cares. Reality is a load to bear. Oh, darkness

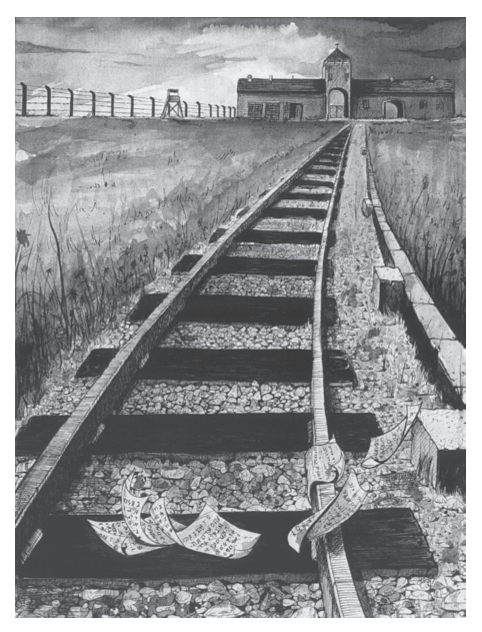
leave my doorway for a while! My blood is screaming from a pit, I wait for an order but no one stirs and no one goes. We fix our daily meals and tell, in sacred words, of Cain's deceit and Abel's cry...

Oh, darkness leave my doorway for a while! Gallows burn into the head of my bed, a mother wears madness out into the street, wringing her hands in despair. 342 Esther Shumyatsher

ס'איז נאַכמ. ס'איז פינסמערניש אין בלומ. איך הער דעם אָמעם פון מיין שמאַם: מים בלום פאַרגיים יעמווידער מאָג, און צינדם דעם זאַמד ווי שרפות וואָלמן ברענען. אינדרויסן איז תשרי־נאָלד, אויף יעדנס פּנים צו דערקענען. אינדרויסן – אַזאַ חושך אין יעדער קלענסמער בריאה. אינדרויסן איז תשרי־נאָלד און פינסמערע תוהו ובהו... It's night. Darkness pervades my blood. I can hear my people breathing. Each day dies away with the draining blood and sand bursts into a blaze. Outside it's Tishre-gold.<sup>2</sup> You see it on everyone's face. Shadows envelop the tiniest souls. Outside it's Tishre-gold and the dark toye-voye.<sup>3</sup>

2. Tishre: month in the Hebrew calendar, usually falling in September/October.

3. Toye-voye: chaos



Word

#### וואָרמ

ז. וויינפער 🛩

אַזוי פּיל ליכמיקע ווערמער פּאַרהילמע מימ שמויב. און גיי, גלויב, אַז דו וועסמ מימ דיינע געזאַנגען ערגעצוואו הערצער דערלאַנגען.

װאָרמ, נישמאָ קײן אָרמ איצמ אין מיר פּאַר דיר, איז װאָסזשע גראַבלסמו זיך, װי אַ הונמ ביי אַ מיר?

אָ, װאָלסטו געקאָנט זיך פאַרװאַנדלען אין אַ גליאיקן שפּיז אין דער האַנט פון אַ ריז, – מעג ער זיין אַ ליימענער גולם, וואָס ווייסט נישט דעם חילוק פון אַ פּתח ביז אַ חולם, וואָלט יעדער שרץ געהאַט פאַר דיר דרך־ארץ.

> אָבער אַזוי ווי דו ביסמי? אומזיסמ, אוי אומזיסמ איז דיין מי.

די זון וועמ נאָך אויפּגיין אין גילדענעם גלייּ אַ דאַנק פּאַר דער מרייסמ, – מען ווייסמ שוין, מען ווייסמ! עס האָמ דער נביא געזאָגמ, און גערעדמ, אָבער אָנשמאָמ אַ מרייסמנדיק קול, דאַרף מיין פּאָלק איצמ אַ בעמ

## Word (1938)

#### ∼ Zishe Vaynper

So many bright words covered with dust! Well then, trust that you and your songs will touch someone.

Word, I haven't got room any more for you. Why do you scratch like a dog at the door?

If only you could turn into a glowing lance in a giant's hands— (Even if he's a clay *goylem*, who can't tell a *pasech* from a *khoylem*.)<sup>4</sup> Every crawling creature would bow down and wish you the way of the good.

But as you remain? In vain. Oh, in vain is your toil and pain.

Will the golden, glowing sun rise again? Thanks for your cheer, but it's finally clear! The prophet has said what he's said. But instead of a comforting chord, my people need a bed

4. *Goylem* (Yiddish pronunciation of golem): the legendary story of a man built of clay by the rabbi of Prague. *Pasech*: a mark used in the Hebrew alphabet to connote the short "a" vowel. *Khoylem*: a Hebrew marking which connotes an "o" or "oy" sound.

אין אַ שפּימאָל, – עם איז קראַנק פון אייביקן גאַנג, עם בענקט נאָך אַ דאָך און נאָך רו. א דו, שליח פון האַרץ און פון מוח, – עס איז איצט נישט פאָר דיין כוח צו מראַגן די מאָסע פון מיין פאַרפּייניקטער ראַסע, איז וואָסזשע רייסטו זיך אַלץ פון מיין בלוט? װאָרמ, נישמאָ קיין אָרמ אין מיר פאַר דיינעמוועגן איצמ. צעדונערט און צעבליצט איז איבער אונדז דער גאַנצער אוניווערז, און דיר ווילט זיך דורך אַ פּערז אויסשרייען די געפאַר, דעם צער פון די געלימענע, ?די פּאַרשנימענע עס איז איצמ נישמ קיין ציימ פאָר קיין ווערמער־אימאַזשן, מיר דאַרפּן באַנדאַזשן פאַר אונדזערע וואונדן. היטלער האָט אָנגעצונדן אַ שריפה פון האָס, ברענט אונדזער גאַס, בלומיקמ אונדזער לייב אונמער דער ביימש . אין דער האַנט פון דעם נאַצישן דייטש וואָרט מיינס, שמום איין אין דיין אייגענער פּיין, און לאַז צעפירן די פאַרמאַמערמע הענמ, וואָס זוכן שפּאָרונעס אויף ווענט זיך דורכצורייסן,

זיך דורכצובייסן...

348 Zishe Vaynper

in a hospital ward. They're suffering from eternal wandering, they long for a roof and rest.

Oh you, messenger of heart and of head, but without the strength to tear the masses off my tortured people, how dare you tear forth from my blood?

Word. there isn't room for you in me now. Flashed past, thundered away on us is all the universe. And you want your verse to herald the guillotine's peril and the dread of the beheaded? Now isn't the time for verbal images. We need bandages for our wounds. Hitler has lit a blaze of hate. Our street is burning, our flesh is bleeding under the whip in the Nazi German's hand.

Hush, my word in your pain and let those tired hands lead you, to find crevices in the walls to attempt to make it through . . . to gnaw through . . .

# Matters of Life and Death

While war may have been the greatest tragedy of the twentieth century, it was far from the only tragedy that was reflected in Proletpen's verse. Poems about accidents at work, suicide, and hopelessness define societal ills that illustrated for them the need for social change. Martin Birnbaum's "The Man Who Hanged Himself" shows a person whom a degrading, monotonous system has robbed of all self-respect. Ber Grin's "A Man Falls at Work" is a terrifying image of the hazards of the workplace.

The theme of life and death also prompted poets to sometimes rupture the proletarian model. Menke Katz's volatile relationship with Proletpen came to the fore once again when he produced a cycle titled *Three Sisters*, which shocked his leftist colleagues and alienated him from the group.<sup>1</sup> It was bad enough that the sensuous stories of the three sisters were laden with descriptions of women's bodies and raw sexual imagery. Menke Katz went a step further by suggesting political slants that were diametrically opposed to the Communist Party. One of the poems in this cycle, "To Her Three Unborn Baby Boys," portrays the self-torture of a woman who cannot live with the abortions she has had. Her inability to accept the reality of abortion neither follows the expected pro-choice line of the Left, nor adopts a typically conservative position.

1. Menke Katz, *Dray Shvester*, 2nd ed. (Rowen, Wales: Farlag "Dray Shvester," 1993). The title echoes Winchevsky's "Three Sisters," published in *Dos Poylishe Yidl* in England at the end of the nineteenth century (William J. Fishman, "Morris Winchevsky's London Yiddish Newspaper, One Hundred Years in Retrospect" [Oxford: Oxford Centre for Post-graduate Hebrew Studies, 1985], 16).

#### 352 Matters of Life and Death

Like Katz's *Three Sisters*, Hershl Miller's "Without God's Blessing" and "Kaddish" fell far from accepted Proletpen orthodoxy. In both poems, Miller refers to God as interminably linked to life and death. "You back away from God and God is tied more closely to you," he writes in the first. In the second, he writes about uttering the traditional kaddish prayer for his deceased father in his sleep, having neglected to say it before. These poems reveal the frustration of an individual who is doing his best to join the secular world but remains nonetheless tied to his faith. While Hershl Miller only occasionally published alongside Proletpen, I include his poems here in contrast to the more forward-thinking and adamantly anti-religious poems of the proletarians. It seems fitting to conclude with Dora Teitelboim's "Gambling," which leaves us waiting for the future, "at the airports of time."

האָב איך זײ צו אַ קברן פאַרנאַרט, און פון מײנע ײנגעלעך געלאָזן נאָר מײן אױפּגעראַממע מראַכמ, און פון מײנע ײנגעלעך געלאָזן נאָר אַן אײביק מפּילדיקע נאַכמ.

זיי וואָלמן אַלע – דו געווען, פון גאָס און ווינמ די זינגענדיקע שאַרפן, אויסשפּילן זייערע זינד וואָלמ אַ מלאכל אויף האַרפן.

זיי וואָלמן אַלע – דו געווען, היימלאָזע האַרן פון הינמערהויפן; מימ האָר צעפּאַמלמער שאַמען וואָלמן זיי פון מאָג אַנמלויפן.

זיי וואָלמן אַלע יינגעלעך געווען, יעדער שענער פונעם שענסמן לומפּ; דורך בלינדע געפאַרן וואָלמן זיי זען אַ באָרוויסע מיידל ביי אַ פּראָסמן פּלומפּ.

זיי גרויען אַרויס פון זונפאַרגאַנגען ווי פּינמעלעך שרעק קעגן גאָמ, און פאַרגרויען מימ די ווידערקלאַנגען פון יעדער שמאָמ.

איי פּוסמעווען אַרױס פון די קלענסמע שיכעלעך
 זײ פּוסמעווען אַרױס פון די קלענסמע שיכעלעך
 אין די פינקלענדיקע פענצמער פון פולע קראָמען,
 און שרײבן נימגעשריבענע לידער
 אױף אומבאַרירמע בלעמער פון שוואַרצע אַלבאָמען.

מעינקע קאָץ 🛩

אירע דריי נימגעבאַרענע יינגעלעך:

## Her Three Unborn Baby Boys (1932)

#### 🔨 Menke Katz

They spill from the tiniest shoes in busy shops' glittering cases, and write unwritten poems on black albums' untouched pages.

As dots of fear before God they dawn out of sundowns, and dawn out of echoes in every town.

They would all be baby boys, each one handsomer than the handsomest bum; past blind dangers they would gaze at a barefoot girl at a plain old pump.

They would all be you, homeless backyard masters. They'd have light brown, disheveled hair, and run away from day.

They would all be you, the scarves that sing of street and wind. A little angel on a harp would sing their sins.

I betrayed them to an undertaker, and all that's left of my baby boys is my womb, scoured and distorted, and all that's left of my baby boys is a night, eternally aborted.

, האָב איך מיינע יינגעלעך אויף מיסט געביטן ראָיען זיך אין זייערע יאָרן – ברעקלעך זון פון קאַרגע פאַרטאָגן שאַרן זיי זיך אַרױס װי מאַגנדיקע הענמ פון די בלומיקע שפּאַרעס פון אַ שלאַכמהויז, און נעמען אַרום רי כאַרכלענדיקע קעפּ פון קעלבעלעך און שאַף, און פאַרמראָגן אין מיין וואַכן שלאַף פּון געבונדענע אַקסן אַ לעצמן קלאַגן; שאַרן זיי זיך אַרױם װי מאָגנדיקע הענט פון די בלומיקע שפּאַרעס פון אַ שלאַכמהויז, און רייםן אויף די קעלבערנע וויעם פון גליקלעכע בן־בקועות, און פירן מים זייערע שוואַרצאַפּלען אַ ניטדערבאַרענעם שמועס.

האָב איך מיינע יינגעלעך אויף מיסט געביטן, ראָיען זיך אין זייערע יאָרן ברעקלעך זון פון קאַרגע פאַרטאָגן – זיינען זיי די פּורפּורנע לאַטעס אויף פּוסטע לעכערדיקע שטיבער, שפּיגלען זיך אויף פאַרדריפּעטע גראַטעס ווי אויסגעטרוימטע קריגער מיט אַלטע פאַרגעסענע שפּיזן, און גייען ווי אַ גאָלדיקער טויט איינע די אַנדערע אַריבער.

פּון זײערע זומערן האָט דער ווינט קײן צוויטן ניט געקליבן, און ס׳האָבן זײ קברים ניט דערוואַרט – איז פּון יעדער ײנגעלע געבליבן נאָר אַ סנאָפּ פּאַרשניטענע יאָרן, איז פּון יעדער ײנגעלע געבליבן נאָר קאָשיקלעך מיט פּאָזימקעס און באַרן אין די גוידערן פּון שווערע אָקושאָרן.

#### Her Three Unborn Baby Boys 357

Their summers left no blossoms for the wind, and graves did not await them. So each baby boy left behind just a sheaf of shorn years, and each baby boy left behind only little baskets of strawberries and pears in stout midwives' double chins.

I traded in my baby boys for trash, swarming round their years shards of sun from miserly dawns: they are the purple patches on empty houses overrun with holes. They mirror muddy grates like warriors whose dreams are done, with old forgotten lances; they walk like golden death, each one past the next.

I traded in my baby boys for trash, swarming round their years, shards of sun from selfish dawns: they spill as though from uncupped hands from bloody cracks in a slaughterhouse, hugging close the rolling heads of calves and sheep and carrying away to my fitful sleep the last cry of a bound oxen. They spill as though from uncupped hands from bloody cracks in a slaughterhouse, and rip apart the doe eyelashes of womb-fruits slain in incubation, and with the pupils of their eyes have an unborn conversation.

.2 אין שווערער פּאַוטינע – אומרואיקע שפּינען וויגן זייערע געשמאַלמן, אין שווערער פּאַוטינע – אומרואיקע שפּינען האָבן מיינע יינגעלעך באָהאַלטן. ביינאַכט – אויף מיין פּינטלענדיקער סטעליע סאַזשעט זיי אַ גאַזרער אויס, און איך – צום גייענדיקן שלאָף געשמידמ צייל אַן קופּעם מרימ, און וויל מימ די ווענמ זיך פּאָרשמיינען ווען איך פאַרצייל אַ טראַט; אין שווערן שמויב – קלייבן זיך זייערע נימגערעדמע רייד, וויל ווערמערדיקער שמויב זיך צעריידן, — וויל אַ ניטדערבאָרן קול זיך צעוויינען פּראַוועט די שטילקייט אַ שטומע קאַפּעליע; מיט אַ פּאַרצױגן שטריק – װערג איך ווי אַ לעבעדיקע מיין שאַטענענע קלייד, און מוימ – מימ נימדערבאָרענע אויגן גיי איך אום אין מיין דרויסנדיקער הויז, און הער, ווי ס׳קערן זיך אין ווינט דריי יינגעלעך, – און קלער שוין ציים מיינע יינגעלעך צו זויגן. אַ שענסמער לומפּ פון גאָסן און פון לידער, ייי וועלן דיך באַגעגענען אויף דיין לעצמן שוועל, און קאַפּען ביי דיין צוקאָפּנס ווי אַ הייסער חלבנער מריפן, – און פאַרשווינדן ווי אַ פּאַכן פון שיידנדיקע הענט ביים אומעט פון אַפּגייענדיקע שיפן. 2. In a heavy cobweb, restless spiders swing and sway, in a heavy cobweb, restless spiders hide my baby boys away.

At night on my twinkling ceiling a gas pipe conjures them in soot and I, the sleepwalker, I keep counting piles of steps through sleep and want to stone myself with the walls when I miscount a step. In the heavy dust their untalked talk collects. word-filled dust would talk and talk. an unborn cry would weep and weep. The silence plays a silent symphony. Tightening a rope, I choke my light brown dress, like a living being, and once I'm dead, I go round and round my outdoor house with unborn eyes. I hear three baby boys turn on the wind, and know it's time to nurse my baby boys.

O handsomest pauper from streets and from poems, they'll greet you at your final door, and trickle down the headstone of your grave like hot dripping wax and disappear as the wave of parting hands at the sorrow of departing ships.

צווישן חורבות ליידיקע און שיידימדיקע שויבן וועל איך זיך אַליין ווען עם איז פּאַרנאַרן, און דרייען זיך ווי אַ שליםל אין איבערגעדריימע שלעסער; צווישן חורבות ליידיקע און שיידימדיקע שויבן וועל איך זיין אַליין אַ לעבעדיקער מעסער, וועל איך מיין אייגן האַלדז ווען עם איז באַרויבן.

נאָר פּינפּאונצוואַנציק פּריליננס האָב איך פּון אײביקײם דאָ אָנגעקליבן, און יעדער פּרילינג איז ווי דורך באַבלוממע מרונעס געגאַנגען, איז וואָס איז פּון מיר אַצינד פּאַרבליבן אויב נים די אַלע זונפּאַרגאַנגען; שוין וואָלם איך מיין פּרילינגדיקן קאָפּ עבימן אויף ווערימלעך אַ מאָפּ; שוין וואָלם איך פּון יעדער קלייד פון די דריי שוועסמער – מיינע שענסמע לידער פלעכמן זיך די שענסמע שמריק, און ערגעץ אויף אַ בוידעם זיך אויפּגעהאַנגען.

כ׳וועל אַמאָל מימ זיך אַליין זיך געזעגענען, צום לעצמן מאָל ווייזן זיך אין שפּיגל, און מימ מיין אייגן פּגר די וועלמ באָגעגענען.

ווי ס׳וואָלמ אַ וואַלד אַ דעמבענער געבאָרן מיך אין האַלבענאַכמ, בין איך ווי אַ פינצמער דעמב – שמאַרק און מוראדיק, וואָלמ איך גערן ווי אַ וואַלד אַ דעמבענער אין האַלבענאַכמ זיך צעצינדן, אָדער גאָר אַליין זיך בינדן און פירן זיך אין שחימה־הויז קוילען ווי אַ ביק.

מעינקע קאָץ 🛩

זעלבסממאָרד

## Suicide (1932)

🔨 Menke Katz

As if a wood of oaks gave birth to me at midnight, I am like a dark oak, strong and frightful. I'd gladly, like a wood of oaks at midnight, set myself aflame or even tie myself up tight and lead myself to slaughter, to be butchered like an ox.

Someday I'll bid myself adieu, look one last time in the mirror, and bring my carcass, world, to you.

Just twenty-five springs have I gathered from eternity and every spring passed like coffins strewn with flowers, so now what is left of me if not all the sunset hours; I'd already give my springtime head and have a pot of worms instead; I'd readily take every dress of the three sisters—my prettiest poem—and braid a pretty rope and hang myself somewhere in an attic.

Amid empty ruins and window ghosts I'll trick myself come time, like a key in a spring lock; amid empty ruins and window ghosts I'll be my own living knife, come time, I'll steal my own life.

אַ דרימער

משה נאַדיר 🛩

צישן לעבן און מוימ, ליג איך ווי אַ דרימער צישן מאַדאון־ווייב.

איך לאָדנישמ־צו, אַז די צוויי זאָלן זיך באַהעפּמן אין ליבע.

ביידע קרעכצן, וואָרפּן זיך, ווילן זיך די הענמ אַריבערגעבן איבער מיר.

> איך ליג וואַך און קאַלם צישן זיי און צעמייל זיי!

# A Third (1929)

∼ Moyshe Nadir

Between life and death, I lie like a third between man and wife.

I keep them from coming together in love.

Both of them groan, toss about, want to get their hands across me.

I lie awake and cold between them and divide them!



The Man Who Hanged Himself

אַ באָס האָט ליב זיך נעמען צייט–צו זען ווי ס׳ווערט "געשאָסן״. נאָר דאָס וואָס יאַנקל נעמט זיך צייט, אָט דאָס האָט אים פאַרדראָסן.

יאַנקל, ווי דו זעסט אויס!״–זיין ווייב האָט נישט פאַרגעסן– איז ער אין שאָפּ, ביי דער מאַשין, שוין אויך האַלביטויט געזעסן.

אים אויפגעוועקמ פון שלאָף פאַרשוויצמ, מימ דראָזש, מימ קאַלמן צימער... –הפּנים: ער איז מאָקע אַלמ... הפּנים עס איז בימער...

נאָר יעדער מאָג, פּון דעמאָלמ אָן, האָמ מאָדנע אים דערקומשעמ; און יעדע נאַכמ האָמ אַ קאָשמאַר אַן אַנדערער געמומשעמ;

נישם גרוי אַליין–די אויגן אויך צעקנייםשם און אויפגעשוואָלן... איז יעדן מאָג, פון דעמאָלם אָן–האָם ער זיך שוין געגאָלן.

האָט ער גענומען זיך די מי, זיך גוט באַקוקט אין שפּיגל– און סערשטע מאָל מיט ביטערקייט געשמייכלט–און געשוויגן...

נאָר איינמאָל האָט זיין ווייב געזאָגט, געזאָגט אַ ביסל זויער: גיאַנקל, ווי דו זעסט עס אויס! אַי, ווי דו ווערסט גרויער!"

זיין ווייב איז אים געווען געמריי–דערויף איז ער באַשמאַנען– צום "גליק״ האָמ בלויז געפּעלמ אַ קינד–ווי ס׳שמיימ אין די ראָמאַנען.

ער האָמ ביים לעבן נישמ געפרעגמ קיין בימערע פאַרוואָסן– צוואַנציג יאָר ביי דער מאַשין–און ס׳איז די ציימ געפלאָסן.

אַ וואוילער מענמש געווען–נאָר שמיל, אין מידקיימ איינגעפּראָרן.– ס׳האָמ שנעל, ס׳האָמ פאַר דער ציימ דער שאַפּ באַלאָדן אים מימ יאָרן.

- געוויינטלעך הענגט מען קליידער אויף אויף יענע רונדע שטאַנגען. אַ וואוילער מענטש געווען דער נאַר, וואָס האָט זיך אויפּגעהאַנגען.

מאַרטין בירנבוים 🛩

דער, וואָס האָט זיך אויפּגעהאַנגען

# The Man Who Hanged Himself (1937)

## 🔨 Martin Birnbaum

They used to use that circular rack to hang up clothes, a nice man, the fool who hanged himself was.

A nice man, but silent, and paralyzed by weariness, weighed down before his time with a life of shop dreariness.

He asked no bitter "why's" throughout his years. Twenty years at the machine, and time just disappears.

His wife was always true to him; he lived on that alone. And as in novels, all that was missing was a child of their own.

But once his wife remarked to him, remarked a little sour. "Yankl, just look at yourself! You're growing grayer by the hour!"

He took himself to be the trouble, looked hard in the mirror. And smiled for once, and kept quiet. Everything seemed clearer.

His eyes were pinched and swollen—not only was he gray. From that day forth he scribbled himself out, more every day.

But every day, from that day on, something wasn't right, and nightmares came to torture him, a new one every night;

He'd wake from sleep, perspiring, with spasms, with cold shivers . . . It's evident: he's gotten old . . . It's evident: he's bitter . . .

"Yankele, look how you look!" his wife did not forget. And so he sits by the shop machine, already halfway dead.

A boss, he likes to take time and see who should be "spit." But the way that Yankl takes his time has him in a fit. 368 Martin Birnbaum

אַרױס פון שאַפּ, מיט בלײכער ליפּ–און רעזיגנירטע אױגן...

צוואַנציג יאָר בײ דער מאַשין–און ער איז מיד געוואָרן.

שטיל געלעבט די אַלע יאָר, ווי אין אַ פּלעט געפאַנגען שטיל געלעבט אַ אַ

סאַן פּראַנציסקאָ, סעפּטעמבער, 1937

אַ מילדער מענטש, אָן גיפט, אָן געלט און–אָן אַ ברעקל צאָרן...

. אַ וואוילער נאָר געווען–דער מענמש וואָס האָמ זיך אויפּגעהאַנגען

- אַ חודש ציים זיך אומגעשלעפּם מים שווערע פים מים שלאַפע און אין אַ הײסער זומער־נאַכט זיך אױפּגעהאַנגען אין שאַפּע.

אַ בריוול זײנס האָט קורץ געזאָגט: "מײן ווײב, דו וועסט מיך פאַרגעבן: ....איך האָב זיך לעצטנס אומגעקוקט–איך בין צו אַלט צום לעבן״... \_ \_ \_ \_ \_ \_ \_ \_ \_ \_ \_ \_ \_ \_ \_ \_ \_ \_ ועקם און פערציג יאָר געווען איז יאַנקל, אָט־דער זקן–

דער שאַפּ האָט אים געעלטערט פרי; דאָס ווייב האָט אים דערשראָקן...

און אין אַ פּרײמאָגדיגן מאָג איז יאַנקל מיף־געבױגן

And one Friday afternoon, the haggard Yankl left behind the shop where he had worked, his lips pallid, eyes resigned . . .

A whole month's time he dragged around his heavy feet and head. But one hot summer night, he hanged himself, out in the shed.

His letter said it briefly: "Forgive me, please, my wife. I've lately looked into myself. I am too old for life."

This old man was forty-six. What had brought him there? The shop had aged him early; his wife had given him a scare . . .

Twenty years at the machine, and he could go no longer. A mild man, no venom, no money, not a bit of anger.

He lived quiet and chained, the way a prisoner does. A nice man, the fool who hanged himself was.

ליגם אויף שמיינער אַ לעבן פאַרלאָשן. אַן אַרבעמער געווען. פרעמדע פענצמער געוואַשן. ליכמיקיים פון הענם אויף אויסגעפּוצמע שויבן וואַרעמם נאָך און בלענדמ.

אין פרעמדע פענצמער געצונדן זונען און פרישע מעג; איצמ ליגמ ער הענמ צעשפריים ס'לעשמ די זון זיך אין זיינע אויגן מים לעצמן רוים, און ס'גיימ־אויף ווי שקיעה אויף שויבן אַ בלינדער מוים. קוליען זיך יונגע יאָרן אין רוימע פאַרבן. קוליען זיך יונגע יאָרן אין רוימע פאַרבן. מריפן פענצמער אַראָפּ מים ליכמ און געוויין.

די וואַרעמקיים פון פינגער צימערן נאָך אויף שויבן און פירמ־אַריין די זון אין שמוב ווי אַ ליכמיק גלויבן.

בער גריז ∽

געפאַלן אַ מענטש ביי דער אַרבעט

## A Man Falls at Work

∼ Ber Grin

Still the warm fingerprints quiver on the panes, and must send the sun into the house like a glowing ray of trust.

Suns shine bright in strangers' windows even on cold days; now he lies, in the middle of the street, arms spread out both ways. The sun goes out before his eyes a last red, a sunset on windowpanes blinding the dead. Young years tumble in red hues. The fallen body's juices stream. The window trickles light and scream.

A body lies extinguished, on stone, once a worker. Strangers' windows shone. A light touch on the shiny panes.

## זעלבסמבאַשרייבונג

משה נאָדיר 🛩

ווייל איך האָב דיך ליב געהאַט, וועלט, ווי אַ געליבטע, האָב איך געוואָלט זאָלסט מיך באַמערקן! האָב איך מיך געפלייסט צו זיין קליגער, ווי איך בין – האָב איך מיך געפלייסט צו זיין קליגער, ווי איך בין – און בלענדענדער . . . זיך געצויגן אויפן סדום־בעט פון גלאָריע, חאָב איך אַ האַרץ אָנגעצייכנט – זיך געצויגן אויפן סדום־בעט פון גלאָריע, אויף דער דרויסנזייט פון מיין האַרץ געס געלאָזט בלוטן אין בלומיקע טופּלען – כאָטש מיין ריכטיק האַרץ האָט טאַקע געבלוטיקט. ווייל איך האָב דיך אַזוי ליב געהאַט, וועלט, ווייל איך האָב דיך אַזוי ליב געהאַט, וועלט, ווייל איך האָב דיך אַזוי ליב ליביליביליב געהאַט, וועלט,

קרומע איקאָנע קרומע איקאָנע אויף דער קרומער וואַנמ, וואָס איז וועלמ!–

# Selfwriting

∼ Moyshe Nadir

World, because I loved you, as a lover, I wanted you to notice me! I dressed myself in fine gold collars, I tried to be smarter than I am and more dazzling . . . I gussied myself in the gold foam of words, indulged myself on Sodom's bed of glory, I've drawn a heart on the outside of my heart, and let it bleed in blooming blossoms though my own heart really bled.

World, because I loved you so, World, because I love-love-loved you so, World, because I really love-love-love-love-loved you so, crooked icon on the crooked wall that is World!—

## אָן גאָמס ברכה

הערשל מילער 🛩

אָן נאָמס ברכה גיימ אָן אַצינד די וועלמ, דורכגעזאַפּמ מימ בלומ איז די ערד צעפוילמ ליגמ דאָס בלי אויפן חרובן פעלד ס'גיימ אום דער קראַנקער מענמש נישמ דערנערמ.

די וועלמ איז קראַנק, גאָמ אַליין איז מימ וואונדן, דערוויימערסמו זיך פון גאָמ, ווערמ גאָמ נעענמער צו דיר צוגעבונדן. ביסמו אין סכנה, בעמסמ רחמים מימ אויסגעשמרעקמע הענמ מומ גאָמ פון דיר זיך אָפּ, ווערמ אַלץ פאַרלענדמ.

> אַלץ גײמ אױס אין האָפּן, גלױבן נישמאָ װער ס׳זאָל זאָגן ס׳לעצמע װאָרמ. ס׳האָמ קײנער זיך נאָך נישמ דערהױבן אַ מרײסמ אונדז ברענגען מימ אַ װאָרמ.

## Without God's Blessing

 $\sim$  Hershl Miller

Without God's blessing, the world goes on for now, the earth soaked with blood. The bud lies rotten on the devastated field. The sick man walks around unfed.

The world is sick, and God is wounded, you back away from God and God is tied more closely to you. You're at risk, beg mercy with outstretched hands, God leaves you and all is destroyed in you.

All hope, all belief goes out. Nobody's left to say the last word. No one has sought out exaltation to bring us comfort in a word.

קדיש

הערשל מילער ∽

איך האָב קיין קדיש נישמ געזאָגמ איז מיין מאַמע מיר צו חלום געקומען, אַליין דעם קדיש מימ מיר וואָרמ ביי וואָרט געזאָגמ. אַז מיין מאַמע האָמ זיך אויפגעכאַפּמ פון שלאָף האָבן מרערן נאַס געמאַכמ איר אויסגעצערמ געזיכמ, מיר אָנגעזאָגמ, מיר אָנגעזאָגמ, געבן אַ פונמ ליכמ אין שול אַריין. זי האָמ געהערמ ווי כ׳האָב קדיש געזאָגמ פון שלאָף.

# Kaddish

 $\sim$  Hershl Miller

I hadn't said the *kaddish*<sup>2</sup> prayer so my father came to see me in a dream, and said *kaddish* himself word for word with me right there while mother awoke from her sleep, tears wet on her wasted face. She said I should, come morning, bring the synagogue a pound of candles. She'd heard me saying *kaddish* in my sleep.

2. Kaddish: prayer recited for the dead.

פלאָרידע, 1938

שווער איז בלויז, אַז אַלעס איז פּאַרגענגלעך. און מיין לעבן ז'דין אַזוי און ברעכלעך. ווי אויסגעקוועמשמע דאַרע מרויבנהענגלעך, קופּעס מוימע מעג ביי מיינע קנעכלעך.

עם איז שווער דאָם לעבן אונדזערם שלעפּן זאַלבעצווייען, זאַלבעאיינעם, זאַלבעגאָרנים. און פאַלן פאַלם דאָך יעדער אויף די מרעפּן – און דער ריינער אמת איז דאָך אויכעמ וואָר נימ.

אויף כלהם קאָפּ די קרוין פון אייביק דויערן, דער כלהם האַרץ אין פּלאַמען, ווי אַ ווידער. ווי דאָס אַש פון אויסגעברענמע מרויערן, שפּריימ איך אויף די ווינמן מיינע לידער.

ווי זים עם איז אין לעבן אַלעם, אויך ס'בימערע מראַכמן פון נימ ווערן. אין ווילדן צווימ שמיימ די ערד – די כלה און שמעקנדיק עם זיינען אירע מרערן.

די ערד וועם פּלאַמען און גליען אויף מיינע ביינער. עס וועלן זיין אַזויפּיל אינדערפריען, נאָר איך וועל זיין – קיינער.

משה נאָדיר 🖍

דערנאָך

### Afterwards (1938)

#### ∼ Moyshe Nadir

The earth will flame and glow above my bones. So many tomorrows will come and go and I will be—no one.

How sweet are all life's hours, even the bitter thought of death. The earth—the bride—wears wildflowers and fragrant is her tearful breath.

The bride's head is crowned by eternity. Her heart, like a ram, is in flames. I scatter my poems to the wind like burnt-out sorrow's ash remains.

This life of ours is hard to bear in a twosome, a onesome, a nonesome. And it's on the stairs that everyone falls, and simple truth is also false.

It's only hard because it disappears, and my thin, fragile life will soon give in. Piles of days have died beside my heels like dried and squeezed-out grape-skin.

אַזאַרט

דאָרע טייטלבוים 🛩

אויף די עראָדראָמען פון צײַמ מיר שמייען אַלע, ווי הונגעריקע אָרעמעלײַמ – און ביון סוף, האָפערדיק, מען וואַרמ אויף דער רויז פון אַזאַרמ. Gambling (1979)

### ∼ Dora Teitelboim

We all are standing at the airports of time, like hungry, poor folk, and until the end we wait, ever-confident, for the gambler's rose.

# THE POETS

# BIBLIOGRAPHY

## The Poets

 $\sim$  Sarah Barkan

1889, Dvinsk/Daugavpils, Russian Empire (now Latvia)<sup>1</sup>–December 15, 1957, Maplewood, New Jersey

A poet for children and adults, Barkan began working at the age of eleven in a button factory. She came to America in 1907 with her husband, a tailor, and child, and published her first poems in the socialist *Forverts* in 1922. Later, Barkan became a member of the Communist Party, and shifted her allegiances to the *Frayhayt*, *Hamer*, and other literary collections put out by Proletpen. She published a number of children's poems, short stories, and one-act plays. Throughout the 1930s, '40s, and into the '50s her work continued to appear in anthologies and periodicals, as well as in several volumes of her own poetry and prose.

Italian Masons 66 Negro Song 136 Bring Me Your Woes 220 I Have Not Woven My Poems . . . 286

∼ Martin Birnbaum (Birnboym)

October 29, 1904, Gorodenka, Austria-Hungary (now Ukraine)–August 13, 1986, New York

1. For information on borders, see Gary Mokotoff and Sallyann Amdur Sack, *Where* Once We Walked: A Guide to the Jewish Communities Destroyed in the Holocaust (Teaneck, N.J.: Avotaynu, Inc., 1991). Mordkhe Israel Birnbaum began his education in Hebrew and Polish schools. During World War I he lived in Bukovina and in a children's home in Vienna. He returned to Gorodenka after the war, with hopes of moving to Palestine. By 1923, however, he was on his way to the United States. He began publishing poetry in German-language papers in New York, such as the *Deutscher volkszeitung* and the German Communist Party publication, *Der arbeiter*. By 1929, Birnbaum had switched milieus to Yiddish and was publishing in the communist *Frayhayt*, as well as *Hamer, Yidishe kultur*, and *Signal*. Birnbaum continued to publish volumes of his own work into the 1980s.

By the River 48 Visiting Jesus 82 The Man Who Hanged Himself 366

∼ Yosl Cutler

1896, Troyanov, Tsarist Empire (now Ukraine)–June 11, 1935, U.S.

An acclaimed artist and cartoonist as well as a writer, Yosl Cutler, who immigrated to the United States in 1911, brought an important visual element to Yiddish proletarian literature. He studied, and later taught, painting, and, together with Zuni Maud, created the Yiddish marionette theater Modakut in 1925. Cutler's career was cut short when he was killed in a car accident while on a *Frayhayt*-sponsored marionette tour across the United States in 1935.

Shir Asheydim Ansher 126 Neckst 152 Not-a 244

 $\sim$  Sarah Fel-Yelin

1895, Krinik, Russian Empire (now Poland)–June 22, 1962, Los Angeles

A teacher, children's poet, and fiction writer, Fel-Yelin moved to the United States in 1920. Before immigrating, Fel-Yelin taught in the Krinik Y. L. Peretz School, and was active in revolutionary organizations, starting an anti-pogrom self-defense team for women and organizing help for homeless children during World War I. In the United States, she taught in the Workman's Circle schools in Massachusetts, and later, after moving to the West Coast, worked in a Los Angeles shop. She coedited the California Yiddish journal *Kalifornyer shriftn* in 1955 and was active in the Los Angeles YKuF, in addition to organizing the Beverly Hills branch of the Workman's Circle. Fel-Yelin published several volumes of her own poetry in addition to contributing regularly to *Morgn frayhayt, Yidishe kultur, Zamlungen,* and *Kalifornyer shriftn*.

Breath of Spring 186

#### 🛰 Betsalel Friedman

1897, Brest/Brisk, Russian Empire (now Belarus)–July 12, 1941, New York

A poet who transcended political boundaries, Friedman became a teacher in Poland, as well as an active member of the Left Poale-Zion Party. Friedman debuted with poems in Polish Yiddish journals in 1919. He lived in Palestine from 1920 to 1922, where he did agricultural work and built roads. In 1922 he immigrated to New York, where he taught in the Workman's Circle schools and later in the left-wing Yiddish schools. In the United States his poetry first appeared in *Morgn zhurnal* and *Shriftn*, and, in 1927 he shifted over to the *Frayhayt*, where he edited the "Children's Corner." His work also appeared in *Hamer, Signal, Yidishe kultur*, and several revolutionary oriented European journals. In addition to poems, short stories, pedagogical articles, children's plays, and adult one-acts, Friedman wrote several school textbooks.

Scottsboro 138

#### ∼ Ber Grin

April 18, 1901, Yaruga, Russian Empire (now Ukraine)–1989, New York

A pioneer of Yiddish proletarian poetry in the United States, Itsik Grinberg is best known by his pseudonym, Ber Grin. (He occasionally wrote under other names, such as A. Prints.) As a youth he lived through the Ukrainian civil war and pogroms, and from 1921 until his departure for the United States he worked as a teacher in Rumania. He immigrated to the United States in 1923, studied at Columbia University, and earned a law degree at Brooklyn College in 1929. Ber Grin, who began writing poetry in Hebrew and Russian as a youth, published his first Yiddish poem in *Di* feder in 1924, and later became an important literary figure in Yiddish American leftist publications, such as *Signal, Kamf*, and *Frayhayt*. A coeditor of *Morgn frayhayt* from 1931 to 1981, he published in a wide variety of journals spanning political orientations. These included *Di feder*, *Oyfkum, Yugnt, Idish-Amerike, Hamer, Signal, Yunyon-skver* and *Yidishe kultur* as well as several Canadian and European publications. Following World War II, Ber Grin also became the editor of the Yiddish Zamlungen.

Sacco and Vanzetti 74 On Roads 88 Rain 202 Strike of the Coal Miners 222 Morris Winchevsky 294 Dead Chrysanthemums 312 My Shtetl on the Dnestr 336 A Man Falls at Work 370

#### $\sim$ Yosl Grinshpan

1902, Kletsk, Russian Empire (now Belarus)–June 26, 1934, New York

Grinshpan immigrated to Canada from his hometown outside Minsk during the Polish occupation. He was a member of the Canadian Communist Party from 1922 to 1925, moved to the United States in 1917, and briefly joined the U.S. Communist Party. Although he played an important role in the foundation of the Proletpen organization, Grinshpan soon became one of its internal critics with the publication of *Erev tsayt*, a book of what Alexander Pomerantz termed "antiproletarian" poems. Excluded from the organization, Grinshpan managed to reestablish himself politically with his former colleagues, and reentered Proletpen, continuing thereafter to write and edit. Known as a divergent writer whose poems cover the individualistic as well as the ideological spectrums, Grinshpan left some of the most poignant vignettes behind when he died, probably of starvation, during the Great Depression in New York.

from "To My Shtetl Years" 62 The Miner's Family 70 Vanzetti's Ghost 76 Grand Central by Night 158 In Any Case 226

🔨 Kalman Hayzler

March 11, 1899, Komarno, Austria-Hungary (now Ukraine)–January 6, 1966, New York

Hayzler began his studies in a cheder and a Polish school. At the age of nineteen he moved to Prague, where he first read Morris Winchevsky in German translation, and began writing his own poetry before coming to New York in 1921. In New York, Hayzler worked in a woman's clothing factory and later became a union organizer. Hayzler caught the attention of Yakob Glatshteyn, one of the founders of the Inzikh (Introspectivist) movement. He was active in a number of the early incarnations of the American proletarian Yiddish journals, such as *Yung kuznye* and *Proletarisher gedank* (Proletarian Thought), in addition to writing for such varied publications as *Di tsayt, Fraye arbeter shtime, Der tog, Forverts, Der Idisher kemfer, Inzikh*, and *Frayhayt*.

At the Machine 112 The Machine 114

💊 R. G. Ka

An unknown author, R. G. Ka was an infrequent contributor to the *Morgn frayhayt.* Given the images of pregnancy in "To My Beloved," it is probable that this poet is a woman and that the name "R. G. Ka" is a pseudonym.

To My Beloved 256

 $\sim$  Menke Katz

1906, Svintsyan, Russian Empire (now Belarus)–April 24, 1991, Spring Glen, New York Menke Katz was one of the younger and more controversial of the Proletpen poets. He made his debut in the trilingual *Spartak* (1925). In his earlier period, his nonconformity centered on mystical, erotic, and traditionalist motifs that were unacceptable to the literary chiefs of the movement; his Three Sisters (1925, reprinted 1993) got him expelled from Proletpen. These disputes evolved to the point where he became the leading spokesperson for a poetry free of party shackles ("The Brave Coward" of 1938, and his Grandmother Mona Takes the Floor, 1939). Despite his 1938-39 break with the Left, Katz continued teaching in New York's leftist schools until the murder of the Yiddish poets in the Soviet Union became known in the early 1950s, when he moved to the non-Communist Arbeter ring and Sholem Aleichem school systems. Bereft of a welcoming literary environment, however, he turned to English and became the only Yiddish poet to become a major poet in English, winning Poet Lore's Stephen Vincent Benét Award among others. For thirty years (1962 to 1991) he edited the English poetry magazine Bitterroot. In his lifetime he published eighteen books, nine in Yiddish, nine in English. A translation of the nine Yiddish books titled The Complete Yiddish Poems of Menke Katz has been completed by Benjamin and Barbara Harshav and will be published by The Smith of New York in 2005.

The Hungerdance 192 To a Butterfly 208 The Brave Coward 302 Her Three Unborn Baby Boys 354 Suicide 360

 $\sim$  Sarah Kindman

July 2, 1901, Dzierzgov, Russian Empire (now Poland)–October 1974, New York

A professional actress as well as a poet, Sarah Kindman immigrated to the United States in 1913 and married the Yiddish playwright and director Jacob Mestl. Her first poems appeared in 1919. Kindman also wrote songs and radio sketches.

Fight and Play 266

#### ∼Yosl Kohn

December 21, 1897, Krinik, Russian Empire (now Poland)–March, 1977, New York

Kohn began his studies in a cheder and a Russian folk school before immigrating to the United States in 1909, where he graduated from a Newark public school. Throughout the 1920s and '30s Kohn published articles in the Chicago anarchist journal *Fraye arbeter shtime*, as well as poetry, which appeared in literary journals of varying political and aesthetic orientation, including *Inzikh*, *Yung kuznye*, *Spartak* and *Yunyon-skver*. Kohn returned to Eastern Europe to spend 1931 to 1933 in the Soviet Union.

Sergei Yesenin 290

∼N. D. Korman

December 15, 1901, Radom, Russian Empire (now Poland)–June 9, 1981, Philadelphia

Nosen-Dovid Korman, at a young age, was a member of the Paole-Zion organization Yugnt and worked for a haberdashery. At eighteen he was drafted into the Polish army. In 1925, after a brief prison term, Korman left for Cuba, where he was involved in revolutionary political circles and began to publish Yiddish poetry. In 1927, Korman immigrated to the United States and lived in Philadelphia, where he became active in the quiltmakers' union, the International Workers' Order, and other workers' clubs.

Eviction Fight 234

 $\sim$  Shmuel Kreyter

December 22, 1899, Zloti-Potok, Russian Empire (now Poland)–February 1978, New York

Shmuel Kreyter, who immigrated to the United States in 1913, studied journalism and became a writer and a Yiddish school teacher. In 1916 he edited the journal *Yugend*, and soon after began publishing his own poems, plays, articles, and translations in both communist and socialist venues. He also translated from Yiddish into English. Beginning in the 1930s, he became a theater and literature critic for both the English-language and Yiddish American press.

Vengeance 232

#### ∼ Aaron Kurtz

July 28, 1891, near Vitebsk, Russian Empire (now Belarus)–May 30, 1964, Long Beach, New York

Raised in a small town in a Hassidic family, Aaron-Shmuel Kurtz left home at thirteen to work throughout East European cities as a hairdresser. He immigrated to the United States in 1911, where he became a factory worker. Kurtz debuted with poems in the Philadelphia journal *Di Yidishe velt* (The Yiddish World) in 1916. "Two Songs of a Blacksmith," which appear here, was published in the modernist "Introspectivist" journal *Inzikh*. In 1926 Kurtz joined the Communist Party. Kurtz published three volumes of poetry: *No Pasarán* (1938) is devoted to themes from the Spanish Civil War, *Di Goldene shtot* (1935, The Golden City) includes motifs from New York, and *Chagal* (1947) is a tribute to the title poet.

Two Songs of a Blacksmith 108 The Call 122 Spanish Lullaby 318 Andalusian Landscape 322 No Pasarán 326

🔨 Malka Lee

July 1, 1904, Monasterzisko, Austria-Hungary (now Ukraine)–March 22, 1976, New York

After studying in a Polish school in Galicia, Malka Leopold-Rapaport moved to Hungary during World War I. She later moved to Vienna. She returned to Monasterzisko in 1918, where she began writing poetry in German during the Russian Civil War. In 1921 she immigrated to the United States and began to publish her poems in Yiddish, translating them from the original German. She soon began composing in Yiddish, under her pseudonym Malka Lee, and became increasingly active in New York's leftmost Yiddish literary community. Negro on the Subway 160 A Kiss 276 Child, You New Man 338

 $\sim$ Sam Liptsin

1893, Lipsk, Russian Empire (now Poland)–September 22, 1980, New York

Also known by a second pseudonym, Uncle Sam, Shabsay Liptser was primarily a humorist and poetic satirist. He was born near Suvalki and immigrated to the United States in 1909. Liptsin soon became a union organizer and wrote lyrics on workers' themes, setting them to popular tunes. He also wrote proletarian vaudeville theater songs. A long-time member of the Revolutionary Needle-factory Union, he became one of the driving forces behind the communist newspaper *Kamf* (Fight), and in 1920 he officially joined the American Communist Party.

from "Going Up" 128

∼L. Mates

February 16, 1897, Bialistok, Russian Empire (now Poland)–November 2, 1929, Los Angeles

Mates Lumianski immigrated to the United States in 1913, and contributed to several of the early proletarian Yiddish publications in the United States under his pen name, L. Mates. His contributions to Yiddish literature include picturesque scenes, be they in the country or city. His long poem "Colorado" (not included) illustrates the natural landscape of a state that served as a convalescent home to a number of Yiddish poets recovering from tuberculosis and other ailments.

On the Street Corner 52

 $\sim$  Hershl Miller

May, 1899, Drobnin, Russian Empire (now Poland)-?

Hershl Miller arrived in the United States at the age of fourteen, having been educated in cheders and a Polish school. In the United States, Miller 394 The Poets

began publishing under the pseudonym H. Maler. His writing appears in a number of workers' literary journals, including *Yung kuznye*, *Hamer*, *Morgn frayhayt*, and the anarchist *Fraye artbeter shtime*. He made his living as a garment worker.

Without God's Blessing 374 Kaddish 376

∼L. Miller

November 10, 1889, Lanovitsy, Russian Empire (now Ukraine)–May, 1967, New York

Eliezer Meler, who would later be known as the poet and prose writer L. Miller, grew up in a rabbinic family and, according to Itche Goldberg, has the distinction of being the first to write a Yiddish poem about tennis. Known for his eclectic American themes, Miller studied both religious and secular subjects before immigrating to the United States in 1906, where he lived in Chicago, Philadelphia, and Detroit before traveling extensively throughout the country. Miller began writing as a youth in Eastern Europe and was first published in 1910. In the United States he was affiliated with Di yunge and, in 1925, helped to found the Chicago journal *Kultur*. Miller began writing for the *Morgn frayhayt* in 1928, along with other communist journals, both in the United States and in the Soviet Union. He would continue to publish his own work in several volumes throughout the 1940s and '50s, as well as a 1940 rendering of Walt Whitman's *Leaves of Grass* into Yiddish.

The Man Who Is Out of Work Talks to His Son about the Sunset 198 When the Moon Isn't Shining 204 Triangle 258

∼ Moyshe Nadir

1885, Narayev, Russian Empire (now Ukraine)–June 8, 1943, New York

Born Yitzhok Rayz, Nadir began publishing poems and prose in 1902 in German and Yiddish and would become known by his literary name in 1915 with the publication of his first book, *Vilde royzn* (Wild Roses).

Settling in New York's Lower East Side in 1898 with his wife Khane and children, Nadir continued to publish a number of literary satires, poems, and stories. He became particularly well-known for his plays. In 1916, Nadir coedited the anthology Fun mentsh tsu mentsh (From Person to Person) with his close friend Moyshe-Leyb Halpern, and, along with Halpern, was among the first regular contributors to the Frayhayt. Through his affiliation with the Frayhayt, Nadir was seen as a fellow traveler to the Communist Party. Due to his popularity and satirical style, he became a literary role model for the Left. In 1925 Nadir briefly opened a kinstler kafe (artists' café), which, though it was quickly closed down, served as one of the many informal meeting places for New York's Yiddish literary scene. Nadir wrote a number of dramas (many of which were never performed) and translated works by Kipling, Tolstoy, and Mark Twain, among others. In 1926 Nadir traveled to the Soviet Union, where he was given a celebrity's reception, and toured the country for several months. Nadir continued to write intermittently for the Frayhayt until 1939, while waging, however, ongoing battles with its editorial staff over political and aesthetic questions. With the purges of Soviet writers in the late 1930s and the Hitler-Stalin agreement, Nadir retreated from the paper. He spent the last years of his life writing contemplative and often highly self-critical poems. Nadir's 1940 volume Confession includes a tone of apology for his earlier harsh attitude toward his political opponents. He died of a heart attack at the age of fifty-eight.

The Old Woman 228 My Heart 270 My Bas-Sheva 272 In Pencil 278 Out of the Depths 310 A Third 362 Selfwriting 372 Afterwards 378

∼ Y. Nokhem

August 1, 1888, Bober, Russian Empire (now Belarus)–February 19, 1966, New York Born near Mogilevsk, Nokhem Yerusalimtshik, who would later shorten his literary surname to Y(ud) Nokhem, studied religious subjects at a cheder and secular subjects with tutors until the age of fourteen. He began writing poems in Russian, and later, while living in Warsaw, switched to Yiddish. He began to publish his poems in 1913. In 1916 Nokhem left for the United States where he continued his career as a writer on the pages of New York's leftist Yiddish journals.

The Fly 176 Hounds Howl at the Moon 178

∼ Isaac Platner

November 17, 1895, Sokolow Podlaski, Russian Empire (now Poland)–July 26, 1961, Palanga, Lithuania

Platner studied in traditional Jewish schools, which he left to become an actor. He joined the Viennese branch of the Poale-Zion movement in 1919, and later wrote for the Left Poale-Zion *Arbeter tsaytung* in Kovna. Platner came to the United States in 1921, where he became a teacher in the Workman's Circle schools. Active in both the Union Square writers' union and Proletpen, he maintained his contacts with the American proletarian literary circle despite his departure from the United States for Minsk in 1932. In the Soviet Union, Platner worked for a number of Yiddish literary journals and edited the anthology *In shotn fun tliyes* (In the Shadow of the Gallows), in which he included many of Proletpen's poets. In 1948 he was arrested alongside most of the other Soviet Yiddish writers and spent the next eight years in a work camp in Siberia. In addition to writing Yiddish poetry and satirical sketches, Platner contributed to a number of Russian-language journals and worked as a translator. He passed away in a sanatorium on the Lithuanian coast.

We Are the Heirs 242

#### $\sim$ Chaim Plotkin

1910, Rozan, Russian Empire (now Poland)–1996, U.S.

Trained as a tailor, Plotkin was a member of the Left Poale-Zion movement in Poland before immigrating to the United States in 1927. He worked in several clothing factories in New York and began publishing his Yiddish poetry in New York periodicals including *Tsuzamen, Morgn frayhayt, Hamer, Idish-Amerike,* and *Yidishe kultur.* Plotkin served in the U.S. Army during World War II, participating in the D-Day invasion of Normandy. A founding member of the journal *Zamlungen,* Plotkin continued to write poetry and prose long after World War II, publishing in the United States and Israel.

Greetings from My Shtetl 332

 $\sim$  Alexander Pomerantz

May 1, 1901, Grodno, Russian Empire (now Belarus)–February 19, 1965, New York

Pomerantz's early education was in cheder and yeshiva, as well as in a Russian high school where he took upper-level Hebrew courses. He began writing poetry at the age of fifteen in Grodner tsaytung, having become close to a small circle of poets, including the well-known young Yiddish poet Leyb Naydus. At the age of twenty, Pomerantz came to New York, where he studied in the Workmen's Circle Teaching Seminar. He was active in publishing several Yiddish journals, including Hamer, Signal, Yugnt, Spartak, and Yung kuznye. From 1933 to 1935 he studied at the Kiev Institute for Proletarian Yiddish Studies, where he wrote his doctoral dissertation under the tutelage of Max Erik. This appeared in book form soon after, under the title Proletpen. Following the rise in Stalinist atrocities, Pomerantz left the Communist Party. His final book, Di sovetishe haruge-malkhes, published in Buenos Aires in 1962, is an exposé of Stalin's murder of the Soviet Yiddish poets. He died in New York following a battle with cancer. Pomerantz occasionally published under the pseudonyms Yehoshua Grodner and P. Aleksander. A few years before his death he catalogued the Hebrew and Yiddish books for Columbia University's Spinoza Collection.

New York 30 My Father the Foundryman 100 Chandeliers 124 Sonnet and Duet for Flapper and Poet 264

#### 398 The Poets

 $\sim$ Aaron Rapoport

February 9, 1895, near Minsk, Russian Empire (now Belarus)–September 1, 1964, New York

A poet and storyteller, Rapoport was schooled in both Jewish and Russian subjects before leaving for the United States in 1911. In New York he studied in an English-language school, and became a successful mechanic, patenting several of his inventions. Rapoport fought in the U.S. Army in World War I. He began publishing his writing in the socialist *Forverts*, helped to found Reyzin's *Nay-idish*, and continued to publish poems particularly on themes of war and the workshop—in *Frayhayt*, *Signal*, *Hamer*, *Oyfkum*, *Tsukunft*, and other journals.

Strike 120

**~**Y. А. Rontsh

1899, Konin, Russian Empire (now Poland)–June 20, 1985, Los Angeles

Having spent most of his childhood in Konin and Łodz, Isaac Rontsh immigrated to the United States in 1913 and began publishing poetry in 1915 in *Kundes*. He became a regular contributor to the daily *Di Yidishe velt*, publishing stories, essays, and political articles. He attended Northwestern University, became a teacher in the Yiddish schools, and coeditor of the journal *Yung Chicago*. Rontsh moved to New York in 1924, where he became involved in Communist Party circles, started to focus on workers' themes, and helped to found Proletpen. His verse, in addition to appearing in periodicals throughout the course of the century, has appeared in several original volumes and anthologies. Many of his poems have been set to music.

Wolves 44 Scottsboro 142 Done a Good Job 144 Ballad of the Night 200 Rosa Luxemburg 236  $\sim$  Chaim Schwartz

December 25, 1903, Berezino, Russian Empire (now Belarus)-

Schwartz immigrated to the United States at the age of twenty-one and lived in St. Louis, where he began writing and publishing poetry, debuting in *Yung kuznye*. In 1933 he moved to New York, and the move was hailed with an official greeting in the June/July 1933 issue of *Signal*. He was a teacher in both cities' leftist Yiddish schools.

Hands 300

### $\sim$ Dovid Seltzer

April 2, 1904, Soroki, Russian Empire (now Moldavia)-198?

Born to a tailor's family, Seltzer studied in a Talmud-Torah until 1917, when he switched to the city high school. In 1920 he became an apprentice at a printing press, shortly before immigrating to the United States with his family. He continued to work as a printer in New York while studying in the leftist Jewish Workers University. After graduating in 1928, he became the cultural director of the leftist Workers Clubs. Seltzer worked for the *Morgn frayhayt*, beginning in 1931, as a writer, correspondent, editor, and poet. He also published in *Yung kuznye, Di feder, Oyfkum*, and completed several original volumes. In 1939 he edited the *Nyu-Yorker shriftn*, a journal of which there would only be one volume. Much of his creative writing consists of children's poems and stories.

A Blessing Over Bread 64

#### $\sim$ A Shtriker

Author unknown. Probably a pseudonym, "A Shtriker" literally means "a knitter."

Figaro 116

#### $\sim$ Esther Shumyatsher

December, 1899, Homel, Russian Empire (now Belarus)–December 21, 1985, New York

Widely known as the wife of the famous playwright Perets Hirshbeyn, Esther Shumyatsher began attracting attention with her own poetry with a 1920 debut in *Inzikh*. Born in October of 1900 in Homel, Russia, Shumyatsher moved to Calgary in 1911 and began writing poetry in English. Together with Hirshbeyn, Shumyatsher traveled much of the world before settling in Los Angeles. She published in the central organs of the Communist Party, including *Hamer, Frayhayt*, and *Royte velt*, as well as in *Tsukunft, Almanakh, Di Yidishe velt*, and other journals of varying affiliation.

My New York Street Sings 36 Earth Dream 182 Toye-Voye 340

∼Yuri Suhl

July 30, 1908, Podgaytsy, Austria-Hungary (now Ukraine)–November 1986, Martha's Vineyard

Younger than many of his fellow Proletpen poets, M. A. (Yuri) Suhl came to the United States in 1923 and began to write poetry in English. He soon began publishing his Yiddish poetry widely. Suhl, who graduated from the Jewish Workers University in 1932, studied with Ber Grin, under whose influence he became a well-known contributor to the American leftist press. Suhl worked as an editor and a teacher, as well as a librarian for the foreign language section of the U.S. Army Library. He served in the U.S. Army during World War II. In addition to Yiddish poetry, which he wrote and published into the 1980s, he published fiction and nonfiction in English.

Winter 190 My October Song 230 Kh'hob dikh lib 254

 $\sim$  Dora Teitelboim

December 17, 1914, Brest/Brisk, Russian Empire (now Belarus)–July 1992, Tel-Aviv

One of the better known younger poets of the American Yiddish Left, Teitelboim began writing poetry as a young girl in Poland. She immigrated to the United States in 1932, where she worked as a milliner while studying at night. In 1942 Teitelboim began publishing verse in the communist *Morgn frayhayt*, as well as in several literary journals, including *Yidishe kultur* and the Buenos Aires–based *Folks-shtime* (People's Voice). Her themes range from American social activism to romance, feminism, and war. Her work appears in numerous volumes, and has been translated into several languages. A posthumous volume of her selected poetry, translated by Aaron Kramer, appeared in 1996.

Men 54 In Your Eyes 60 Jim the Janitor Is Dead 170 Threesome 260 Your Arms 262 War Lullaby 330 Gambling 380

∼ L. TUR (pseudonym for L. Turetski)

dates unknown

L. Turetski published poetry into the 1980s, his final volume appeared in Israel in 1981.

The Song 284

 $\sim$ Zishe Vaynper

March 15, 1893, Turiysk, Russian Empire (now Ukraine)–January 27, 1957, New York

Born in Volhynia, Zise Vaynperlikh grew up among the Trisker Chassidim. His father, Yitshok-Leyb, was a cantor. As a youth, Vaynper received a serious religious education. At sixteen he left home and traveled throughout Ukraine and Poland, studying Yiddish and Hebrew literature. In 1910 he lived in Warsaw, where made his poetic debut. Vaynper immigrated to the United States in 1913, worked in New York shops, and later became a teacher in one of the then new secular Yiddish schools. He made his American debut in 1914 in the journal *Dos Idishe folk* (The Jewish People). He would continue to publish poems, stories, and articles on literature and culture for the rest of his life in periodicals such as *Morgn zhurnal*, *Naye velt, Tsukunft*, and *Literarishe bleter*. In 1918 he fought in the Palestinian borderlands with the Jewish section of the English army. He made a personal political shift, however, after the 1937 world cultural congress in Paris, from the Poale-Zion to the communist *Morgn frayhayt*. He later became one of the most important voices in the leftist YKuF. His poems and stories are remembered for their lyricism and humor.

Whiteness 164 Word 346

 $\sim$  Beresh Vaynshteyn

March 18, 1905, Rzeszow, Austria-Hungary (now Poland)–September 27, 1967, New York

Though not an official member of Proletpen, Beresh Vaynshteyn remained close to the Left throughout his life and set many standards for social poetry and for poetry about the United States. Raised by his grandmother in Galicia, Vaynshteyn fled the pogroms during World War I and moved to Reichenberg, Germany, to study. In 1923 he moved on to Vienna, where he remained in hiding from the police for two years. He left for the United States in 1925 and began publishing poetry.

from *America* 38 A Negro Dies 166

∼ Shifre Vays

1889, Kelme, Russian Empire (now Lithuania)–December 12, 1955, en route from Los Angeles to Florida

Shifre Vays, who grew up outside Kovna, Lithuania, immigrated to the United States in 1906 after politically subversive involvement with the Bund. In the United States she first lived Pittsburgh and Chicago and moved to California in 1917, where she helped to organize the Workman's The Poets 403

Circle school in Hollywood. A prolific poet, Vays published in a number of primarily workers' organs, including *Frayhayt*, *Hamer*, *Fraye arbeter shtime*, *Yidishe kultur*, *Ineynem*, and *Dos vort*. She has been noted for her optimistic tone and for her strong focus on women's and workers' themes. She died in 1955, en route from Los Angeles to Florida.

Today 288 To Mani Leyb 298

 $\sim$  Nokhem Vaysman

1894, Russian Empire (now Rumania)–1944, U.S.

Born in a small town in Rumania, Vaysman began writing poems and stories in Yiddish in 1917, often publishing them in Rumanian journals in Latin characters. He served in the Rumanian army until 1919, when he became a teacher. Vaysman taught in the Workman's Circle schools after immigrating to the United States in 1920, and later transferred to the International Workers Order schools. A frequent contributor to the *Frayhayt*, Vaysman wrote for children as well as adults.

from "On the Hudson" 42 Anna Pauker 238

 $\sim$  Avrom Viktor

1871, Bereza, Russian Empire (now Belarus)–July 12, 1954, Los Angeles

Born into a religious family, Avrom Vigdorovitsh moved to Ukraine at the age of twenty and became a teacher and a bookkeeper. In 1904 Viktor immigrated to the United States and worked in cigar factories in Chicago, Detroit, and New York. He began publishing Yiddish poetry in Chicago literary journals in 1906. He also was a prolific translator from Russian, German, and English. A member of the Russian Social Democratic Party in 1904, Viktor joined the International Workers Party, and in 1928 he joined the Communist Party. Viktor was one of the initial members of Proletpen at its foundation in 1929.

Shadows 40

## Bibliography

#### LITERARY PERIODICALS

- *Almanakh* [Almanac]. Paris: 1955–1972. Ed. L. Domankyevitsh, Leyb Kurland, B. Kutsher, L. Leneman.
- *Brikn: A fertl yerlikhe shrift far literatur un konstruktiver kritik* [Bridges: A Quarterly of Literature and Constructive Criticism]. Chicago: November 1933–September 1934. Ed. Ben-Sholem, Mates Daytsh, Shloyme Shvarts.
- Di feder: Zamlshrift far literatur, kunst un kritik [The Pen: Miscellany of Literature, Art and Criticism]. New York: April 1919–196?. Ed. Leyvi Goldberg, Y. E. Kalushniner, Arn Karlin, A. Lutski, B. Rivkin, Moyshe Shifris, Zishe Vaynper, L. Zislman.
- *Fraye arbeter shtime* [Free Voice of Labor]. New York [briefly in Philadelphia, early years]: July 4, 1890–December 1977. Ed. Herman Frank, Yoysef Kahan, M. Mrotshni, Sh. Yanovski.
- Der Idisher kemfer [The Jewish Fighter]. Philadelphia, New York: March 30, 1906–. Ed. Khayim Grinberg, Shloyme Grodzenski, Kalmen Marmor, Mordkhe Shtrigler, A. Sh. Valdshteyn.
- *Inzikh (In zikh)* [In Oneself]. New York: January 1920–February 1930; April 1934– December 1940. Ed. B. Alkvit, Yankev Glatshteyn, Arn Leyeles, Y. A. Vaysman.
- Kultur: Ilustrirter vokhnblat far literatur, kunst un algemeyne kultur inyonim [Culture: Illustrated Weekly for Literature, Art and General Cultural Matters]. Chicago: October 2, 1925–February 26, 1926. Ed. L. Miller.
- Literarishe bleter. Ilustrirt vokhnshrift far literatur, teater un kunst. [Literary Pages: Illustrated Weekly of Literature, Theater and Art]. Warsaw: 1924–1939. Ed. Moyshe-Mikhl Kitay, Nakhmen Mayzl, Meylekh Ravitsh, Moyshe Zilburg.
- Morgn frayhayt [Morning Freedom]. New York: June 1929–Dec 1982.
- Di naye velt: A khoydesh zhurnal [The New World: A Monthly Journal]. Vilna: January/February–March 1919. Ed. Shmuel Niger
- *Nay-idish: Monatshrift far literatur un kunst* [New-Yiddish: Monthly of Literature and Art]. New York: July 1922–November 1923. Ed. Avrom Reyzn
- Nyu-Yorker shriftn [New York Lines]. New York: 1939. Ed. Dovid Seltzer.

- *Oyfkum: Vokhnshrift far literatur, publitsistik un visnshaft* [Rise: Weekly for Literature, Publicistic Writing and Science]. Lodz: December 24, 1926–1928. Ed. H. Beyzer.
- Di royte velt: Politish-gezelshaftlekher literarish-kinstlerisher tsveyvokhntlekher zhurnal [The Red World: Political-Social Literary Artistic Fortnightly]. Kharkov/Kiev: September 1924–January/March 1933. Ed. Shane Epshteyn, D. Feldman, Khayim Gildin, H. Kazakevitsh, M. Levitan, M. Ravitsh-Tsherkaski.
- *Shikage: Literarisher koydesh zhurnal* [Chicago: Literary Monthly Journal]. Chicago: 1930–1939. Ed. Meyer Zolotorov.
- *Shriftn: A zamlbukh* [Writings: A Miscellany]. New York: 1912–1925/1926. Ed. Dovid Ignatov.
- Signal: Khoydesh zhurnal far proletarisher literatur un kritik [Signal: Monthly for Proletarian Literature and Criticism]. New York: 1933–1936.
- Spartak [Spartacus]. Moscow, New York: October 1925.
- Di tsayt: Zhurnal far sotsyale visenshaft un kultur [The Time: Journal for Social Science and Culture]. New York: September/October 1916–? Ed. M. Goldfarb, A. Litvak, M. Olgin, Y. B. Salutski.
- *Di tsukunft: A monatlekher zhurnal far visnshaft, literatur un sotsyalizm.* [The Future: A Monthly Journal for Science, Literature and Socialism]. New York: January 1892–August 1897; January 1901– Ed. Avrom Lyesin.
- *Dos vort: Vokhnshrift* [The World: Weekly]. December 7, 1921–January 11, 1922. Ed. Sh. Ts. Zetser.
- Yidishe kultur: Khoydesh-shrift fun dem alveltlekhn Yidishn kultur-farband (YKuF) [Yiddish Culture: Monthly of the World Congress for Jewish Culture]. New York: November 1938–. Ed. Nakhman Mayzl, Itche Goldberg.
- Di yugend [The Youth]. New York: 1907–1908.
- Yugnt [Youth]. New York: 1926.
- Yung kuznye [Young Forge] New York: 1924. Ed. Alexander Pomerantz.
- Zamlungen: Fertlyor-shrift far literatur, kritik un kultur-gezelshaftlekhe shtudyes [Miscellanies: Quarterly of Literature, Criticism and Socio-Cultural Studies]. New York: 1954–1965. Ed. Ber Grin, Moyshe Kats.

#### BOOKS

Aibrams, William, and Kalman Marmor, eds. New York: *Revolutsyonerer deklamator: zamlung fun lider, poemes, dertseylungen, eynakters, tsum forleyenen, shpiln un zingen ba arbiter-farvaylungen* [Revolutionary Reader: Collection of Songs, Poems, Stories and One-acts to Recite, Perform and Sing for Workers' Entertainment]. International Workers Order, 1933.

Cutler, Yosl. Muntergang. New York: Signal, 1934.

- *Idish-Amerike: Zamlbukh* [Jewish America: Miscellany]. New York: Lebn, 1929. Ed. Noyekh Shteynberg.
- Kats, Moshe, L. Faynberg, and Moshe Shifres, eds. *Hurbn Daytshland* [The Destruction of Germany]. New York: Proletpen, 1938.
- Katz, Menke. Dray shvester [Three Sisters]. Rowen, Wales: Farlag "Dray Shvester," 1993.
   —. S' hot dos vort mayn bobe Moyne [My Grandmother Moyne Takes the Floor]. New York, 1939.

-. Meynke sonetn [Menke Sonnets]. New York: The Smith, 1993.

- Kurtz, Aaron. *No Pasarán*. New York: Kooperative folks-farlag fun Internatsionaln Arbeter Ordn, 1938.
- Mayzil, Nokhman. *Amerike in Yidishn vort: An antologye* [America in the Yiddish Word: An Anthology]. New York: YKuF, 1955.
- Miller, Lui. Do iz mayn heym [My Home Is Here]. New York: Signal, 1939.
- Nadir, Moyshe. *A lomp afn fentster* [A Lamp on the Window]. New York: o.fg. 1929 ———. *Moyde ani* [Confession]. New York: Narayev, 1944.
- Rapaport, Aaron. Mayse-shop. New York: Morgn-Frayhayt, 1935.
- Rontsh, Y. A. *Hungerike hent* [Hungry Hands]. New York: "Signal" by Proletpen, 1936.
- Shtarkman, Moyshe, ed. *Hemshekh: Antologie fun Amerikaner-Yidisher dikhtung*, 1918–1943 [Continuity: Anthology of American-Yiddish Poetry, 1918–1943]. New York: Hemshekh Farlag, 1945.
- Suhl, Yuri. Dem tog antkegn [Towards the Day]. New York: Signal, 1938.
- Teitelboim, Dora. *Inmitn velt* [Mid-world]. New York: Shrayber sektsye, Yidisher kultur farband (YKuF), 1944.
- *Tsuzamen: Zamlbukh far literature, kunst, Yidishe problemen un dokumentatsye* [Together: Miscellany of Literature, Art, Jewish Problems and Documentation]. Tel-Aviv: 1974. Ed. Sh. L. shnayderman.
- Vaynper, Zishe. *Ratmya.* Philadelphia: Kunst un bukh, 1921.
- Vaynshteyn, Beresh. *Amerike (poeme)* [America (An Epic)]. New York: Culture Congress, 1955.
- Yunyon-skver: Zamlbukh funem farband fun proletarishe shrayber in Amerike (Proletpen) [Union Square: Miscellany of the Association of Proletarian Writers in America]. New York: Proletpen, 1930.

#### WORKS CONSULTED

- Abtshuk, A. *Etyudn un materyaln tsu der geshikhte fun der Yidisher literatur-bavegung in PSR'R* [Essays and Material on the History of Yiddish Literature in the U.S.S.R.]. Book I. Kharkov: Literatur un kunst, 1934.
- Carter, Dan T. *Scottsboro: A Tragedy of the American South.* 2d ed. Baton Rouge: Louisiana State University Press, 1984.
- Daytsh, Mates, Ben Sholem, Shloyme Shvarts, eds. *Antologye mitvest-mayrev* [Anthology Midwest-West]. Chicago: Tseshinski, 1933.
- Encyclopaedia Judaica. Jerusalem: Keter Publishing House Ltd., 1971.
- Fishman, William J. "Morris Winchevsky's London Yiddish Newspaper, One Hundred Years in Retrospect." Oxford: Oxford Centre for Postgraduate Hebrew Studies, 1985.

Glenn, Susan A. Daughters of the Shtetl. Ithaca, N.Y.: Cornell University Press, 2000.

- Halpern, Moyshe-Leyb. *Di goldene pave* [The Golden Peacock]. Cleveland: Grupe idish, 1924.
  - —. In Nyu York. New York: Vinkel, 1919.
- Harshav, Barbara, and Benjamin Harshav. *American Yiddish Poetry: A Bilingual Anthology.* Berkeley: University of California Press, 1986.

- Hellerstein, Kathryn, tr., ed. In New York: A Selection. Philadelphia: Jewish Publication Society of America, 1982.
- Hood, Thomas. The Works of Thomas Hood: Comic and Serious, in Prose and Verse, with All the Original Illustrations. London: Ward, Lock, 1882–84.
- Kagan, Berl. *Leksikon fun Yidish-shraybers* [Lexicon of Yiddish Writers]. New York: American Academy for Jewish Research, 1986.
- Katz, Dovid. "Dray shvester fun Menke Katz" Yidishe kultur 4 (1992): 41-49.
  - ——. "Grodna Atheist's Inspiring Tale." *Forward,* January 8, 1999.
- ———. "Mayn Tate Menke Katz" [My Father Menke Katz]*Di goldene keyt* 136 (1991). Katz, Menke. *Burning Village*. New York: The Smith, 1972.
- ------. Der mentch in togn [Dawning Man]. New York: Astoria Press, 1935.
- Kaufman, Martin. Prolet-shtife. New York: Royte Fedim, 1934.
- Kaun, Alexander. *Soviet Poets and Poetry.* Berkeley, Los Angeles: University of California Press, 1943.
- Klehr, Harvey, John Earl Haynes, and Kyrill M. Anderson. *The Soviet World of American Communism.* New Haven: Yale University Press, 1998.

Vieviorka, Avraham. *In shotn fun tliyes: Almanakh fun der Yidisher literatur in di kapitalistishe lender* [In the Shadow of the Gallows: Almanac of Yiddish Literature in Capitalist Countries]. Kharkov: Melukhisher Natsmindfarlag, 1932.

Korman, E. Yidishe dikhterins antologye [Anthology of Yiddish Women's Poetry]. Chicago: L. M. Stein, 1928.

- Kramer, Aaron. *The Last Lullaby: Poetry from the Holocaust.* Syracuse, N.Y.: Syracuse University Press, 1998.
- Kronfeld, Chana. On the Margins of Modernism: Decentering Literary Dynamics. Berkeley: University of California Press, 1996.
- Lee, Guy, tr. The Poems of Catullus. Oxford, New York: Oxford University Press, 1989.

Linder, Douglas O. Famous American Trials: "The Scottsboro Boys" Trials, 1931–1937. http://www.law.umkc.edu/faculty/projects/ftrials/scottsboro/scottsb.htm.

- Marsh, Rosalind. *Images of Dictatorship: Stalin in Literature*. London and New York: Routledge, 1989.
- Mayakovsky, Vladimir. Sochineniya v dvukh tomakh [Works in Two Volumes]. Moscow: Pravda, 1987.
- Mayzil, Nochman, and Jacob Mestel, eds. *Reports, Speeches and Resolutions*. New York: YKuF, 1947.
- Minkoff, N. B. *Pionern fun Yidisher poezye in Amerike* [Pioneers of Yiddish Poetry in America]. New York: Grenich Printing Corporation, 1953.
- Mokotoff, Gary, and Sallyann Amdur Sack. *Where Once We Walked: A Guide to the Jewish Communities Destroyed in the Holocaust.* Teaneck, N.J.: Avotaynu, Inc., 1991.
- Murphy, James R. *The Proletarian Moment: The Controversy over Leftism in American Literature.* Urbana and Chicago: University of Illinois Press, 1991.
- Murray, Hugh T. Jr. "The NMCP versus the Communist Party: The Scottsboro Rape Case, 1931–1932." *Phylon* 28 (1967).
- Nahshon, Edna. *Yiddish Proletarian Theatre: The Art and Politics of the ARTEF, 1925–1940.* Westport, Conn.: Greenwood Press, 1998.

Olgin, Moyshe. Folk un kultur [People and Culture]. New York: YKuF, 1939.

- Pomerantz, Alexander. *Proletpen.* Kiev: Farlag fun der alukrainisher visnshaftlekher akademie, 1935.
- *——\_\_\_\_. Di sovetishe haruge-malkes* [The Jewish Writers Martyred by the Soviet]. Buenos Aires: YIVO, 1962.
- Prager, Leonard. *Yiddish Literary and Linguistic Periodicals and Miscellanies: A Selective Annotated Bibliography.* Darby, Penn.: Norwood Editions, 1982.
- Reyzin, Zalman. *Leksikon fun der nayer Yiddisher literatur* [Lexicon of the New Yiddish Literature]. New York: Martin Press, 1956.
- Roback, A. A. Contemporary Yiddish Literature: A Brief Outline. London: World Jewish Congress, 1957.
- Rontsh, Isaac Elhanan. *Amerike in Yidishe literatur: An interpretatsye* [America in Yiddish Literature: An Interpretation]. New York: Marstin Press, 1945.
- Rubin, Ruth. *Voices of a People*. Philadelphia: The Jewish Publication Society of America, 1979.
- Shtarkman, Moyshe, ed. *Selected Writings.* Ed. Mordekhai Halamish and Yitshak Yanasovitsh. New York: Cyco-Publishing House, 1979.
- Wisse, Ruth R. *A Little Love in Big Manhattan*. Cambridge: Harvard University Press, 1988.

### Judaica / Poetry / American Studies

"A useful and significant resource for scholars, students, and teachers of Yiddish and American poetry, and of Jewish and American history."

-Kathryn Hellerstein, University of Pennsylvania

This unique anthology translates for the first time a little-known body of Yiddish poetry by American Yiddish proletarian writers who identified politically and poetically with the American Left from the 1920s to the early 1950s. In his introduction, Dovid Katz explains how a McCarthy-era "American Yiddish Political Correctness" wrote these leftist poets out of the canon. Amelia Glaser and David Weintraub correct this erasure, recovering the work of thirty poets. *Proletpen* introduces the reader to an untold chapter of America's tumultuous history during the pre- and inter-war period, revealing the depth and power of Yiddish literature through the backdrop of twentieth-century world politics.

**Amelia Glaser** received her PhD in comparative literature from Stanford University. She is currently a postdoctoral fellow at the University of Pennsylvania's Center for Advanced Judaic Studies.

**David Weintraub** is Executive Director of the Dora Teitelboim Center for Yiddish Culture. The Center is in the forefront of revitalizing and reenergizing the Yiddish language, helping to reveal the rich Yiddish culture and language once so basic to Jewish life.

Published in Association with the Dora Teitelboim Center for Yiddish Culture

The University of Wisconsin Press Madison, Wisconsin www.wisc.edu/wisconsinpress

cover photo (detail): by Berenice Abbott Henry and Market Streets November 29, 1935 Museum of the City of New York

cover design: Rose Design

