# انشار النشار المائعة المائعة المائدة المائدة

تأليف

د منوب رَحَبُ مِحَتْ عِبِّ الرَّحَالِيمُّ

معهد البحوث والدراسات الأفريقية جامعة القاهرة

(جميع الحقوق محفوظة للمؤلف)

دار النهطة العربية الطبع وانشر والتوذيع



والصلاة والسلام على خاته الأنبياء والمرسلين محمد بن عبد الله وعلى آله وصحبه اجمعين الى يوم الدين

كان يحام بها اصحاب هذه الأديان في الاحاطة بالاسلام من الشرق والغرب تمهيدا لتسديد الضربة القاضية التي تجهز عليه الى الأبد .

كل ذلك وغيره من التضايا التى صاحبت اسسلام المغول والتضايا الأخرى التى برزت نتيجة لحدوث بعض التناتضات فى تصرفات بعض سلاطينهم والتى لا تتفق مع اسلامهم ، كل ذلك وغيره من مراحل حياتهم ومظاهرها وخاصة فى العهد الاسلامى ، تناولناه بالدراسة فى ستة فصول .

وقد تحدثنا في الفصل الأول عن اوجه المنافسة التي قامت بين البوذية والنسرانية من جانب ، والاسلام من جانب آخر على مستوى الامبراطورية المغولية والعوامل والسبل التي سلكتها كل من هاتين الديانتين كي تميل بقلوب المغول وتكسب ودهموتضعهم في صدام دموى معالاسلام والمسلمين، ثم تحدثنا عن النتائج التي وصلت اليها بالفعل في هذا المجال وعن فشالها آخر الأسر في تحقيق آهدافها كالملة .

وفى الغصل الثانى كان علينا ان نتحدث عن العوامل التى دفعت بالاسلام كى يحقق النصر فى هذه المعركة الشرسة وكان نصرا مذهلا لدرجة انه جعل المغول فى الممالك الثلاث يقطعون ما كان يربطهم بالخوانين العظام الذين كانوا يجلسون على عرش الامبراطورية المغولية كلها بممالكها الأربع على اعتبار ان هؤلاء الخوانين كانوا وثنيين ولا يصح ان يخضع المغول المسلمون لوثنيين مهما كان شانهم .

وكانت العلاقة بين الغريقين بدأت في الفتور منذ عهد منكو خان ( ١٤٩ – ١٢٥١هم/١٢٥١ – ١٢٥٩ ) ثم تحولت الى صراع بين ممالك المفسول كلها منذ عهد قوبيلاي خان ( ١٢٥٨ – ١٢٦٠ هـ/ ١٢٦١ – ١٢٩٤ م ) وبدأت هذه الممالك تسير وكانها دول مستقلة وبدأت ، الطبقة الحاكمة في كل منها تندمج في السكان من الترك والفرس ، وبدأوا يميلون الى الاسلام دين هذه الأغلبية التي عاشوا بينها ، فلما اسلموا تأكد هذا الاستقلال وتحول الى امر واقع ، ولذلك الى حديثنا منذ ذلك الحين عن هذه الممالك الثلاث كل منها على حدة على اعتبار انها اصبحت ممائك مستقلة لا تربطها فيما بينها رابطة سياسية ، وذلك ولا تجمع بينها وبين الخوانين العظام في بلاد الصين والخطا صسلة ، وذلك

بدانا الحديث في الفصل الثالث عن تحول مغول القفجاق الى الاسلام وقسمنا هذا التحول الى مرحلتين :

اولاهما مرحلة التمهيد والتهيئة لانتشار الاسلام بين المغول وهي غترة الحكم الوثنى ، وغيها كان الخوانين بن مسلمن وبوذيين ، تليلهم اعتنق الاسلام ومعظمهم ظل على البوذية او الشامانية ، ثم تأتى المسرحلة الثانيسة وهي مرحلة اكتمال حركة انتشار الاسلام بين المغول ، وغيها تعسلقب على الحكم خوانين او سلاطين من المغول المسلمين وظل الأمر كذلك حتى نهساية حكمهم . وغي هذه المرحلة اعتنق المغول الاسلام وانفعلوا به انفعسالا قوية ظهر غي سلوكهم ومظاهر حياتهم ، وكان علينا ان نخص هذه المظاهر بحديث نجلو غيه مظاهر الحياة الاسلامية التي برزت غي حياة هؤلاء المغول بعد ان السلموا وحسس السلموا وحسس السلموا وحسس السلموا وحسس السلموا

وقد اتبعنا نفس المنهج عند حديثا عن مغول ايران في الفصل الرابع وعند حديثنا عن مغول آسيا الوسطى في الفصل الخامس ، وراينا كي تكتمل الصورة أن نخصص حديثا قصيرا عن مغول الصين والخطا الذين اعتنقوا البوذية ونبين موقفهم من الاسلام ومدى انتشاره بينهم ، وبذلك نكون قد أحطنا بموضوعنا واستكملناه بحثا ودراسة بالغصبة لمغسول الامبراطورية المغوليسة كلهسا .

ولا شك ان صعابا قابلتنا حينما تصدينا لمهذا الحديث وتلك الدراسة كالمعلومات عن انتشار الاسلام بين المغول قليلة ومتناثرة بل ومتناقضة في بعض الأحيان ، وهي لا تخرج عن كونها اشمارات خاطفة في شكل جهلة او عبارة هنا او هناك أثناء الحديث عن تاريخ المغول الذي المسك كثير من كناب المسلمين ومؤرخيهم عن تدوينه ، واخذ بعضهم الحذر والتزم آخرون الصمت عن تدوين هذا التاريخ ، بغضا لهؤلاء المغول وكراهية لمهم ، ولما بداوا يكتبون تاريخهم صوروهم في صورة كريهة تفيض حزنا ومرارة واسمندوا اليهم كل نقيصة ، وظلت هذه الصورة تلاحق بعضهم حتى بعد السلامهم ، وكان علينا أن نتفهم الدوافع التي دفعت بهؤلاء الكتاب كي يلونوا صورة المغول على هذا النحو وان نستشف الحقائق من بين ثنايا كتاباتهم واحيانا من ظملال بعض كلماتهم او عباراتهم الخاطفة ، وكان اعتمادنا في ذلك بالدرجة الأولى على كلماتهم او عباراتهم الخاطفة ، وكان اعتمادنا في ذلك بالدرجة الأولى على

المادر المعاصرة للحدث نفسه ، سواء كانت مصادر عربية ام غارسية وتركية معربة ، وبعض هذه المصادر شارك اصحابها في صنع الأحداث او التقوا من شاركوا في صنعهاونقلوا عنهم مباشرة، او ذهبوا الى مواقع الأحداث وراوا بأعينهم وسمعوا بآذانهم ووصفوا لنا ما شاهدوه وكتبوا لنا ما سمعوه بأغينهم .

وطوال تاريخ المغول نجد اصامنا مؤرخين من هذا النوع ، هنى هترة ظهور المغول وغزوهم ابلاد المشرق الاسلامى وغيره من البلاد ، نجد اصامنا ابن الأثير الذى كان صعاصرا لجنكيزخان والذى توفى بعده بسب سلمينوات ( ١٣٣ه/١٣٦٩م ) ، وابو الفرج غريغوريوس المعروف بابن العبرى والدى عاش بعد ذلك بفترة طويلة . وقد احجم ابن الأثير فى البداية عن تدوين اخبار هذا المغزو حزنا على الاسلام والمسلمين من جراء ما اصابهم منه ، شما اخذ بعد ذلك بدون ما وصل اليه من اخبار فى دقة وتمحيص . أما ابن العبرى اخذ بعد ذلك بدون ما وصل اليه من اخبار فى دقة وتمحيص . أما ابن العبرى مقتضبا لفزوات المغول واخبارهم منذ البداية ، واخذ يسمتكمل ما هات ابن الأثير حتى وصل فى تاريخه الى نهاية عهد السلطان احمد تكودار . ورغسم الطبيعى ، الا انه كان يستقى معلوماته من مصادر الأحداث مباشرة ، يدل على الطبيعى ، الا انه كان يستقى معلوماته من مصادر الأحداث مباشرة ، يدل على ذلك ما يقوله احيانا « حدثنى الماك حاتم ( يقصد هيثوم ) ملك الارمن عند المتماعى به بهدينة طرسوس بعد سنين من عودته ( عام ١٥٣ ه/١٢٥٥ م ) من خدمة مونككا خان (يقصد مانكوخان ) ، قال . . . . الخ »(۱) .

يأتى بعد ذلك مؤرخون يزيدون فى الأهبية على ابن الأثير وابن العبرى ، ذلك أنهم كانوا يشاركون فى صنع الأحداث ، او على الأقل كانوا يتصلون بمن يصنعونها ، وكانت تحت ايديهم وثائق الدولة ، سواء فى بلاد المغول او فى مصر والشام ، يغترفون منها ما يشاءون من الأسرار والأخبار ، مثال ذلك رشيد الدين فضل الله الهسدانى ( ٥١٥ — ١٢٤٧هـ/١٢٤ — ١٣١٩ م ) صاحب كتاب جامع التواريخ الذى وضعه بالفارسية ، فقد كان هذا الرجل مشاركا فى الأحداث بصفته وزيرا الأول ثلاثة من سلطين مغدول ايسران

<sup>. (</sup>١) ابن العبرى: تاريخ مختصر الدول ، ص ٢٠٠٠ .

المسلمين ، وهم السلطان محمود غازان ، وأخوه الساطان اولجايتو محمسد خدابنده ، والسلطان ابو سعيد بن اولجايتو ، علاوة على انه كان يجيد انفارسية والمغولية والتركية ، غضلا عن أن وثائق الدولة كانت تحت يده ، ولذلك فقد أعطانا هذا الوزير المؤرخ تاريخا دقيقا وموضوعيا الى حد كبير عن الحياة السياسية داخل هذه الدولة منذ عهد جنكيزخان وحتى وفاة محمود غازان عام ٧٠٣ه/١٣٥٣م ، وأعطانا بعض الاحداث والاسماء والاشسارات التى تخص موضوعنا والتى لا نجدها في مصدر آخر سواه(١) .

<sup>(</sup>۲) رشید الدین الهمدانی : جامع التواریخ م  $\gamma$  ج  $\gamma$  ص  $\gamma$  ،  $\gamma$  ،  $\gamma$  .

<sup>(</sup>٣) المهمندار هو الشخص الذي يتلقى الرسل الواردين على السلطان. وينزلهم دار الضياشة ، ويتحدث في القيام بأمرهم ، أنظر : القلقشندي : صبح الأعشى ، ج } ص ٢٢ ، سعيد عاشور : المعصر المملوكي في مصر والشام ، ص ٤٥٦ .

<sup>(</sup>٤) ابن ايبك الدوادارى : كنز الدرر ، ص ٩ ص ١٤٩ .

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ص ٩ ج ١٥٣ .

حسام الدين ازدمر المجيرى . . عند النتار حتى هلك غازان وتملك خدا بندا ، وعاد وحضر عنده فى داره الوالد رحمه الله وأنا معه اسمع »(٦) ، وكان ابن حبيب (ت ٧٧٩ه/١٣٧٩م) أيضا من اسرة كانت تعمل فى ديوان الرسائل لمسلاطين الممالبك ولذلك كان هذا المؤرخ ينقل مباشرة عن وثائستى السدولة الرسمية وعن المساركين فى صنع الاحداث .

وهناك غير هؤلاء من الذين لم ينقلوا عن احد بل ذهبوا الى مواقسع الاحداث نفسها وراوا باعينهم وسمعوا بآذانهم ووصفوا ما رواه ودونوا ما سمعوه في كتب تعتبر وثائق تاريخية نادرة ، مثال ذلك الرحالة العسربي ابن بطوطة (ت ٧٧٩ه/١٣٧٩م) تقد ذهب هذا الرحالة العظيم الى بلاد المغول بنفسه عام ٢٦٧ه/١٣٣٦م وانتقل من بلد لآخر ومن مملكة لأخرى حتى طاف بهمالك المفول الاربعة ، ووصف لنا حياة المغول فيها واتسار الى مظاهر الحياة الاسلامية التي كانت تغمر بلادهم وحياتهم ، واعطانا اوصافا دقيقة لسلوكياتهم وحسن اسلامهم وحرصهم على اداء شعائر دينهم مما لا نكاد نجده غي مصدر آخر .

واذا كان ابن بطوطة قد اعطانا هذه الصورة لمالك المغول في عهد الجنكيزخانيين فان كاتبا آخر اعطانا وصفا لهذه المالك في عهد التيموريين ، الا وهو شهاب الدين احمد بن محمد الدمشقى الانصارى المعروف بعرب شاه (ت ١٤٥٨ه/١٥٠م) صاحب كتاب «عجائب المقدور في اخبار تيمور » . وكتابه يعتبر هو الاخر وثيقة تاريخية نادرة ، ذلك ان كاتبه رحل الى بلاد القفجاق واقام بها مدة كبيرة من الزمن ، وتعلم هناك على ايدى علمائهبا المسامين ووصف لنا بعض مظاهر الحياة الاسلامية في الدولة وفي العاصمة مسراى وصفا شيقا مهتعا دقيقا يدل على ازدهار كبير في تاريخ الاسلام في هدف السلاد (٧) .

وقد استعنا في هذه الدراسة ايضا بعدد من المضطوطات القيمة التي اعطتنا تاريخ المفول مؤرخا حسب السنين ضمن تاريخ الدولة الاسلامية ، ولا

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق ، ص ٧١ .

<sup>(</sup>٧) الرمزى : تلفيق الأخبار وتلقيح الآثار فى وقائع قزان وبلغار وملوك التتار ، ج ١ ، ص ٤١٠ حاشية (١) ، ج ٢ ص ٤٩٠

يخفى على القارىء ان اصحاب هذه المفطوطات وكلهم مشهورون مثل النويرى إت ٧٣٧ه/١٣٩٩ م) صاحب مخطوطة نهاية الأرب في فنون الأدب » وابن فضل الله العمرى (ت ٤٩٧ه/١٣١٥م) صاحب مخطوطة «مسالك الأبصار في ممالك الأمصار » والعينى (ت ٥٥٥ه/١٥٥م) صاحب مخطوطة «عقد ألجمان في مالك الأمصار » والعينى (ت ٥٥٥ه/١٥٥م) صاحب مخطوطة «عقد المجمان في تاريخ الهل الزمان » ، فقد اعطونا تاريخ المغول على اعتبار ان ممالكهم داخلة ضمن نطاق العالم الاسلامي ، وهو شيء له مغزاه ، لا سسيما وان النويري والعمري كانا معاصرين للعصر المغولي الاسلامي في بلاد المشرق الاسلامي ، مما يعطي لكتاباتهم اهمية كبيرة ، وكان العهري بالذات يتسولي وظيفة كاتب السر نيفا وثلاثين سنة لأحد عشر سلطانا من بني تسلاوون ، فجاءت كتاباته دقيقة موثقة ، اذ كان يستقيها من وثائق الدولة مباشرة او من الرسل والتجار الذين كان يلتقي بهم(٨) .

وقد استعنا أيضا بعدد من المصادر الفارسية والتركية المعربة وهي لا تقل شانا عن المصادر العربية ، وهناك العديد من المراجع العربية الحديثة التي تناولت تاريخ المغول في زاوية من زواياه ، ولكنها لم تهتم بالزاوية التي نعنيها في هذا الحديث فيما عدا دراسة وحيدة يتيمة قام بها الدكتور مصطفى بدر بعنوان « مغول ايران بين المسيحية والاسلام » ولكنها دراسة لا تتحدث عن العوامل التي دفعت بمغول ايران الي التحول الي الاسلام ، ولا تتحدث أيضا بصورة مكتملة عن مظاهر الحياة الاسلامية التي اقترن بها هذا التحول او نتجت عنه ، غضلا عن انها ام تشر ولو بحرف واحد عن تحول مغول بسلاد التفجياق أو مغول آسيا الوسيطي الي الإسيلام ، لانها دراسية كانت قاصرة فقيط عسلي مغول ايران ، وتحدث المؤلف في جزء كانت قاصرة فقيط عسلي مغول ايران ، وتحدث المؤلف في جزء كانت قاصرة الكتاب ) عن الحروب التي قامت بين هؤلاء المغول وبين سيلاطين.

وقد اعتمدنا ايضا على بعض المراجع الأجنبية ، ولكنها تناولت هي. الأخرى تاريخ المغول بشكل عام ولم يكن يعنيها موضوع انتشار الاسسالم بين. المقدد.

<sup>(</sup>٨) أبو المحاسن : النجوم الزاهرة ، ج ١١ ص ١٠٢ .

المغول بقدر ما كان يعنيها الحديث عن ضرب هؤلاء المغول للاسلام وتحطيم يلاده وممالكه ، وأن كنا قد وجدنا فيها بعض الأحداث التى استهدوها مسن مراجع لا نجدها بين أيدينا وندين لهم بها ، وهناك غير هذه المصادر والمراجع الني اشرنا اليها في هذه العجالة الكثير مما اثبتناه في قائمة المصادر والمراجع المحتسة بهسذا الكتساب ،

وبعد ، أرجو أن أكون قد وفقت فيما ذهبت اليه في هذه الدراسة التي أود أن تسد فراغا في مكتبة التاريخ الاسلامي ، ولا أدعى الكمال فيما قمت جه من عمل أو فيما أتيت به في هذا الكتاب لتحقيق هذا الهدف ، فالكمال شاوحده ، وأذا كان هناك من توفيق أو سداد فمن الله ، عليسه توكلت واليه أنيب .

رجب محمد عبسد الحليم

### تمهيسسد تاريسخي المغول وغزوهم ابلاد المشرق الاسلامي

يرتبط اسم المغول أو التتار مى التاريخ الاسلامي بذكرى نكبة هائلة علت بالاسلام والمسلمين على يد هذا الشمعب الوثني عام ١٥٦هـ/١٢٥٨م ، سندسا استولت قواته على بغداد مى ذلك العام واسقطت الخلامة العباسية وضعت معظم بلاد الشرق الاسلامي في يد حكام من المفسول لا يعسرفون عضمارة ولا رقيا اجتماعيا مثلما كان موجودا مي العالم الاسلامي وقتذاك . قد ساعد على ذلك كله ظروف سياسية واقتصادية سيئة المت بالعالم لاسلامي منذ نهاية القرن الخامس الهجري / الحادي عشر للميلاد ، عندما عرض لتلك الهجمة الأوربية الصليبية الشرسة التي اتته من ناحية الغرب بنجحت مى احتلال بلاد الشام واقامت عدة امارات صليبية هناك ، وقصلت سرق العالم الاسلامي عن مغربه واستنزنت قوأه الاقتصادية لمدة قرنين من لزمان . يضاف الى ذلك أن العالم الاسلامي كان يمر في النصف الأول من لقرن السابع الهجرى / الثالث عشر للميلاد وقبيل سقوط الخلافة العباسية محنة الانقسام والتفكك السياسي وقيام المسداء والصراع بين معظهم دوله ممالكه وحكامه ، مما هيأ الفرصة تماما لهؤلاء المغول الذين وغدوا من الشرق بتناموا بذلك المغزو العاصف والمسدمر لمشرق العسالم الاسلامي وعصسفوا الاسسلام والمسلمين .

غيا ترى من هم هؤلاء المغول ؟ ومن اين اتوا ؟ وكيف نجحوا في غزو لاد المشرق الاسلامي وغيره من بلاد آسيا وشرقي أوربا ؟ ولن نتوسيع للاجابة على هدده التساؤلات ، فكتب الاقدمين والمحدثين مليئة بكثير ن التفصيلات والحقائق والأحداث التي تفسر هذا الموضوع ، ولكننا فقط شير اليها في أيجاز لعله يكون مفيدا في التقديم لموضوعنا الاصلى وهدو تشار الاسسلام بين المغول .

وفى هذا الصدد نشير الى أن المغول اساسا طائفة من التتار ، المتار شمعب كبير من الأمة التركية ، ومنه تتفرق معظم بطونها والمخاذها ،

وهو مرادف للترك عند الافرنج حتى انهم يعدون تباثل الأتراك كافة مثل العثمانيين والتركمان وترمان وغيرهم تترا . ومؤرخو الترك ونسسابوهم يقولون ان احد ملوك الترك في الأزمنة القديمة ولد له ولدان توامان همئا تتارخان ومفل خان نحو ربيعة ومضر بالنسبة لعرب الشمال او نحو تحطان وعدنان بالنسبة للعرب قاطبسة .

وعلى ذلك غالمغول والتتار والترك أصلا من جنس واحد هسو جنس الترك الذى انشمه الى شمعوب كثيرة وقبائل شتى ، واشتهر من بينهم غى عصور عديدة قبائل وشموب بعينها مثل السسلاجتة والخوارزمية والتسار والمغول والقفجات والخزر والأويغور والآفار وكيرايت ونايمان والمجسر والبلغار والترغيز الى غير ذلك من القبائل والشمعوب التى عد كل واحد منها قوما مستقلا بذانه حتى وقعت الشبهة غى كونهم من الترك واحتيج غى اثبات ذلك الى البحث والتنقيب . وكان مصدر هذه الشبهة هو أن هذا الانتشسار الواسع الذى جعل عنصر الترك يصبح اغلبية فى النصف الشمالى من قارة آسيا جعل بين الأقوام التركية بعض التفاوت والاختلاف الحضارى . وعلى سبيل المثال كان هناك تفاوت واختلاف حضارى بين المغول — وهم محسور حديثنا — وبين أتراك أواسط آسيا ، وذلك بسبب اختلاف الظروف البيئية والثقافية التى عاش فيها كل منهما(١) . فبينما استقر هؤلاء الترك فى أواسط

<sup>(</sup>۱) يشير كثير من المؤرخين القدامى المحدثين الى الأصل المشترك المغول والترك ، والى تداخل اللغتين التركية والمغولية والى أن ثلاثة ارباع الألفاظ في اللغتين واحدة عموما ، وأن اللسان المغولي هو احد السنة التركي ، وأن المغول والترك يشتركون في طبائع وسبجايا متشابهة في كل منهما تشابها بينا ، ويختلفون في بعض العادات والتقاليد بسبب بداوة المغسول ، حتى سماهم البعض بأنهم أعراب الترك ، ولمعرفة المزيد عن هذا الموضوع ، انظر :

ابن الأثير: الكامل عى التاريخ ، ج ١١، ص ٣٦١، رشيد الدين الهمدانى جامع التواريخ ، المجلد الثانى ج ١ ص ٢١٢ ، ابن خلدون: تاريخه ، ج ٥ ص ٢٢٨ ، ٢٢٨ ، ٢٢٨ ، ٢٢٨ ، ٢٢٨ ، ٢٢٨ ، ٢٢٨ ،

آسيا وعلى حدود العالم الاسلامي من الشمال الشرقي واحتك الكثيرون منهم. يالاسلام والمسلمين نتيجة للجوار ونتيجة لغزو بعض بلادهم ايام بني أمية وبني العباس ، ونتيجة لاستخدامهم غي الجيش العباسي حتى استولوا غي النهساية على السلطة غي بغداد غيما يعرف بالعصر العبساسي الثاني وذلك بعسد أن اسلموا وحسن اسلامهم ، نرى اخوانهم من المغول على النتيض من ذلك تهاما ، غتدنشاوا بعيدا غي الهضبة المعروفة باسم هضبة منفوليا شسمال صحراء جوبي ، وهي تمتد غي اواسط آسيا جنوبي سيبريا وشمال التبت وغسربي منشوريا وشرقي التركستان بين جبال التاي غربا وجبال خنجان شرقا ، وهي منطقة جدباء موحشة عاش فيها المغول عيشة بؤس ، لا يظفرون باهتمام احد من جيرانهم ، حتى ان اسمهم ظل غير معروف قرونا طويلة ، بينها كان فو قرباهم من الاتراك يتحكمون في بلاد آسيا الغربية أي في بلاد المشرق فو قرباهم من الاتراك يتحكمون في بلاد آسيا الغربية أي في بلاد المشرق الاسسسلامي(۲) .

وقد ظهر اسم المفول او التتار بشكل قوى وملفت للنظر منذ بداية القرن السابع الهجرى/الثالث عشر لليلاد عندما استطاع احد زعمائهم المسمى (تيموجين ) ان يوحد منغوليا وينتصر على قبيلة كرايت المغوليا

==

Saunders: The history of the Mongol Conquests, p. 9.

العينى: عقد الجمان ، ج ٢٢ ورقة ١٢٩ ، ١٣٠ ، الديار بكرى: الخميس فى احوال انفس نفيس ، ج ٢ ص ٢٦٨ ، مجهول : كتاب فى التاريخ ، ورقة ٢٣١ ، محمد الخضرى : تاريخ الأمم الاسلامية (الدولة العباسية) ص ٢٦٧ ، يارتولد : تاريخ الترك فى آسيا الوسطى ، ص ١٥٢ ، ١٦٣ ، ستودارد : عاضر العالم الاسلامى ، ج ٤ ص ١٠٩ ، ١١٠ ، ١٧٣ ، ١٧٥ ، فامبرى : تاميخ بخارى ص ١٦١ ، ٢٩٠ ، ٢٩٠ ، الرمزى : تلفيق الأخبار وتلقيح الاثار ، ج ١ ص ٢٢ ، ٢٦ ، ٢٦٢ ، ٢٣٢ ، ٣٣٣ ، ٣٣٠ ، ٣٣٠ .

<sup>(</sup>۲) الصياد ( نؤاد عبد المعطى ) المغول في التاريخ : ، جا ص ٣١٠٣٠ ستودارد : نفس المرجع ، ج ٤ ص ١٧٣ ٠

فامبرى: نفس المرجع ، ص ١٦١ .

المديدية عام ١٢٠٦ه/١١٥م وعلى بعض خوانين الصين المعادين له ويوحد المغول تحت لوائه ويتلقب بلقب جنكيزخان أى الملك الأعظم أو شاهنشاه أو ملك الملوك ، ويزحف على شمال الصين عام ١٢١ه/١١٥ م ويستولى عليه ويتخذ من مدينة قراقورم عاصمة له ، ويصدر اليساق(٣) أو الياسة التي كانت كتاب المفول ودستورهم ، اليه يرجعون في احكامهم وفي تغظيم مجتمعهم، ركان عندهم كالقرآن عند المسلمين لا يحلون لانفسهم أن يخرجوا عن نصوصه، ومن فعل ذلك من الحكام كان نصيبه العزل والخلع حتى ولو كان الخنان الأعظى الأعظى من الحكام كان نصيبه العزل والخلع حتى ولو كان الخنان الأعظى الأعظى الأعظى المنان الخالم كان المنان المنان الخطاب الأعظى الأعظى الأعلى المنان الخياب الأعظى الأعلى المنان الخياب الأعظى الأعلى المنان المنان الخياب الأعظى الأعلى المنان ا

وبعد أن نظم جنكيزخان دولته الواسعة والزم حكامها باتباع اليساق رتنفيذ احكامه ، اتجه بعد ذلك بعامين غربا الى آسيا الوسطى ، وكانت آسياالوسطى في ذلك الوقت تمثل بوابة العالم الاسلامي من الشمال الشرقي ٤

(٣) اليساق الى اليسق اصله سى يسا ، وهو لفظ مركب من كلمتين ألا سى ) بمعنى ثلاثة بالفارسى ، و ( يسا ) بمعنى الترتيب بالمغولى ، وعلى ذلك فمعنى كلمة اليساق هو التراتيب الثلاثة ، وسلب ذلك فيما يقلوله ابو المحاسن ابن تغرى بردى ان جنكيز خان كان قسم ممالكه فى اولاده الثلاثة واوصاهم بوصايا لم يخرجوا عنها مع كثرتهم واختلاف اديانهم ، فصلوا يقولون سى ( يسا ) ثم حرفوها الى ( يسق ) ،

انظر ، ابو المحاسن : النجوم الزاهرة ج ٧ ص ١٨٣٠

ولمعرقة المزيد عما جاء باليساق من أوامر ونواهى ، انظر ، القلقشندي ج ٤ ص ٣١١ ، محمد الخضرى : نفس المرجع ، ص ٣١١ ، ٢٩٠٤٦٠

(٤) ابن العبرى: تاريخ مختصر الدول ، ص ٣٩٤ ، ٣٩٥ .

ابو الفدا: تاريخه ، ج ٣ ص ١٢٩ ، ابن كثير: البداية والنهاية - ١٣٠ ص ١١٨ .

بارتولد: نفس المرجع ، ص ١٥٤ ، الصياد: نفس المرجع ، ص ٥٣ ، ٥٤ ، الرمزى: جا ص ٣٤٥ ، ٣٤٦ ، عبد العزيز جنكيزخان: تركستان تلبه - ٢٠٠١ .

ولم يكن يحجز بين جنكيزخان وبين اقتحام تلك البوابة الا دولة التراخطائيين (٥) وكانت هذه الدولة قد زالت قبل ذلك ببضع سنوات على يد النايمان المغولية المعادية لها والتى هاجمتها من ناحية الشرق ، وعلى يد خوارزم شاه علاء الدين محمد بن تكثس الذى هاجمها من ناحية الغرب وانتصر عليها واسر سلطانها عام ٢٠٦ه/ ١٩٠٩م ، وفتحها وتبدد شعب القرا خطاى ولم يبق منه الا من اعتصم بالجبال او استسلم وانضم الى جيش خوارزم شاه . وبذلك فتح الباب على مصراعيه امام تدفق المغول الى بلاد الاسلام بعد ان استطاع جنكيز خانان يدحر قبائل النايمان وان يستولى على بلادها عام ١٢١٨ /١٢١٨م ، واصبحت جيوشه تطل على بلاد ما وراء النهر وخوارزم (٢) .

اتظر: ابن خلدون العبر ، ج ه ص ۱۳۷ ـــ ۱۶۱ ، ۱۸۲ .

القاقشندى: صبح الأعشى ، ج ٤ ص ٤٤٧ .

بارتولد: تاريخ الترك مي آسيا الوسطى ، ص ٥٦ .

عبد العزيز جنكيزخان : تركستان قلب آسيا ، ص ٥٨ - ٦٠ .

(٦) ابن الأثير: نفس المصدر ، ج ١٢ ص ٢٧٠ -- ٢٧١ .

ابن العبرى: نفس المصدر ص ٣٩٨ ، ابو الفدا: نفس المصدر ،

ج ۳ ص ۱۱۲ ۰۰

العمرى : مسالك الأبصار ، جـ ١٦ ق ٣ ورقة ٥٤٥ ، ابن خلدون: العبر جـ ٥ ص ١٣٧ ـــ ١٤١ .

الديار بكرى: نفس المصدر ، ج ٢ ص ٣٦٧ .

مجهول : كتاب في التاريخ ، ورقنة ٣٣٠ ، بارتولد ، نفس المرجع ، Saunders : op. cit., p. 55.

<sup>(</sup>٥) القرا خطاى قوم من المغول الترك ، اقاموا دولة قوية في بداية القرن العاشر للميلاد في منشوريا وشمال الصين (بلاد الخطا) ، ولما انقضى عهد هذه الدولة في تلك البقاع ، ذهب الفارون من فلولها واقاموا بين الصين وتركستان ، واتخذهم ملوك الأويغور في تركستان حماة لحدودهم مع الصين نطير جرايات واقطاعات ، ولما ساءت العلاقات بين هؤلاء القرا خطاى وبين ملوك تركستان المسلمين ، زحف القراخطاى على بلادهم وقضوا على الدولة الخاقانية (الأويغورية) علم ٣٦٥ه/١١١م واستولوا على كاشغروختن ، الخاقانية (الأويغورية) علم ١١٤٥ه/١١١م واستولوا على كاشغروختن ، دولتهم من بلاد القرغيز شمالا الى مدينة بلخ جنوبا ، ومن خوارزم غربا الى صحراء جوبى شرقا ، وكان هؤلاء القراخطائيون غير مسلمين ، ولذلك لم يكن التعاون بينهم وبين الرعية المسلمة في تركستان قائما ، مما سمهل من القضاء على دولتهم .

وفى فترة قصيرة اكتسحت جيوش جنكيزخان تلك البلاد وقضت على دولة خوارزم العظيمة نتيجة لهذا الخطأ الذى ارتكبه سلطانها ، بالاضافة الى عدة اخطاء اخرى ادت الى استيلاء جنكيزخان على بلاده ، فبالاضافة الى انه شمارك نى التضاء على دولة القرا خطاى التى كانت حاجزا بينه وبين جنكيزخان الذى أصبحت جيوشه تجاور بلاده وتهددها ، فقد امر خوارزم شماه كثيرا من سكان بلاد ما وراء النهر المجاورين لبلاد الخطأ وخاصة سكان فرغانة والشماش واسبيجاب بالجلاء عنها والرحيل الى بخارى وسمرقند خوفا عليهم من التتار (٧) ، وبذلك أخلى هذا السلطان الأرض من سمكانها الذين كان يمكن ان يدافعوا عنها اذا ما تعرضت لهجوم جنكيزخان ، ويا ليته اكتفى بذلك بل أمر ايضا بتخريب البلاد التى جلى عنها سكانها خوفا من ان يملكها المغول ويهددوه منها ويستفيدوا من امكانياتها (٨) ، فانعدمت المقاومة للمغول تقريبا عندما اكتسحوا تلك البلاد .

وقد أخطأ هذا السلطان ايضا عندما امر حاكم مدينة اترار ــ وهى احد ثغور خوارزم على سساحل نهر سيحون الذى يسمى الان سرداريا بقتل أربعمائة من التجار الذين كان جنكيزخان قد ارسلهم الى تركستان وما وراء النهر . وكان هذا الخان قد ارسل قبل ذلك الى خوارزم شاه فى عام ١٦٥ه/ ١٢١٨م يطلب مسالمته ، فاستجاب له الشاه ، فأرسل جنكيزخان هؤلاء التجار الى بلاد ما وراء النهر يحملون الاقمشمة الحريرية وغيرها ، فتعرض لهم حاكم أترار وطمع فى اموالهم وارسل الى خوارزم شاه يخبره بأن جواسسيس جنكيزخان قدموا اليه فى زى تجار ، فأمره بقتلهم ومصادرة اموالهم ، فغضب جنكيز خان وأرسل يهدد الشاه ويطلب منه تسليم هذا الحاكم ، فأمر الشاه

<sup>(</sup>۷) ابن العبرى : نفس المصدر ، ص ۳۹۸ ، ابن خطون ، جه حي ۱۱۰۲ .

الديار بكرى : نفس الصدر ، ج ٢ ص ٣٦٧ ، ٣٦٨ . مخطوط كتاب في التاريخ ، ورقة ٣٣٠ .

<sup>(</sup>٨) المصادر السابقة ونفس الصفحات ،

بقتل الرسل ايضا . وقد ادى هذا العمل الى ازدياد غضب جنكيزخان واعطاه مبررا لغزو بلاد ما وراء النهر وخوارزم لمى العام المتالى(١) .

ومن الملفت للنظر ما يقوله بعض المؤرخين من أن الخليفة العباسى الناصر لدين الله ( ٥٧٥ - ٦٢٢ ه/ ١١٨٠ - ١٢٢٥ م ) هـو السذى كاتب التتار واطعمهم فى البلاد بسبب ما كان بينه وبين سلطان خوارزم علاء الدين محمد بن تكش من عداء ، وذلك كى يشغله عن التيام بغزو بغداد وبالاد العراق ، وهى البلاد التي كانت باتية فى حوزة الخليفة فى ذلك الحين (١٠) ، وكان علاء الدين محمد قد عقد مجلسا من الفقهاء والعلماء واستصدر منهم عتوى بخلع هذا الخليفة العباسى ، واستط اسمه من الخطبة فى بلاده فعلا منذ عام ١٢١٤ه/١٢م واتجه الى بغداد يريد غزوها ، ولكنه لم يتهكن من ذلك بسبب كثرة الثلوج وسوء الاحوال الجوية التى تعرضت لها جيوشه فى ذلك الحسين (١١) .

وقد أدى الصراع والعداء الذى قام بين الخسلاغة العباسسية وبين سلطنة خوارزم الى اضعاف كل منهما امام ضغط المفول المتزايد بعد احتلالهم

<sup>(</sup>٩) ابن العبرى: نفس المصدر ص ٤٠٠ -- ١٩ .

ابن بطوطة : نفس المصدر ، ص ٢٤٤ ، ابن خلدون ج ه ص ٢٣٦ - ١١٠٤ ، ٢٣٧ -

الديار بكرى: نفس المصدر ، ج ٢ ص ٣٦٨ ، مخطوط كتاب شي التاريخ ورقة ٣٣٠ ـ ٣٣٧ .

مامبرى: نفس المرجمع ، ص ١٥٨ ، بسراون: نفس المسرجع ، ص ٢٥٦ سـ ٢٥٦ م.

الرمزى: نفس المرجع جدا ص ٥٦١ ، ٣٥٢ .

<sup>(</sup>١٠) ابن ايبك الدوادارى: كنز الدرر ، ج ٧ ص ٢١٧ .

أبو الفدا: تاريخه ، ج ٣ ص ١٤٣ ، العمرى : مسالك الأبصار ج ١٦ ق ٣ ورقة ٨٥٤ .

<sup>(</sup>۱۱) ابن ایبك الدواداری: نفس المصدر ج ۷ ص ۱۸۸ ــ ۱۹۰ م ابن الوردی: تاریخه ، ج ۲ ص ۱۳۶ ، ابن خــلدون:

تاریخه ج ٥ ص ۲۳۲ – ۲۳۳ ، علی حسنی الخربوطلی : غروب شهدس الخلافة ، ص ۱۳۲ ، الرمزی : نفس المرجع ، ج ١ ص ۳٤٩.

لبلاد القرا خطا وتركستان ، لأن كلا منهما واجهت المغول منفردة ، وقد دعم هذه الفرقة وزاد من هذا التفاحر السسياسي ما قسام به الاسسماعيلية او الباطنية (۱۲) من صراع مع الخلافة ، وكان هذا الفريق المتطرف المغالي من الشيعة قد سكن شمالي ايران واتخذ من قلعة الموت حصنا منيعا يفرض منه ارهابه وعدوانه على بلاد الخلافة العباسية وعلى الخلفاء وسسلاطين الترك السلاجةة والخوارزمية الذين تم قتل بعضهم على ايدى هؤلاء الباطنية (۱۳) .

ويفيدنا بعض المؤرخين بأن هؤلاء الشيعة اتصلوا سرا بالمغول الدنين كانوا قد غزوا بلاد ما وراء النهر وخوارزم وأطمعوهم وبينوا لهم ضعف الخلاقة العباسية ضعف السلطان جلال الدين منكبرتي ( ١٦٧ — ١٢١٨ه/١١٩ — ١٢٣١) الذي كان قد خلف أباه علاء الدين محمد خوارزم شساه ( ١٩٥ سـ ١٢٣ ه / ١٢١٩م) ، وهزم على يد صاحب الشمام وصاحب الروم السلاجقة عام ١٢٧هه/١٢٩م ، وكان هؤلاء الباطنية يرون في غزو المغول لبغداد تحقيقا لامالهم في القضاء على الخلافة العباسية السنية وعلى اهل السنة بوجه عام، بني العباس في بغداد ، والى ما قام به من دور في تسسهيل غزو المغول لبغداد ، وكان هذا الوزير شيعيا ويرى نقل الخلافة الى العلويين ، فسكاتب نيخلو الجو للشيعة وللباطنية منهم بوجه خاص(١٤) ، ولذلك كان هسـؤلاء غيخلو الجو للشيعة وللباطنية منهم بوجه خاص(١٤) ، ولذلك كان هـــؤلاء

<sup>(</sup>۱۲) سموا بالاسماعيلية لانتساب دعوتهم لاسماعيل بن جعفسسر الصادق ، وسموا بالباطنية لأنهم كانوا يبطنون دعوتهم ويدعون لها سرا ، كما سموا بالملاحدة لأن مغالاتهم وصلت بهم الى الالحاد ، وسموا بالمغداوية لانهم كانوا ياخذون مدية انفسهم نظير من يسلطون عليه ويقتلونه وقد يقتلون به في غالب الاحيان ، انظر ابن خلدون : ج ٥ ص ٥٥.

<sup>(</sup>١٣) ابن كثير: نفس المصدر ، جـ ١٣ ص ١١٧ .

ابن خادون ، ج ه ص ۱۰۳ ، ۱۸۹ ، ۲۰۰ ، ۲۰۵،۲۷۸،۳۲۳.

محمد الخضرى: نقس المرجع ، ص ٣٤ ــ . ٤٤ ، ٥٠٣ .

<sup>(</sup>١٤) ابن خلدون: تاريخه ، ج ٥ ص ٢٩٩ ، ٣٠٠ ، ١١١٤ ويشير ابن خلدون ايضا الى ان الباطنية كانوا يتصلون من قبل بالصليبيين فى بلاد الشام ويساعدونهم ضد صلاح الدين الأيوبى الذى كان قد قضى على الضلاغة الفاطهية الشيعية ، ويشير أيضا الى ان بعض الحكام المسلمين كانوا بستأجرونهم لقتل خصومهم السياسيين سواء كانوا من المسلمين ام من اعداء الاسلام ، أنظر ، ابن خلدون: تاريخه ج ٥ ص ٣٢٩ ، ٣٣٩ ، ٩٨٠ ، ١٣٧ ،

الباطنية « من اكبر العون على المسلمين لما قدم المتنار الى تلك البلاد ، وكانوا الضر على الناس منهم »(١٥) .

وفى هذا الصدد تجدر الاشارة أيضا الى الوزير مؤيد الدين محمد بن العلقمى ، وزير المستعصم ( ٦٤٠ – ١٢٤٢/هـ/١٢٠ – ١٢٥٨م) آخر خلفاء بنى العباس فى بغداد ، والى ما قام به من دور فى تسهيل غزو المغسول ابغداد . وكان هذا الوزير شيعيا ويرى نقل الخلافة الى العلويين ، فكاتب المغول وزين لهم فتح بغداد واطمعهم فى امتلاك البلاد وخدع الخليفة وما زال به حتى جعله يسرح عددا كبيرا من جنده بحجة توفير رواتهم ودفع قدر منها المهفول وقاية من غزوهم لبغداد ، مستغلا فى ذلك حب ذلك الخليفة المال واكتنازه ، وأرسل فى نقس الوقت الى المغول يستحثهم على الزحف الى بلاد العراق ، فساروا حتى وصلوا الى بغداد وحاصروها ، واستكمل السوزير العراق ، فساروا حتى وصلوا الى بعداد وحاصروها ، واستكمل السوزير خدعته فزين للخليفة الخروج الى معسكر هولاكو حفيد جنكيزخان ليبقى على حياته وليبقيه فى منصبه كخليفة كما أبقى على سلاجقة الروم وغسيرهم من اللوك الذين القوا اليه يد التسليم والطاعة (١٦) .

وقد أدت كل هذه العوامل وغيرها من العوامل الأخرى التى تكبن فى شخصية جنكيزخان الطموحة (١٧) والى رغبته ورغبة اولاده من بعده فى الاستيلاء على هذه البلاد الغنية الوغيرة الموارد الزاخرة بالوان المحفسارة والامكانيات المختلفة التى أدت بأهلها « الى الاستغراق فى التنعم والتثماغل فى اللذات والاسترسال فى الترف »(١٨) والمظاهر الأخرى التى لم يرها المغول

<sup>(</sup>١٥) أبن كثير: نفس المصدر ، جـ ١٣ ص ١١٧ .

<sup>(</sup>١٦) ابن العبرى: نفس اللصدر ص ٣٥٥ ، وشيد الدين الهمداني ،

م ۲ ج ۱ ص ۲۲۳ ، ۲۰۲ ، ۲۰۳ ، آبو الفدا: تاریخه ، ج ۳ .

العمرى : نفس المصدر ، جـ ١٦ ق ٣ . ورقة ٧٧٥ ، ابن كثير ، جـ ١٣ز ص ١٩٦ .

العينى : نفس المصدر ، ج ٢٢ ورقة ٢٩ ، ابن خلاون : تاريخه ح ٥ ص ١١٤٩ .

المقريزى: السلوك ، ج ١ ق ٢ ص ٤٠٠ .

أبو الحسن : النجوم الزاهرة ، ج ٧ ص ٤٧ ... ٥٠ .

الديار بكرى : نفس المصدر ، جـ ٢ ص ٣٧٣ ، ٣٧٧ .

<sup>(</sup>۱۷) فالمبرى: نفس الرجع ، ص ۱۸۱ .

<sup>(</sup>۱۸) ابن خلدون : نفس المصدر ج ٥ ص ٨٠٢ .

ولم يعرفوها على بلادهم القلطة الى غزوهم لبلاد ما وراء النهر وخوارزم عام ١٦٦ ه/١٢١م وما تلاها بعد ذلك من بلاد الاسلام غى ايران وآسيا الصغرى وبلاد التفجاق والبلغار حتى وصلوا اخيرا الى بغداد بقيادة هولاكو بن طولى ابن جنكيزخان عام ١٢٥٨ه/١١٨ وقتلوا الخليفة المستعصم وأزالوا الخسلافة العباسية وزحفوا بعد ذلك الى بلاد الشام وحاولوا التوغل جنوبا مهسددين مصر . ولكن جيوش الماليك في مصر أوقفت هذا الزحف الكاسح وردت هذا الغزو المدمر عندما هزمتهم في موقعة عين جالوت عام ١٥٨ه/١٢٦٠م(١٩) .

وقد نتج عن هذا الزحف الكاسع الى قام به المغول والذى انتهى على هذه الصورة نتائج ثلاث : أولاها الخراب والدمار لمعظم المدن والاقاليم التى مرت بها جيوش جنكيزخان وأولاده من بعده ، وثانيها قيام امبراطورية مغولية ضخمة شملت معظم انحاء آسيا تم توزيعها على أبنائه ، وثالثها قيام الصراع

(١٩) لمعرفة الزيد عن غزو المغسول لبلدان آسسيا وشرقى أوربا ، انظهر :

ابن الأثير: نفس المصدر ، ج ١٢ ص ٣١٨ ، ٣٥٩ \_ ٣٩٩. أبو شامة: تراجم رجال القرنين السادس والسابع ، ص ١٩٨ . ابن العبرى: نفس المصدر ، ص ٤٠٧ \_ ٤١٢ ، ٤٨٢ \_ ٩٠.

رشيد الدين الهمدانى : نفس المصدر م ٢ ج ١ ص ٢٩٢ \_ ٣٩٠، ٣١٠ - ٣١٠،

أبو المندا: نفس المصدر ، جـ ٣ ص ١٢٩ ـــ ١٣٥ ، ٢٠٣،٢٠٢. ابن الوردى: نفس المصدر ، جـ ٢ ص ١٤٠ ، ١٤٥ ، ١٩٥،١٥٠ ـــ -- ٢٠٢ .

ابن كثير : نفس المصدر ، ج ١٣ ص ٨٢ ، ٨٣ ، ٨٦ ـ ٨٩٠. ابن بطوطة : نفس المصدر ، ص ٤٤ ، ٢٤٥ .

ابن خلدون: نفس المصدر ، ص ٧٩٥ ، ١١٠٦ – ١١١٧ ، ١١٢٥ . ١١٢٦ ، ١١٤٨ – ١١٥٤ .

الديار بكرى: ننس المصدر ، ج ٢ ص ٣٦٨ ، ٣٧١ ، ٣٧٩\_٣٧٩ . الصياد: نفس المرجع ، ص ١١١ – ١٣٨ ، ٢٦٤ ، ٣٠٨ . براون: نفس المرجع ، ص ٥٥٠ – ٥٦٠ ، ٧٦٥ – ٥٨٩ . فامبرى ، نفس المرجع ، ص ١٦٤ – ١٧٦ . بين الأديان التى احتوت عليها هذه الامبراطورية ، وهى البوذية والمسيحية والاسلام ، نحو اكتساب هؤلاء السادة الجدد الى احدى هذه الديانات.

و خصوص النتيجة الأولى فقد ضرب المفول كثيرا من البلاد والمدن وابادوا أنوغا مؤلفة من سكانها واسترقوا اعدادا هائلة من نسائها واطفالها ورجلها واسروا اعدادا كبيرة من جنودها أجبروهم على الالتحاق بجيوشهم ، وأجبروا الوفا كثيرة من الحرفيين والصناع والزراع على الرحيل الى عواصم بلادهم في بلاد الصين والخطا مثل خان باليق وقراقورم حتى يزينوا حدائقها وينعشوا صناعاتها ويخدموا اهلها (٢٠) .

وقد اصاب المسلمين من الفزع والهـول ما جعـل احد المـؤرخين المشهورين وهو ابن الأثير يتردد في وصف احداث ذلك الغزو نظرا لبشاعتها واغراقها مى التسوة والوحشية حتى انه يقول : « لقد بقيت عدة سنين معرضا عن ذكرد هذه الحادثة استعطافا لها كارها لذكرها فأنا اقدم اليه رجلا واؤخر اخرى ، غمن الذي يسمهل عليه ان يكتب نعى الاستلام والمسلمين ؟ » ومن الذي يهون عليه ذكر ذلك ؟ فيا ليت امى لم تلدني ، ويا (ليتني مت قبل هذا وكنت نسيا منسيا )(٢١) الى أن حثنى جماعة من الأصدقاء على تسطيرها وأنا مترقف ، ثم رأيت أن ترك ذلك لا يجدى نفعاً ، غنقول : هـذا الفعل يتضمن ذكر الحادثة العظمى والصيبة الكبرى التي عتمت الأيام والليالي عن مثلها ، عمت الخلائق وخصت المسلمين . فلو قال قائل منذ خلق الله سبحانه وتعالى آدم والى الان لم يبتلوا بمثلها لكان صادقا ، فان التواريخ لم تتضمن ما يتابلها ولا ما يدانيها . ومن اعظم ما يذكرون من الحوادث ما ضعله بختنصر ببنى اسرائيل من القتل وتخريب البيت المقدس . وما البيت المقدس بالنسية الى ما خرب هؤلاء الملاعين من البلاد التي كل مدينة منها اضــماف البيت المقدس ؟ وما بنو اسرائيل بالنسبة الى من تتلوا ؟ مان اهل مدينة واحدة ممن قتاوا أكثر من بني اسرائيل . ولعل الخلق لا يرون مثل هذه الصادثة» (٢٢)

<sup>(</sup>٢٠) المسادر السابقة .

<sup>(</sup>٢١) القرآن الكريم ، سورة مريم ، آية ٢٣ .

<sup>(</sup>٢٢) ابن الأثير : نفس المصدر ، جـ ١٢ ، ص ٢٤٣ - ٢٤٤.

وهذا الموصف المحزن الذي جاء عند ابن الأثير لم يكن الا لما سسمع به فقط عن غزو المغول لبلاد ما وراء النهر وخوارزم وخراسان ، ولم يعش هذا المؤرخ كي يرى غزوهم لبقية بلاد المشرق الاسلامي وعلى رأسها بغداد عاصمة الخلافة وقلب العالم الاسلامي وقتذاك وفي الغالب فانه لم يكن ليكتب لنا شبئا لأنه لن يجد من الكلمات ما يعبر به عن هذا المصاب الفادح والكارثة العظمي التي المت بالاسلام والمسلمين والخلافة ، واغلب الظن انه كان سيلقي حتفه هما وكهدا وحزنا من هول ما حدث منذ ظهسور جنكير خان وحتى غزو بغسسداد .

وعلى سبيل المثال غقد انتقم جنكيزخان من مدينة اترار غدمرها تدميرا وقتل سكانها من الرجال وسبى النساء والذرية ، وتعرضت مدينة بخسارى الزاهرة بلد الامام العالم محمد بن اسماعيل البخارى الشهر من جمع احاديث رسول الله صلى الله عليه وسلم ، لنفس المصير ، فقد غزاها جنكيزخان عام سمر الله صلى الله عليه وسلم ، لنفس المصير ، فقد غزاها جنكيزخان عام سمر قند وترمذ وبلخ واصفهان والطالقان وباميان التي قتل اهلها وهدم كل منازلها ، كما قتل من اهل مدينة قزوين اربعين الفار ٢٣) . ولما تمسكن هولاكو من بغداد عام ٢٥٦ه/١٥م اباحها لجنوده اربعين يوما فعلوا بأهلها الأهوال، وأخيرا اشعل فيها النار وهدم مساجدها والتي بالكتب في نهر دجلة وضرب الدور وهدم القصور ووضع السيف في رقاب اهلها ورقاب اهل العراق حتى الدور وهدم القصور ووضع السيف في رقاب العلم فقط ، ناهيك بغيرهم من العامة والجند الذين بلغوا قرابة المليونين على راسهم الخليفة نفسه واولاده واهل بيته ، وقد اصاب مدن الجزيرة الفراتية وبلاد الشام مثل حلب ودمشق وغيرهما مثلما أصاب بغداد ، فكان مصاب الاسلام فادحا ورهيبا(٢٤) .

<sup>(</sup>٢٣) ابن العبرى : نفس المصدر ، ص ٤٠٧ ـــ ١٢٤ .

<sup>(</sup>۲۶) ابن العبرى : نفس المسدر ، ص ۸۲٪ ـــ ۶۹۰ ، ابن بطوطة . س ۲۶٪ ــ ۲۶۰ .

ابن الوردى : تاريخه ، ج ٢ ص ١٤٠ ، ١٤٥ ، ١٩٩،١٥٥١٥٠ - ٢٠٢ .

المتريزى : السلوك : ج ١ ق ٢ ، ص ٢٠٩ ، ١١ ، ٢٢٤ ٢٥٠١. أبو المحاسن : النجوم الزاهرة ج ٧ ص ٥٠ ـــ ٥٥ .

الديار بكرى : نفس المصدر ، ج ٢ ص ٣٧١ ، الخربوطلى : نفس المرجع ١٣٨ ، ١٣٨ .

اما النتيجة الثانية التي نتجت عن غزوات جنكيزخان واولاده من بعده عنى قارة آسيا واوربا الشرقية فهي ظهور المبراطورية مغولية المتدت شرقا الى الصين ومنشوريا وغربا الى بلاد الشام والبحر المتوسط وحتى نهر الدانوب وشمالا الى بلاد الروس والبلغار وحتى نهاية العمورة التي تنحدر الى بحر . الشمال ، وجنوبا الى بلاد السند والهند ، وبذلك ضمت هدده الاميراطورية الواسعة أمما وشبعوبا وبلادا كثيرة مثل تركستان وما وراء النهر وخوارزم وغزنة وايران والمراق وآسيا الصغرى وبلاد القفجاق والبلغار والروس . .وقد انقسمت هذه الامبراطورية بين أبناء جنكيزخان الأربعة : جوجى وجفطاى و تولى واوكداى الى اربعة المسام او اربعة ممالك كبرى (٢٥) . فاختص جوحى ببلاد التفجاق وبلاد الداغستان وخوارزم وبلغار والقسرم وبسلاد السروس والجركس وما يفتح بعد ذلك غربا ، وقد اطلق على مغول هذه البلاد اسسم مغول التبيلة الذهبية نسبة الى خيام معسكراتهم ذات اللون الذهبي ، وكان غالب سكانها ينتمون الى الأتراك والتركمان ، وكانت حدودها تمتد من ايرتش شرقا الى أرض البلغار غربا ، ومن القرم وآسيا الصغرى والعراق وايران جنوبا الى بلاد الروسيا ونهاية المعمورة شمالا ،وكانت عاصمة هذه الملكة الواسعة والتي كانت تسمى أيضا باسم الملكة الشمالية مدينة سراي Serai وكانت تقع على الضفة الشرقية لنهر (الفلجا) الذي كان يسمى بنهر اتل (٢٦)

وكان من نصيب طولى ( تولى ) بن جنكيزخان بلاد ايران وأرمينيا وآسيا الصغرى وما يفتح بعد ذلك من بلاد العراق والشام . وقد توارث أبناء طولى -هذ البلاد واتخذوا من مدينة تبريز عاصمة لدولتهام التي كانت تسلمي في

Saunders : op. cit., pp. 73-75.

<sup>(</sup>٢٥) ابن الأثير : نفس المصر ، ج ١٢ ، ص ٣١٨ ، ٣٥٩-٣٩٩. أبو الفدا ، تاريخه ، ج ٣ ص ١٢٩ ــ ١٣٥ .

الخضرى: نفس الرجع ، ص ٤٧٤ ، الرمزى: نفس الرجع ، ص ٤٧٤ ، الرمزى : نفس الرجع ، ص ٣٥٨ .

<sup>(</sup>٢٦) ابن العبرى: نفس المصدر ، ص ٣٤) ، القلقشسندى: نفس المصدر ، ج ٤ ، ص ٣٠٨ ، ٣٥٤ سـ ٥٦٤ ، ابن خلدون : نفس المصدر ، ج ٥ ص ٣٠٨ ، ١٠٨١ .

العادة ايلخانية(٢٧) مغول غارس ، وكان على ايديهم سقوط الخلاغة العباسية كما سبق التول . وكان من نصيب جغطاى بن جنكيزخان وبنيه من بعسده تركستان وبلاد ما وراء النهر وغزنة ، واتخذوا من مدينة سمرقند عاصمة لهم اما الابن الرابع اوكتاى ( اكداى ) بن جنكيزخان ، فقد كان من نصيبه بسلاد الصين ومنغوليا والخطا ، واتخذ من تراقورم عاصصة له وللامبراطورية المغولية بممالكها الثلاث الأخرى التى أشرنا اليها ، ذلك ان الخان الذى كان يجلس على عرش قراقورم كان هو الخان الأعظم الذى يدين له حكام الممالك المغولية الثلاث الذين كانوا يسمون بالايلخانات ( اى نائب الخان ) بالطاعة والولاء ويشتركون مع سائر امراء المغول وخواتينهم فى تنصيب الخان الجديد فى مجمع يعرف بالقوريلتاى كان يعقد لهذا الغرض فى عاصمة الامبراطورية كما خلى منصب الخان الأعظم سواء بالموت او القتل او العزل(٢٨) .

وقد ظلت ممالك المغول الثلاث تحافظ على الرباط الذى يربطها بقراتورم حتى مات الخان الأعظم منجوخان عام ١٢٥٩ه/١٢٥٩م وبموته انتهت وحدة الامبراطورية المغولية من الناحية الفعلية وبدأ الصراع يدب بين ايلخاناتها او ملوكها ، وبدأت المالك الغربية وهي ممالك جغطاى والقبيلة الذهبية وايلخانية ايران تدير شئونها بنفسها وكأنها دول مستقلة ، وبدأت الطبقة الحاكمة في كل منها تندمج في السكان المحليين من الترك الطبقة الحاكمة في كل منها بذلك الى النتيجة الثالثة والأخيرة ، ذلك ان والفرس(٢٩) ، وبدأنا نصل بذلك الى النتيجة الثالث واستقروا غيها الاسلام بدأ ينتشر بين المغول الذين سكنوا هذه المالك الثلاث واستقروا غيها وكونوا غيها أسرات حاكمة ، وبدأ الصراع بين الاسلام والبوذية والنصرانية

<sup>(</sup>٢٧) ايلخانية نسبة الى كلمة ايلخان بمعنى نائب الخان ، وعلى ذلك فالايلخانية هي المملكة التابعة للخانية التي يحكمها الخان الاعظم .

<sup>(</sup>۲۸) ابن العبرى: نفس المصدر ، ص ۳۲۲ ــ ۳۳۶ ، العمرى: نفس المصدر ، ج ٥ ق ٣ ورقة ٥٠ ، القلقشندى: نفس المصدر ، ج ٥ ص ١٠٨١ ، الصياد ٣٦١ ــ ٣٤٤ ، ٧٧٧ ، ابن خلدون: نفس المصدر ، ج ٥ ص ١٠٨١ ، الصياد نفس المرجع ، ص ١٧٩ ، الرمرى ، نفس المرجع ، ص ١٧٩ ، الرمرى ، نفس المرجع ، ص ١٧٩ ، الرمرى ، نفس المرجع ، ح ١ ص ١٥٨ .

<sup>(29)</sup> Saunders : op. cit., p. 116.

لجذب هؤلاء السادة الجدد ، لأن من ينجح فى جذبهم اليه والى ديانته سوف تصير له الغلبة النهائية على غيره ، علاوة على انه سوف يكتسب شعبا جديدا يضم الى قائمة الشعوب الآخرى التى اعتنقت ديانته مما يدعم موقفه ويزيد من توته . وقد انداع هذا التنافس او هذا الصراع بين هذه الاديان الثلاثة سواء فى قراتورم ام فى سمرتند وتبريز وسراى ، فما هى مظاهر هدذا الصراع ،وما هى النتيجة التى انتهى اليها . والاجابة على هذين التساؤلين هما موضوع الفصل الأول من هذا الكتاب .

## الفص للأول

#### تنافس الاديان نصو اكتساب المفول

انتهز اصحاب كل من الديانتين المسيحية والبوذية فرصة ظهور المغول الذين كان معظمهم يدين بالوثنية (۱) على مسرح الأحداث واكتساحهم لمعظم بلدان آسيا وشرقى اوربا وقضائهم على الخلافة المعباسسية وعلى السدول الاسلامية التى كانت قائمة فى بلاد المشرق الاسلامي فى النصف الأول من القرن السابع الهجرى / الثالث عشر للميلاد ، وعملوا على نشر ديانتهم بين هؤلاء المفول تحقيقا لأهداق معينة ، منها ان مسيحيى آسيا من الأرثوذكس والنساطرة أرادوا ان يردوا الصاع للاسلام صاعين ، ذلك لأن انتشار الاسلام فى بلاد كثيرة من آسيا كان على حساب المسيحية الأرثوذكسية ، ولذلك كان هدف هؤلاء المسيحيين هو تحويل هــؤلاء الحــكام الجــدد الى المسيحية الأرثوذكسية ونشرها بين غيرهم من القبائل التركيــة والمغوليــة التى كانت لا تزال على الوثنية ، والتبشير بالمسيحية أيضا بين المسلمين المهزومين فى ذلك الوتت . وعلى ذلك فقد كانت اهداف مسيحيى آسيا هى الفوز بهــذا ذلك الوتت . وعلى ذلك فقد كانت اهداف مسيحيى آسيا هى الفوز بهــذا الشعب الذى صار متحكما فى مصائر آسيا ، ضربا للاسلام من جهة ودعما للتسطنطينية وغيرها من الدول المسيحية الشرقية مثل جورجيا ( الكرج ) التسطنطينية وغيرها من الدول المسيحية الشرقية مثل جورجيا ( الكرج )

<sup>(</sup>١) كان المغول يدينون بالوثنية فيما يعرف بالديانة الشمامانية البدائية التى تقوم على عبادة الكواكب والأصنام وأزواح الأجداد القدامي ، والقليل منهم كان يدين بالنصرانية ، ومنهم من كان لا يتدين بدين معين ، أنظر :

القلقشندى : صبح الأعشى ، ج ٤ ص ٣١٠ ٠

أبو المحاسن : النَّجوم الزَّاهرة ج ٧ ص ٢٢٠ .

ارزولد: الدعوة الى الاسلام ، ص ٢٥١ .

الرمزى : تلفيق الأخبار ، ج ١ ص ٣٥٤ ، ٣٥٦ ٠

وأرمينيا في مقاومتها أمام ضغط سلاجقة الروم المسلمين والتركمان والأيوبيين وسسلاطين المساليك مسن جهسة اخسري(٢) •

اما مسيحيو اوربا فقد ارادوا من وراء جهودهم في نشر المسيحية بين المغول ان يعيدوا سيطرتهم على المهانك الصليبية التي فقدوها في بلاد الشام على يد الأيوبيين وسلاطين الماليك ،وان ينتقموا من هؤلاء المسلمين الذين اوقعوا بملوكهم الهزيمة في حطين عام ٥٨٥ه/١٨٧ ام وأن ينشروا مذهبهم الكاثوليكي في بلاد آسيا تدعيما لنفوذهم في تلك البلاد من جهة وضمانا ارواج تجارتهم وتأمينا لتجارهم الذين كانوا يذرعونها جيئة وذهابا عبر الطريق التجاري البرى القديم الذي كان يسمى طريق الحرير والذي كان يخترق آسيا من اقصى الشرق الى اقصى الغرب (٣) .

وقد انتهز كهنة البوذية هذه الفرصة أيضا وارادوا نشر ديانتهم ونفوذهم في كل آسيا وليس في شرقيها فقط ، وارادوا ان يوقفوا انتشار الاسسلام وان يحدوا من ضغطه الذي كانت تتعرض له معاقل البوذية في بلاد الهند وجنوب شرقي آسيا بصفة عامة ، ولذلك اظهر هؤلاء التنافسون للاسلام من البوذيين والمسيحيين شرقيين وغربيين التقرب والمودة نحو المغول ونجحوا في اكتساب عطف الكثيرين من خوانينهم وايلخاناتهم منذ عهد جنكيزخان ، كمسا نجحوا في تحويل بعض المغول وبعض أمرائهم وبعض وزرائهم الى المسيحية والى البوذية ، مما زاد من حدة المنافسة مع الاسلام نحو اكتساب هؤلاء الغسزاة الحسدد .

#### (١) العوامل التي ادت الى التنافس بين الأديان الثلاثة :

ويمكننا ان نحصر العوامل التي أججت المنافسة بسين الأديان الثلاثة لاكتساب المغول في ثلاث : اولاها هو أن البعض من زوجات خوانين المغول واللخاناتهم وأمرائهم كن مسيحيات وكان لهذا العامل تأثيره في ميل ازواجهن الى المسيحية واضطهاد الاسلام واثمتعال المنافسة بينه وبسين المسيحية والبسسونية .

Saunders : op. cit., p. 95-97.

<sup>(2)</sup> Saunders : op. cit., pp. 117, 185.

<sup>(</sup>٣) الرمزى: نفس المرجع ، ج ١ ص ٣٦٦ ، ٣٧٧ ،

أما العامل الثانى فيعود الى جهود بعض الوزراء والموظفين الذين كانوا على المسيحية او البوذية ، وكذلك جهود الرهبان المسيحيين والبوذيين وتأثيرهم على بعض الخوانين والأمراء والمفول للانحياز الى دياناتهم والعطف على رجالها مما اشمعل المنافسسة بين هاتين الديانتين وبين الاسسلام . اما العامل الثالث والأخير فيعود الى نشاط البابوية وملوك أوربا فى التبشسير بالمسيحية بين المغول وفى محاولة التحالف معهم ضد المسلمين ومساعدتهم فى غزواتهم لبلاد الاسلام ، هذه هى أهم العوامل التى اشعلت المنافسة بين كل من البوذية والمسيحية من جانب وبين الاسلام من جانب آخر لاكتساب المغول وتحويلهم الى احدى هذه الديانات الثلاث وسوف نتحدث عن كل عامل من هذه وتحويلهم الى حدة ونبين اثره سواء فى عاصمة الامبر اطورية المغولية أم فى عواصم المالك المغولية التى كانت تضمها هذه الامبر اطورية .

#### ١ - تأثير الزوجات المسيحيات:

يعود هذا التأثير الى أن بعض زوجات الخوانين والايلخانات والامراء من المغول كن مسيحيات نتيجة لتلك المصاهرات التى نشأت بين هؤلاء وبين القبائل المسيحية المغولية التى كانت تعيش داخل حدود الامبراطورية . فزوجة جنكيزخان ( ٥٩٦ – ١٦٩ه/١١٩ – ١١٢٧م ) كانت من قبيلة كرايت المسيحية التترية(٤) وبجانب ذلك فقد تنبأ له أحد الرهبان المسيحيين بعظه ملكه كما سيجىء في حينه ، ولذلك صار جنكيزخان ، يميل الى النصارى ويحسن الظن بهم ويكرمهم(٥) وكانت زوجة ابنه اوكتاى ( ٢٦٦ – ١٩٣٩م ويحسن الظن بهم ويكرمهم(٥) وكانت زوجة ابنه اوكتاى ( ٢٦٦ – ١٩٣٩م الله في مسيحية ومن نفس الأسرة التى تنتمى اليها امه(٦) . ولذلك معندما اشتكى اهل جورجيا عام ١٩٣٨م / ١٢٤م الى اوكتاى من عدم عدالة حكامه ومن استجابتهم لتحريض المسلمين لهم ضد المسيحيين في جورجيا وأرمينيا ، ارسل هذا الخان احد الرهبان النساطرة الى ارمينيا في العسام

<sup>(</sup>٤) ابن العبرى: نفس المصدر ، ص ٤١ ، ارتواد: نفس الرجع، ص ٢٥٢ .

<sup>(</sup>٥) الرمزى : نفس المرجع ، ج ١ ص ٣٥٣ .

<sup>(</sup>٦) الصياد : نفس المرجع ، ج ١ ص ١٩٨ - ٢٠١ .

التالى يحذر الحكام المغول هناك ويأمرهم بأن يحموا الكنائس ويرعوا مصالح المسسيحيين (٧) .

وقد زاد العطف على المسيحيين في عهد كيوك خان بن اوكتساى الله وقد زاد العطف على المسيحيين في عهد كيوك خان بن اوكتساى ( ) ٢٤٢ – ١٢٤٨ الم ١٢٤٩ م) ، فقد كانت أمه تورجين ووزيره واحد كتابه واتابكه يدينون بالمسيحية واكتظ بهم بلاطه ،وتواقد عليه رسل البابا انوسنت الرابع ، كما وصل رسول ذلك البابا ايضا الى تبريز يطلبون التحالف مع مفول ايران ضد الايوبيين (٨) .

وقد أثمرت كل هذه الجهود وانت الى ارتفاع شأن الطوائف المسيحية التى كانت تعيش فى الامبراطورية المغولية من الفسرنج والروس والسريان والأرمن ، ووصلت القبائل المسيحية من المغول والترك الى مراكز السلطة ، وأعطيت الفرصة لرجال الدين النساطرة لبث المسيحية فى شرقى آسسيا وللتأثير على قواد المغول وزعمائهم من خلال النساء المسيحيات اللائى شققن طريقهن بين حريم الخوانين والأمراء حتى أصبح كيوك نفسه على وشك التحول الى المسيحية ما أثار آمال المسيحيين فى الشرق والغرب ، ودفع بهم لارسال بعثات جديدة الى قراقورم لجذب الخوانين الى المسيحية(٩) .

وقد أدى ازدياد النفوذ المسيحى في بلاط قراقورم على هذا النحو الى اعلاء شأن القسيسين والرهبان والى التصدى للمسلمين والعمل على اذلالهم، والعدوان على فقائهم حتى لو كان هؤلاء الفقهاء في حضرة كيوك خان نفسه مقد حدث أن انتصر فقيه مسلم على فريق من أحبار المسيحية والبوذية في

Saunders: op. cit., pp. 91, 97-98.

<sup>(7)</sup> Saunders : op. cit., p. 79.

<sup>(</sup>٨) ابن العبرى: نفس المصدر ، ص ٥٠٠ .

أرنولد: نفس المرجع ، ص ٢٥٢ ، الصياد: نفس المرجع ج ١ ص ١٩٨ ... ١٩٨ ...

Saunders : op. cit., pp. 97, 181.

<sup>(</sup>٩) ابن العبرى: نفس المصدر ، ص ٥٠، ، براون: نفس المرجع ، ص ٧٥١ ، اربرى: نفس المرجع ، ص ٣٦٤ ،

مناظرة جرت فى بلاط كيوك خان ، فما كان من هؤلاء الأحبار الا أن تعرضوا لهذا الفقيه بالعدوان والايذاء والسخرية اثناء قيامه بالصلاة (١٠) . وعندما غر بعض المسلمين من هذا الاضطهاد الى باطوخان ملك القبيلة الذهبية فى بلاد القفجاق ، اغرى هؤلاء الأحبار كيوك خان بالتصدى لهذا الملك ، وقامت الحرب فعلا بين كيوك خان وباطو خان عام ١٩٢٧ه /١٢٥٩ او بعدها بقليل (١١)

ويستمر التأثير المسيحى في عهد منكوخان (٢٥١ – ١٢٥٨ / ١٢٥١ – ١٢٥٩م) الذي اعتلى العرش بعد وفاة كيوك خان ، وقد حكى لنا العينى بأن هذا الخان الجديد كان « يتمذهب بمذهب النصرانية ويميل اليها ومات عليها»(١٢) ، والغالب أن العينى الذي توفي عام ١٥٥٥هم/١٥٥م كان يقصد يكلامه الخان السابق الذي قيل انه تنصر فعلا ، اما منكو خان فقد كان يميل الى المسيحيين بتأثير امه المسيحية التي كانت تنتبى الى قبيلة كرايت المسيحية(١٣) ، ومعروف انه في عهد هذا الخان وصل العداء للاسلام الى ذروته حيث حدث الغزو الرهيب لبغداد ، وتم قتل الخليفة العباسي واهمل بيته ، وتم اسقاط الخلافة العباسية وضاع الكثير من مفاخر الاسلام وذخائره من مكتبات ومساجد وعمائر وقصور ومدن باكماها ،

اما توبيلای خان ( 70۸ - 77۲ه/ ۱۲۱۰ - ۱۲۹۶ م) فرغم ان امه كانت مسيحية الا انه لم يتأثر بها ورفض ان يتحول الى المسيحية عندما دعاه اليها بعض التجار الايطاليين وعلى رأسهم ماركو بسولو عام 70۹ه/ ۱۲۱۸ وفضل عليها اعتفاق البوذية ، وربما يعود ذلك الى ان توبيلای خان كان يراعى مشاعر الصينيين والخطائيين البوذيين الذين كان يعيش بينهم ، وتقع عاصمته في بلادهم ، ولأن هؤلاء الناس كانوا ينظرون الى المسيحية على انها ديانة اجنبية لم تجذب اليها عندهم الا اتباعا قليلين ، ولدذلك كان تحمس توبيلاى الشخصى مقسما بطريقة متساوية بين البوذية والمسيحية ، ولكن مراعاة لجانب والدته المسيحية وتدليلا على سماحته الدينية ، فقد عين ماركو

<sup>(</sup>١٠) أرنولد: نفس المرجع ، ٢٥٧ .

<sup>(</sup>١١) الرمزى : نفس المسدر ، ج ١ ص ٣٨٩ - ٣٩١ .

<sup>(</sup>١٢) عقد الجهان ، ج ٢٢ ، ورقة ١٥٣ .

<sup>(13)</sup> Saunders : op. cit., p. 181.

بولو ورفاقه الذين كانوا قد وصلوا الى بسلاطه فى بعض المناصب المدنيسة فى الصين المغولية ، كما سمح لهم بأن يستقدموا الى بلاده وبلاطه مائة من القسس لنشر المسيحية ، كما سمح بفتح الكنائس فى العاصمة ، واسستمر تعيين المسيحيين فى المناصب العالية ، وكان مسن بين هــؤلاء المسيحيين نسطورى يدعى عيسى ، عين مديرا لمرصد الأوردو ، ثم عين وزيرا للدولة ، كما عين ثلاثون الفا من المسيحيين الألان Alans الاغريق حراسا فى خان باليســق(١٤) .

وغى عواصم الايلخانيات أو الممالك المفواية الثلاث الأخرى كانت هذه السياسة متبعة نتيجة لنفس المؤثر وهو الزوجات السيحيات ، فهسولاكو (١٥٤ — ١٢٥٨ه/١٢٥ — ١٢٥٨م) ايلخان مغول ايران وتوابعها كانت امه مسيحية ، وكانت زوجته دوقوز خاتون Dokus Khatun مسيحية نسطورية وكان السيحيون ينظرون الى هولاكو رغم عدم اعتناته المسيحية سوالى زوجته كما لو كانا تنسطنطين الجديد وهيلينا ، وقد دفعته زوجته بما كان لها من نفوذ الى أن يظهر عطفا شديدا على المسيحيين وعلى النساطرة منهم بوجه خاص ، ومن ثم اعتنق بعض المفول وخاصة الذين احتلوا بسلاد أرمينيا وجورجيا الدين المسيحى ، كما تحمس هولاكو لفزو بغداد علم الرمينيا وجورجيا الدين المسيحى ، كما تحمس هولاكو لفزو بغداد علم وبعد أن أحده مسيحيو الأرمن والكرج بالمساعدات اللازمة(١٥) وبعد أن نجح هولاكو في تدمير بغداد وفتح بلاد الشام كان نائبه فيها المسمى كتبغا يميل الى النصرانية ولكنه لم يعتنقها حتى لا يكون خارجا على اليساق مثله في ذلك مثل هولاكو (١٦) .

<sup>(14)</sup> Prawdin : The Mongol Empire, pp. 333-334 ; Saunders : op. cit., pp. 125-127, 188.

<sup>(</sup>١٥) رشيد الدين المهدانى: نفس المصدر م ٢ ج ١ ص ٢٢٠ ، ابن العبرى: نفس المصدر ج ٧ص ٢٢٠ ، ابو المحاسن: نفس المصدر ج ٧ص ٢٢٠ ، العينى: نفس المصدر ، ج ٢٢ ، ورقة ٢٥٧ ، الديار بكرى: نفس المصدر ، ج ٢٠ ، ص ٣٧٧ ، أرنولد: نفس المرجع ، ص ٢٥٢ ، ٢٥٣ . Saunders: op. cit., p. 129.

<sup>(</sup>١٦) العيني نفس المصدر ، ج ٢٢ ، ورقة ١٥٦ .

وقد سار ابنه ارغـون Arghun ( ۱۲۹۳ – ۱۲۸۰ – ۱۲۹۸ – ۱۲۹۸ مار ۱۲۹۸ ) الذی تولی عرش ایران بعد مقتل عمه احمد تکودار المسلم علم ۱۲۸۹ مار ۱۲۸۹ معلی سیاسة ابیه ابغا فی العطمف علی المسلمون الذین الستردوا مکانتهم من جدید بعد القضاء علی هذا الخان المسلم ولاقی المسلمون فی عهد أرغون کثیرا من انواع الاضطهاد حیث صرفوا عن مناصبهم التی کانوا یشفلونها نی القضاء والمالیة ، کما حرم علیهم الظهور فی بلاطه (۱۹) ، وتعود هذه السیاسة فی الفالب الی آن هذا الخان قد تربی تربیة مسیحیة ، فقد کانت امه مسیحیة ، کما کانت زوجته مسیحیة نسطوریة ، فهی بنت آخ دوقوز خاتون زوجة هولاکو النسطوریة ، ولذلك ربی ابن هذا الایلخان کوالده ارغون شربیة مسیحیة وعمد باسم نیتولا فی عام ۱۲۸۸ م ۱۲۸۹ تیمنا باسم البابا نیتولا

<sup>(</sup>١٧) تاريخ مختصر الدول ، ص ٥٠٥ .

<sup>(</sup>۱۸) الصدر السابق ، ص ۱۹۷ ، رشسيد الدين الهمدانى : نفس المصدر ، م ۲ ج ۲ ص ۱۲۱ ، ارتولد : نفس المرجع : ۲٦٠ . Haworth : op. cit., v. 2, p. 1012.

<sup>(</sup>١٩) المرجع السابق ، ص ٢٥٧ ، ٢٦٣ .

الرابع (۲۰) . وكان من المألوف في ذلك العصر أن يربى بعض أبناء الايلخانات تربية مسيحية ، وأن يربى بعضهم الآخر تربية اسلامية (۲۱) .

وفى اللخانية القبيسلة الذهبيسة فى بسلاد القفجاق حسيث تقترب الامبسراطورية البيزنطية بتأثيرها المسيحي وثقافتها المسيحية من هذه البلاد ، كان نفوذ المسيحية هناك ليس قليلا ، ولكن هذا النفوذ لم يكن مرجعه الى زوجات مسيحيات كن فى عصمة الحكام المغول ، لان هؤلاء الحكام اعتنقوا الاسلام قبل الحكام المغول فى جميع انحاء الامبراطورية ومنذ وقت مبكر يعود الى منتصف القرن السابع للهجرة / الثالث عشر للميلاد ، اى بعد فتح المغول لهذه البلاد بحوالى عشرين عاما ، وعلى ذلك فقترة الحسكم الوثنى لهذه البلاد تعتبر اقصر فترة فى تاريخ ممالك المغول الوثنية قاطبة .

وقد سار ایلخانات بلاد القفجاق علی سیاسة التزوج من مسلمات ، وقد حدث أن تزوج احدهم ابنة امبراطور القسطنطينية فأصر علی تحويلها الی الاسلام(۲۲) . وقد تزوج ايضا بعض الأمراء المغول بزوجات مسيحيات ، ولكن عدد هؤلاء الأمراء كان قليلا جدا ، وليس هناك من مثل يمكن ان نضربه لهم الا الأمير نوغای ( نوجای ) قائد جيوش بركة خان ( ١٥٤ - ١٢٥٦هـ/١٢٥ - ١٢٦٦ ) الذی تزوج من ابنة الامبراطور البيزنطی باليولوجوس Paloeologus حتی بحتمی به الامبراطور مناطماع سلاطين مغول القفجاق الذين كان يتحكم خی بعینهم وعزلهم او قتلهم هذا القائد طیلة عشرین عاما(۲۳) ، كما اراد هذا الامبراطور ايضا ان يحتمی به من ضربات سلاجتة الروم الذين استولوا علی معظم انداء آسيا الصغری واصبحوا خطرا يهدد القسطنطينية ذاتها .

وقد اخبرنا ابن بطوطة انه كان بين زوجا تالسلطان محمد ازبك خان ( ۷۱۲ - ۷۱۲ه/۱۳۱۳ - ۱۳۲۱م ) زوجة مسيحية هي ابنــة امبراطــور

<sup>(20)</sup> Saunders : op. cit., p. 141.

<sup>(</sup>٢١) بارتولد : نفس المرجع ص ١٩٥ .

<sup>(22)</sup> Saunders : op. cit., p. 164.

<sup>(23)</sup> Ibid: p. 159.

القسطنطينية تكفور ، وقد زارها ابن بطوطة وسافر معها لزيارة القسطنطينية عندما ارادت تلك الزوجة ان تضع حملها هناك عند ابيها ، ويستفاد من كلام ابن بطوطة ان هذه الزوجة كانت تتظاهر بالاسلام عندما كانت في سراى ، ولما وصلت الى القسطنطينية اظهرت دينها ، وظهر ذلك لمن كان في صحبتها من المغول فعادوا الى سراى وتركوها(٢٤) ، ولذلك لم يكن تأثير السزوجات المسيحيات على مغول بلاد القفجاق كبيرا مثلما كان الحال عليه عند مغول ايران ، ولذلك كان الصراع بين المسيحية والاسلام في بلاد القفجاق صراعا محدودا انتهى بسرعة لصالح الاسلام عام ١٢٥٦ه/١٢٥٦م عندما تولى عرش تلك البلاد بركة خان الذين كان يدين بالاسلام(٢٥) .

وفى ايلخانية جغطاى فى تركستان وبلاد ما وراء النهر ، كان هدذا الايلخان ( ٢٢٤ سـ ١٢٢٠ م ) الذى تولى حكمها بعد وفاة ابيه جنكيز خان من ألد أعداء المسلمين من بين خوانين وايلخانات المغول كاغة وقد بلغ من شدة عدائه لهذا الدين انه لم يكن يجب ان ينطق احد بكلمة مسلم فى حضرته الا اذا اريد بذكرها التحقير والحط من شأنها(٢٦) ، كما انه كان يعاقب بالقتل كل من ينبح الماشية على الطريقة الاسلامية(٢٧) ، ولا ندرى أيرجع سر هذا العداء الى تأثير امه المسيحية ام الى ديانته الشامانية البدائية التي كانت تتناقض مبادؤها مع اى دين سماوى .

وفى الواقع كان الصراع فى بلاد جغطاى يقوم اساسا بين الشامانية والبوذية من ناحية وبين الاسلام من ناحية اخرى ، ولم يكن للمسيحية نشاط تبشيرى كبير كما حدث فى ايلخانية ايران ، ذلك ان بلاد جغطاى كانت المرب الى بلاد الصين والخطا حيث تسود الشامانية والبوذية والسكنفوشيوسية.

<sup>(</sup>۲۶) رحلة ابن بطوطة ، ص ۲۲۳ ، ۲۲۸ ، ۲۳۰ ، ۲۳۲ ,

<sup>(</sup>٢٥) العينى : نفس المصدر ، جـ ٢٢ ورقة ١٩ ، المتريزى : نفس المصدر ، جـ ١ ق ٢ ص ٣٩٤ ، ٣٩٥ ، الرمزى : نفس المرجع ، جـ ١ ص ٤٠٤

<sup>(</sup>٢٦ أرنولد : نفس المرجع ، ص ٢٦٥ ، ٢٦٦ .

<sup>(</sup>۲۷) القلقشندى: نفس المصدر ، ج ٤ ص ٣١١ .

ارنولد: نقس المرجع ، ص ٢٦٥ .

وكان هذا الترب يؤثر على ايلخانات بلاد جفطاى ، فظلوا على دين جنكيزخان مدة طويلة حتى تركوا سكنى الجزء الصحراوى الرعوى من دولتهم ونزلوا الى ملاد ما وراء النهر وسكنوا فيها وتأثروا هناك بالحضارة الاسلامية ، أسلموا منذ بداية الربع الثانى من الترن الثامن الهجرى/ الرابع عشر للميلاد(٢٨).

وحتى فعل هؤلاء الحكام ذلك كان سابقوهم في حكم هذه البلاد يدين معظمهم بالبوذية ويناهضون الاسلام . فالفو (الكو) بن بيدار ابن جغطاى ( 70٩ — ٢٦٦ه/١٢١١ — ٢٦٥م) كان يسير على سسياسة جده في أضطهاد المسلمين(٢٩) ، وأتى بعده ابن عمه مبارك شاه بن قرا هولاكو بن توفان بن جفطاى الذي اعتنق الاسلام كما يظهر من اسمه(٣٠) ، ولكن ابن عمه براق خان غير المسلم ثار عليه وقتله(٣١) ، وتوالت هذه العملية بسين الايلخنات المسلمين وغير المسلمين من البوذيين في بلاد جفطاى وظل الصراع قائما فيها بين البوذية والاسلام حتى عصر السلطان طرماشيرين ( ٢٢٧ — ١٣٧٨ه/١٣٠ — ١٣٣٩م ) الذي اعتنق الاسلام ونشره بين مغول هذه البلاد وانهى ذلك الصراع لصالح الاسلام ، وتغيرت الأحسوال لصالح المسلمين من المحتى خنف ذلك الصراء المسلمين ،

#### ٣ ــ جهود بعض الوزراء والموظفين والكهان من المسيحيين والبوذيين:

من المعروف ان جنكيز خان وأولاده من بعده اتخذوا في هترة الحكم فلوثنى لدولهم وزراء وحكام وموظفين من جميع الأديان : بوذيين ومسيحيين ومسلمين . وقد انتهز الوزراء المسيحيون والبوذيون فرصة تواجدهم هي بلاط المغول سواء في العاصمة قراقورم أم في عواصم ممالك المغول الاخرى في قبريز وسراى وسمرقند ، وفرصة وجود زوجات مسيحيات لبعض الخوانين

<sup>(28)</sup> Saunders : op. cit., p. 171.

<sup>(</sup>٢٩) بارتولد: ناس المرجع ، ص ١٩٦٠

<sup>(</sup>۳۰) القلقشندي: نفس المصدر ، ج ٤ ص ٤٤٩ ، بارتولد: نفس المرجع ص ١٩١ ،

<sup>(</sup>٣١) بارتولد: نفس المرجع ، ص ١٨٨ .

<sup>(32)</sup> Saunders : op. cit., p., 172.

والايلخانات ومارسوا دورا هاما في التأثير على الحكام المغول في ناحيتين تالناحية الأولى هي دعوتهم للتحول الى الديانة البوذية او الديانة المسيحية والناحية الثانية هي تشجيعهم على ضرب الاسلام وغزو بلاده وممالكه ما امكن، وقام رهبان هاتين الديانتين بدور بارز في هذا المضمار . فهذا راهب نصراني يشجع جنكيزخان على غزو العالم الاسلامي ويقول له « لا تخف ، المعلل ما شئت فانك مؤيد (٣٣)»،وذاك راهب بوذي يقص على أوكتاى بن جنكيزخان الذي خلف اباه على عرش الامبراطورية (٢٦٦ — ٣٣هه/١٢٢٩ — ١٢٢٩م) بان جنكيزخان ظهر له في المنام وطلب منه ان يبلغ ابنه اوكتاى بضرورة العمل على القضاء على المسلمين في جميع انحاء الاقطار (٢٤) .

وقد دعم من هذا النشاط للرهبان المسيحيين أن بعض القبائل المغولية كانت تعتنق المسيحية قبل ظهور جنكيزخان نفسه وظات على هذه الديانة مدة طويلة . مثال ذلك قبائل النايمان التى كانت تقيم فى غرب منغوليا ، وقبائل الكرايت التى كانت تقيم فى شرقها ، وقبائل الانغوت التى كانت تقيم فى جنوبها . وكذلك كان الايغوريون الذين يقيمون فى شرقى تركستان وفى بلاد الخطا يشتركون فى الترويج للمسيحية بجانب المبشرين الأوربيين والنساطرة طوال القرنين الحادى عشر والثانى عشر للميلاد(٣٥) .

وقد استند الوزراء والموظنون السيحيون الى هذه القوى من قبسائل مغولية مسيحية ومن رهبان مسيحيين وزوجات مسيحيات وقاموا بدورهم فى التأثير على بعض خوانين وايلخانات المغول . وقد سبقت الاشارة الى أن كيوك خان كان وزيره وأتابكه يعتنقان المسيحية ، واستطاعا بمالهما من مكانة عنده ان يؤثرا عليه ، فأخذ يعطف على المسيحية والمسيحيين وأصبح بلاطه مكتظا بالقساوسة النسطوريين وبرجال الدين القادمين عليه من أوربا(٣٦) .

<sup>(</sup>۳۳) ابن العبرى : نفس المصدر ، ص ۱ ، الروزى : نفس الرجع خ ۱ ص ۳۵۳ .

<sup>(</sup>٣٤) الصياد : نفس المرجع ، ص ١٩٢ ، ١٩٣ ، ٢٢٤ .

<sup>(</sup>٣٥) بارتولد: نفس المرجع ، ص ١٢٨ .

<sup>: (</sup>٣٦) أنظر ؛ ص ٢٨ ؛ براون : نفس المرجع ، ص ٧٥٤ .

وهكذا نرى أن التبشير بالدين المسيحى كان مركزا غاية التركيز ومنصبا على قراقورم عاصمة الامبراطورية المغولية لاعتقاد المبشرين بهذا الدين انه اذا اعتنق المخوانين هذه الديانة اعتنقها المغول في كافة انحاء الامبراطورية ، ولذلك ليس امامنا مثل نضربه على نجاحهم خارج قرارتوم الا الأمير (صرتق) Sartak بن باطو الذي تولى حكم ايلخانية القبيلة الذهبية في بلاد القفجاق , عقب موت والده عام ١٢٥٦ه/١٥٦م والذي تحول الى المسيحية وأعلن ذلك ، ولكن القدر لم يمهله فقد توفى كما سنعرف اثفاء عودته من قراقورم ليعتلى عرش بلاده(٣٧) والدهش ان المسيحية لم تنشط في بلاد القبيلة الذهبيبة عرش بلاده(٣٧) والدهش ان المسيحية لم تنشط في بلاد القبيلة الذهبيبة أبسبب اعتناق هذا الأمير لها ولكن بسبب التسامح العظيم الذي أبداه بركة خان الذي تولى الحكم عقب موت صرتق ، وكان هذا الخان أول من اسسلم من خوانين المغول كافة(٣٨) .

وقد وقع رهبان البوذية في نفس الخطأ فكان نشاطهم منصبا على خانية المغول العظمى أي في بلاد الصين والخطأ حيث تبعد هذه البلاد عن مجال التأثير الاسلامي وتقترب من التأثير البوذي الذي كان يسود هذه البلاد وجنوب شرقى آسيا بصفة عامة ، ولذلك فقد تمتعت البوذية بالعطف والمساندة من جنكيزخان الذي كان يستهد الحكمة من وزيره البوذي تشانج تشون

, منه على غرمان باستثناء رهبان البوذية من الضرائب ، واشتد نفوذ البوذية ، منه على غرمان باستثناء رهبان البوذية من الضرائب ، واشتد نفوذ البوذية في قراقورم وخاصة بعد أن غزا خلفاء جنكيزخان هضبة التبت معقل البوذية بعد عام ١٣٤٨م/١٢٤٠م وتحولت قيادة المغول الى البوذية ، وأعطى تورجين Toregene نائب الخان ( ١٣٩ – ١٢٤١م/١٢١١ – ١٢٤١م) رهبان البوذية ورجالها الانمضلية على منافسيهم من أصحاب الأديان الاخرى ، واعطى طولى بن جنكيزخان ابنه اسما بوذيا فسماه قوبيلاى ، وعندما تولى مذا الابن حكم الامبراطورية ( ١٥٨ – ١٢٦٠ه/١٢١٠ – ١٢٩١م) أصحبح

Saunders: op. cit., pp. 118, 169.

(38) Ibid., pp. 118, 169-170.

<sup>(</sup>٣٧/ الرمزي : ج ١ ص ٣٧٨ ، ٤٠٢ .

بن بخرى الاجتماع مهميس Phags-pa بمكانة سسامية ومركزا رسميا في الامبراطورية ، ونى النهاية السبح قوبيلاى خان بوذيا متعصبا ) (٣٩) ، وقسد حكم اولاده واحفاده حكم تلك البلاد ( الصين والخطا ) حتى انتهت دولتهم فيها وكانوا خلال حكمهم لها يدينون باابوذية (٤٠) ،

وفى ايران كان هولاكو ( ٢٥١ -- ٢٢٥٩ / ١٢٥٩ -- ١٢٦٥ م) مثل اخيه قوبيلاى الخان الأعظم يعتنق البوذية ، وكان ابنه ابغا ( ابساقا خان ) ، ( ٢٦٢ -- ١٢٦٥ / ١٢٦١ م ) يميل الى البوذية ، وكان مغرما بها(١٤) وسار ارغون بن ابغا على سياسة ابيه وجده فى تعضيد البوذية ومساندتها ، وكثرت المعابد البوذية فى بلاد ايران ، واستقدم رهبانها من الهند ، ونظر المسلمون واليهود فى خوف وغزع من هذا الانتشار السريع للوثنية البوذية(٢٤) وقام سعد الدولة اليهودى وزير هذا الايلخان باضطهاد المسلمين وسسامهم الخسف والهوان ، واراد ان يحول الكعبة الى معبد بوذى(٣٤) ، كما تحول غازان ابن هذا الايلخان والذى كان حاكما لاقليم خراسان الى البوذية ، ويقال انه بنى معابد بوذية فى هذا الاقليم قبل أن يتحول الى الاسلام(٤٤) مها يدل دلالة مؤكدة على مدى النشاط الواسع لابوذيين فى ايران والذى اثار المنافسة بينهم وبين دعاة الاسلام ، تماما كما حدث فى بلاد جغطاى فى تركستان ومة وراء النهسر .

## ٣ \_ نشاط الهابوية وماوك أوربا:

ونشاط البابوية وملوك أوربا من العوامل الهامة التى اشعلت المنافسة الى حد بعيد بين المسيحية والاسلام فى أمبراطورية المغول ، وقد ظهر هذا النشاط فى ناحيتين : الناحية الأولى هى التبشير بالمسيحية الكاثوليكية بين.

<sup>(39)</sup> Saunders : op. cit., pp. 118, 179-180.

<sup>(40)</sup> Ibid., p. 97.

<sup>(41)</sup> Ibid., p. 132.

<sup>(42)</sup> Ibid., p. 180.

<sup>(43)</sup> Ibid., p. 133.

<sup>(</sup>٤٤) مصطفى بدر : مغول ايران بين المسيحية والاسلام ص ١٤

المفول ، والناحية الثانية هي محاولة التحالف مع المفول ضد دولة الاسلام في محمر وبلاد الشمام في عهد بني ايوب وفي عهد سلطين المساليك ، وكان الايوبيون والماليك قد أذاقوا الصليبيين في بلاد الشمام هزائم مريرة وانتزعوا منهم بعض الامارات الصليبية واعادوا لها شكلها الاسلامي ، كما تصدوا للمغول الذين كانوا قد نجحوا في احتلال معظم بلاد الشمام عقب سقوط بغداد عام ١٢٥٨ه/١٥٨م ، وهزموهم في موقعة عين جالوت بعد ذلك بعامين ، وكانت أول هزيمة ساحقة تلحق بجيوش المفول العاتية(٥٤) ، ولذلك كان التحالف بين المغول وبين الصليبيين في بلاد الشمام وفي بلاد أوربا أمرا وتوقعه عين أله المنام وفي الله المرا أمرا وتوقعه عين المعلول وبين الصليبيين في بلاد الشمام وفي المداكور المرا أمرا وتوقعه عين المعلول وبين المعلول وبين الصليبيين أله ولاد الشمام وفي الله الربا أمرا وتوقعه عين المعلول وبين المعلول وبين الصليبيين أله وله وبين المعلول وبين الصليبيين أله وله وبين المعلول وبين

واذا كان سقوط دولة خوارزم ثم سقوط الخلافة العباسية قد مهسد الطريق امام اطماع المغول في بلاد الثمام ، فانه مهد الطريق أيضا للاطمساع الأوربية التي كانت تتجه الى اواسط آسيا وغربها ، واصحبح في المحكان مسيحيى الشرق والغرب ان يكثفوا نشاطهم في التبشير بالمسيحية بين المغول . وأمم الشرق جميعا ، وان يقيموا علاقات مع القبائل التركية المسيحية في اقصى انحاء آسيا ، كما اصبح التحالف المغولي المسيحي أمرا ممكن التحقيق ، وظهرت بوادر هذا التحالف فعلا أئناء الغزو المغولي لبلاد العراق والشسام . وقي تهديد مصر (٢) .

ولتحقيق هذه الأهداف نشطت البابوية من ناحية وملوك اوربا من ناحية اخرى في ارسال البعوث والرسل وفي تكثيف الاتصالات بقراقورم وبعواصم ممالك امبراطورية المغول ، فلم يكد يمضى على غزو المغول للمشرق الاسلامي زمن تصير حتى بلغت مسامع الغرب الأوربي شائعة تقول بأن هؤلاء المفسول اعتنقوا المسيحية ، ولهذا قرر البابا انو سنت الرابع

<sup>(</sup>٥) ( ابو شامة : تراجم رجال القرنين السادس والسابع ص ٢٠٧ ، رشيد الدين الهمدانى : نفس المصدر م ٢ ج ١ ص ٣١٠ ــ ٣١٦ ، ابن كثير : البداية والنهاية ، محمد جمال الدين سرور : دولة الظاهر بيبرس ص ٣٣ ج ٣١ ، ص ٢٢٠ .

رد) المتريزى: السلوك ج ١ ق ٢ ص ١٨٥ ، ج ١ ق٣ص٢٦٢) Saunders: op. cit., p. 80.

عام ١٩٤٣ه/ ١١٥٥ ان يبذل مانى وسعه لنحقيق هذا الحام ولحصر العسالم الاسلامى بين قوتين مسيحيتين تتمثلان فى هؤلاء المفول الذين اشرفوا ــ فى نظره على الدخول فى النصرانية ، وفى اوربا المسيحية التى كانت فى صراع مع الاسلام قبل ظهور المغول بزمن طويل ، ولذلك ارسل هذا البابا فى العام التالى بلانو دى كاربينى وراهبا آخر من رهبان الفرنسسكان الى بلاط الخان الاعظم فى قراقورم ليشهدا حفل تنصيب كيوك خان ، وقد نجح هذان الراهبان فى التأثير على وزيرين من وزراء كيوك فاعتنقا الديانية المسيحية واثرا بدورها على ذلك الخان ، فاخذ كما اشرنا سابقا يبدى مظاهر العطف على المسيحيين ولكنه لم يعتنق المسيحية ، ولم يتم التحالف بينه وبين ملوك اوربا ، لأن كيوك طلب من كاربينى ان يبلغ البابا وماوك اوربا ان عليهم ان يعانوا خضوعهم له أولا(٧٤) .

ويبدو ان المسيحيين جميعا كانوا على استعداد المتغاضى عن الأمسور الشنيعة التى ارتكبها المغول ضد ابناء دينهم فى روسيا وبولندا طالما ان هؤلاء المغول سوف يسيرون معهم فى الطريق التى تؤدى الى تحطيم ما بتى من قوة الاسلام والمسلمين ، ذلك لأننا نجد انه بالرغم من الفشل الجزئى لبعث كاربينى فاننا نرى بعثات اخرى مسيحية تتوافد على قراقورم وعلى عواصلم المالك المفولية الأخرى ، ففى عام ٥٦٥ه/١٤٧م وفدت على ايران بعث دومنيكية ارسلها البابا انوسنت الرابع وعلى راسسها راهب يدعى اسلين Ascelin حيث واجهت نفس المصير الذى انتهت اليه رحلة كاربينى ، وقد عاد هذا الراهب ومعه رسولين مغوليين من المحتمل انهما كانا مسيحيين نسطوريين وقابلا موظفى البابا فى ايطاليا(٨٤) .

Saunders : op. cit., pp. 95-97.

<sup>(</sup>٨٤) الرمزى ج ١ ص ٣٦٦ ، ٣٧٧

وقد واصلت أوربا اتصالاتها بالمغول ، فأوفد لويس التاسع ملك فرنسا عى عام ١٢٤٧ه/١٢٤٩م بعثة من نيقوسيا عاصمة جـزيرة تبسرص كان على راسها مبشر آخر هو الراهب الفرنسسكي وليم روبروك ، ولكن هذه البعثة لم تصل الى قراقورم الا في نهاية عام ١٥١ه/١٥٣م حيث كان كيوك خان قد مات وتولى بعده منكوخان ( منجو خان )(٩)) . ولم تحقق هذه البعثة أيضا مجاحا يذكر لاشتراط منكوخان ان يدخل ماوك اوربا مى طاعته اذا ما ارادوا التحالف معه ، ولكن هيثوم ملك ارمينيا المسيحي نجح فيما فشل فيه لويس التاسع ، اذ قدم الى قراقورم عام ٢٥٢ه/١٢٥٤ م وقدم نفسه كتابع للخان الكيم ، فأحسن الخان استقباله واقتدع بوجهة نظره في غزو بغداد ، وكلف أخاه هو لاكو بتنفيذ هذه المهمة ، وتم ذلك فعلا وسقطت بغداد في يد هولاكو عام ٢٥٦ه/١٢٥٨م وابتهج المسيحيون في كل مكان بتدمير بغداد وبرزت أوجه التعاون بين هولاكو وبين المسيحيين في آسيا أثناء غزوه لبلد العراق ؟ مقد ضمت جيوشه وحدات عسكرية من الأرمن والكرج المسيحيين الذين كانوا أول من اقتحم اسوار بغداد واشتهروا بشدتهم وقسوتهم في التخريب والتدمير واستمر هذا التعاون اثناء غزو هولاكو لبلاد الشمام ، مقد دخل هيثوم ملك ارمينيا المسيحي ومعه حليفه وزوج ابنته بوهيمند السادس ملك انطاكيسة الصليبي في حلف مع هولاكو ورسموا خطة الغزر في لقساء جمسع بينهما ، وانضمت جيوش هيثوم الى هولاكو وقدم البطريق الأرمني لمنحه البركة ، مما اعطى صفة الطابع المليبي لحملة حفيد جنكيزخان المغولية الأرمنية على بلاد الشمام ، وانتهز هذه الفرصة البابا اسكندر الرابع فأرسل الى هولاكو بعثمة قدب اليه اعتناق المسيحية (٥٠) .

Saunders: op. cit., pp. 95-96.

Saunders: op .cit., pp. 79-80, 98.

<sup>(</sup>۶۹) اربري: نفس المرجع ، ص ۶۳۱ ، بسراون: نفس المسرجع ، حس ۵۷۵ ، الرمزي: نفس المرجع ، ج ۱ ص ۳۹۵

<sup>(</sup>٥٠) النويرى : نهاية الأرب ، ج ٢٨ ورقة ١٠ ، مصطفى بدر : مغول أيران بين المسيحية والاسلام ، ص ٧ ، ارتولد ، نفس المرجع ، ص ٢٥٢ ، ٢٨٠ - ٢٨٢ ، ٢٨٠ ، ٢٨٠ ، ٢٨١ - ٢٨٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ، ٢٩٢ ،

ورغم عدم اعتناق هولاكو للمسيحية الا ان مظاهر التعاون والتحسالف استمرت قائمة بين اوربا وصليبيى الشمام وملوك ارمينيا وجورجيا (الكرج) من جهة وبين المغول في ايران من جهة اخرى ، وخاصة بعد هزيمة المغول في عين جالوت عام ١٢٦٠هم ا وقيام النزاع والصراع بين هولاكو وبين بركة خان سلطان المغول في بلاد القفجاق ، مما أضعف من مغول ايران وزود سلاطين مصر بحليف جديد تمثل في بركة خان المسلم ، فقوى المسلمون في ملاد الشمام ومصر على التصدى لهجمات مغول ايران ، ووجسدوا الفرصة سلاحة للقضاء على بقايا الصليبيين في بلاد الشمام ، مما آثار مخاوف جماعات المسحيين الشرقيين مثل الأرمن والمارون والقبط والنساطرة ، ولذلك فقسد عاضدوا الحوانهم في الدين من المسيحيين الغربيين كما عاضدوا المفسول في عاضدوا الخوانهم أيام هولاكو حتى يستعيدوا اورشليم مسرة اخسرى ويوجهوا ضربة قاضية للاسلام ويعيدوا ديانة المسيح الى بسلاد الشرق الأدنى ويوجهوا ضربة قاضية للاسلام ويعيدوا ديانة المسيح الى بسلاد الشرق الأدنى

استمر التعاون بين المسيحيين في الشرق والغرب وبين المغول بعد وفاة هولاكو وقيام ابنه ابغا في حكم ايران ( ١٦٦ - ١٨٠هـ/١٢٥ - ١٢٨١ م) ودعم هذا التعاون المغولي المسيحي بابوات روما ، فقد ارسل اربعة منهم وهم كليمنت الرابع عام ٦٦٦هـ/ ١٢٦٧م وجريجوري العاشر عام ٦٧٣هـ/

=

وتجدر الاشارة هنا أن الأرمن كانوا يقدمون مساعداتهم أيضا للصليبيين منذ أن قدموا في حملتهم الأولى على بلاد الشام عام ٩٠١ه/١٠٩م ، فهم في عداء مع المسلمين على السدوام .

أنظر: السيد الباز العرينى: الشرق الأوسط والحروب الصليبية ، ج ١ ص ٢١٤ اما الكرج فهم شعب نصرانى كانت يسكن المنطقة التى تقصص شمل ارمينية وتجاور بحر قزوين من الشرق وحدود دولة الروم البيزنطيين من الفرب ، وكانت عاصمتهم مدينة تفليس ، وقد خضعوا للمفسول وصاروا يحاربون معهم ضد المسامين ، وبلادهم تسمى الآن كرجستان او جورجيا ، انظر: ياقوت: معجم البلدان ج ؟ ص ٣٠٦ ، ٢ ؟ } ، ابن خلدون: تاريخه نص ٢٠٠٠ ، ٢٠ ؟ ، ابن خلدون: تاريخه نص ٢٠٠٠ ، ١٠٠٧ ، ١٠٠٠ .

۱۲۷۱م ویوحنا السادس والمعشرون عام ۱۲۷۵ه/۱۲۷۱م ونیتولا الثالث عام ۱۲۷۸ه/۱۲۷ و مودا ورسائل الی ابنا بن هولاکو یحببون الیه اعتنــاق المسیحیة ومساعدة الصلیبیین نی بلاد الشام(۲۰) ، مما اثار المعارك الطاحنة بینه وبین الظاهر بیبرس سلطان مصر والشـام ، تلك المعـارك التی کان یشارك نیها الفرنج ، وقد اشار المؤرخون الی هذه المسارکة مرات عدیدة ، منها ما اشار الیه النویری والمعینی من ان الأخبار وصلت الی الظاهر بببرس عام ۱۲۱۸ه/۱۲۹۱ « بتحرك التتار وانهم تواعدوا مع غرنج الساحل وانهـم اغاروا علی الساجور قرب حلب واستاقوا مواشی العربان »(۳۰) ، وفی واقعة حمص عام ۱۲۸۰ه/۱۲۸۱م کان جیش التتار مکونا من ثمانین الفـا منهم واقعة حمص عام ۱۲۸۱ه/۱۲۸۱م کان جیش التار مکونا من ثمانین الفـا منهم فیسون الفا من التار والمغول والباقی من الکرج والروم والأرمن والفرنج(۱۶) وکان ملك الأرمن یحـارب بنفسه مع جیوش المغول نی تلك الموقعة التی هزم نیها هؤلاء الحلفاء ، ومات ابغا غما وکهدا بسبب هذه الهزیمة(۵۰) .

وقد انفصمت مؤقتا عرى التحالف الذى كان قائما بين مغرل ايران ومسيحيى الشرق والغرب حينما آلت السلطة في ايران الى الخان المسلم وكان ملك الأرمن يحراب بنفسه مع جيوش المفول في تلك الموقعدة التي سلاطين مصر وراسلهم يطلب ودهم ومساعدتهم حتى ينجح في نشر الاسلام

<sup>(</sup>٥٢) مصطفى بدر: نفس المرجع ، ص ٧ ، ٩ ، محمد جمال السدين. سرور: دولة الظاهر بيبرس ص ٥٥ .

<sup>(</sup>٥٣) النويرى: نفس المصدر ، ج ٢٨ ورقــة ٥٢ ، العينى: نفس المصدر ج ٢ ورقة ٣٠٩ ، المتريزى: نفس المصدر ، ج ١ ق ٢ ، ص ٨٤٥ .

<sup>(</sup>٥٤) ابن العبرى: نفس المصدر ، ص ٥٠٤ ، النويرى: نفس المصدر ج ٢٩ ورقة ٨ ، العمرى: مسالك الأبصار ، ج ١٦ ، ق ٣ ورقة ٢٣٢ ، ٦٣٤ القريزى: نفس المصدر ج ١ ق ٣ ص ٢٩١ — ٢٩٥ .

<sup>(</sup>٥٥) ابن العبرى: نفس المصدر ، ص ٥٠٤ ، ابن حبيب: تــذكرة النبيه في أيام المنصور وبنيه ، ج ١ ص ٦٢ ـ ٣٤٨ ، ٦٣ ، ابو المحاسن: نفس المسدر ، ج ٧ ص ٢٩٨ ، ٢٩٩ ، ٢٩٩ ، ٣٠٨ ، ٣٤٨ ، ٣٠٨ على Saunders: op. cit., p. 131.

يين مغول ايران وختى لا راق دم المسلمين في كلا البلدين : مصر وايران(٥٦).

ولكن هذا الخان سرعان ما قتل وتولى العرش بعده ارغون بن ابغا بن هولاكو ( ٦٨٢ – ١٢٨٤/٦٩٠ – ١٢٩١م ) ، وكان الخان الجديد يطمع فى نحقيق السيطرة على بلاد الشام بمساعدة أوربا ، فاتجه الى البابوية يطلب التحالف معها وأرسل الى البابا أونربوس الرابع Honorius IV في عام ١٨٧ه/ ١٨٨م يقترح القيام بهجوم مشترك ضد سلاطين الماليك في بلاد الشام ، وعادت رسله بخطابات ووعود ولم تعد كما كان يأمل بجيوش تساعده في طرد عدوه وعدوهم من بسلاد الشام(٥٧) .

وقد قام هذا الخان بآخر محاولة مع الغرب المسيحى فى هذا المجال ، ولم يياس من النتيجة السلبية التى عادت بها السفارة السابقة ، فأرسل سفرة اخرى على راسها رجل من اهل جنوة يعلى نيته وتصهيمه على مهاجمة دمشق فى بداية عام ١٩٦٠هم ١٩٦١م كى يسترد اورشليم ويسلمها للفرجة ، وانه سوف يزود جيش الغرب عند هبوطه أرض سوريا بثلاثين الف حصان . ولكن هذا المشروع فشل هو الاخر ، وتأكد هذا الفشل عندما نجح الماليك فى الاستيلاء على آخر حصن الصليبيين فى عكا فى أول ربيع الأول عام ١٩٠هم الاستيلاء على آخر حصن الصليبيين فى عكا فى أول ربيع الأول عام ١٩٠٠هم طويل(٥٨) ، كما فشلت محاولات التحالف فى عهد خلفه وابنه غسازان طويل(٥٨) ، كما فشلت محاولات التحالف فى عهد خلفه وابنه غسازان خانية ايران اسلامية منذ ذلك الحين(٥٩) .

<sup>(</sup>٥٦) النويرى: نفس المصدر ، ج ٢٩ ص ٢٨٠ ، ابن حبيب: نفس المصدر ج ١ ص ٢٨٠ ، ابن حبيب: نفس المصدر ، ج ٧ ص ٢٣٧ – ٢٤٢ ، القلقشندى: نفس المصدر ، ج ٧ ص ٢٣٧ – ٢٤٢ ، القسريزى: نفس المصدر ، ج ١ ق ٣ ص ٢١١ ، حس ٢٧٨ – ٩٨٤ ، ابو المحاسن: نفس المصدر ، ج ٧ ص ٣٦٢ .

٧١٤ ص ١ ق ٢ ص ١ المسلوك ج ١ ق ٢ ص ١٩٤٠ Saunders : op. cit., p. 134. (58) المذريزي : السلوك ج ١ ق ٢ ص

<sup>(</sup>٥٩) ابن جبيب: نفس المصدر ، ج ١ ص ١٨٣ ، أبو المحاسن: نفس المصدر ، ج ٨ ص ٧١ ، ٢١٣ .

ولكن التعاون والتقارب الذي تم في المرحلة السابقة بين مغول ايران وبين مسيحيى الشرق والغرب خلف نتائج لابد من الاشمارة اليها . فقد ارتفع شأن المسيحيين الشرقيين كثيرا في المبراطورية المفول ، وظهر عطف المفول عليهم واضحا عندما فتح هولاكو بغداد عام ١٥٦ه/١٢٥٨م ، فقد قتل أهلها من المسلمين عدا القليل ، ولم يفعل ذلك بالنصارى ، بل ساعدهم وعين لهم من يحرسون بيوتهم ، فلجأ اليهم عدد كبير من المسلمين يطلبون الحماية في هذه البيوت الآمنة(٦٠) . وعندما فتح المغول مدينة دمشـــق عام ١٥٨هـ/ ١٢٦٠م عينوا هي حكمها اميرا مغوليا يميل الى المسيحية ويدعى ايل سنان ، غانتهز مسيحيو دمشق هذه الفرصة واجتمع اساقفتهم بهذا الحاكم الذي اعلى من شانهم وزار كنائسهم ، وصارت لهم بذلك صولة وجولة على المسلمين ، وارساوا وفدهم الى هولاكو محملا بالهدايا لتأكيد هذه الصولة ، وفعسلا عاد هذا الوفد الى دمشق يحمل فوق راسه صليبا كبيرا واخذ يصيح بذم السلمين 4 وقام نصارى دمشق يدقون نواقيسهم ويرشون وجوه المارة من المسلمين بالخمر ، ويأمرون كل من يمرون به منهم مي الطرقات والأسواق بالوقوف تحية لهم واحتراما لصليبهم ، واحتدت مشاعرهم حتى دخلوا بعض المساجد بخمورهم وعقدوا العزم على هدمها أن طال بقاء المغول في بلاد الشمام ، ولما اشتكى نقهاء دمشق الى ايل سنان هذا السلوك المشين اهانهم وطردهم . ولذلك كان رد الفعل عنيفا عندما هرب المفول من دمشق عقب هزيمتهم في عين جااوت عام ١٥٨ه/١٢٦٠م ، فقد اتجه الناس الى دور النصارى وكنائسهم ينهبونها ويخربون منها ما استطاعوا ٤ كما اعتدوا بالقتل على بعض المسيحيين حتى لاذ كثيرون منهم بالقرار والاختفاء(٦١) .

ويبدو أن النصارى فى الموصل قد أساعوا الى المسلمين ايضا عندما الحسوا بزحف المغول عليها عام ١٠٥٠ه/ ١٢٦٠م ، ولذلك قتلت جيوش الظاهر بيبرس كثيرا منهم ونهبوا أموالهم ، ولما استعاد المغول مدينة الموصل عام

<sup>(</sup>٦٠) ابن الفوطى: الحوادث الجامعة ، ص ٣٢٩ .

<sup>(</sup>٦١) ابو الفدا: نفس المصدر ، ج ٣ ص ٢١٣ ، ٢١٤ ، العمرى تنفس المصدر ، ج ١٦ ق ٣ ورقة ٩٠٥ ، العينى : نفس المصدر ، ج ٢ ٤ ورقات ١٣٣ ، ١٢٤ ، ١٣٠ .

٠٦٦ه/١٢٦١م قتلوا من ساعد على قتل نصاراها ، وولوا عليها حاكما نصرانيا عندما فتحوها للمرة الثانية عام ٢٦٦ه/ ١٢٦٧م وتركوا معه شحنة(٦٢) من المغول ، وفعلوا نفس الشيء في جزيرة ابن عمر(٦٣) .

ونى بغداد استطال امر النصارى بعد غسزو هولاكو لهسا ، واهان المجاثليق النصرانى سكانها من المسلمين وأنسد أمورهم « وسسكن مواطن الخلافة » . ولذلك دبر الظاهر بيبرس حيلة جعلت ابغا بن هولاكو يقتله عام ١٢٧٢هم/١٢٢م ، كما أمر الظاهر بيبرس أيضا بنهب أموال نصارى قيسارية وسبى أولادهم عندما خلصها من حكم المغول عام ١٢٧٦هم/١٢٧٦م ، مما يدل دلالة مؤكدة على مدى الصلة التي كانت تربط هؤلاء النصارى سواء في بلاد الشام أو في العراق بالمغول ، هذه الصلة التي دعمتها البابوية وملوك أوربا ببعوثهم التي كانوا يرسلونها تباعا الى تبريز .

وكما ظهر نشاط البابوية وملوك اوربا واضحا في ايران وادى الى ما اشرنا اليه من عطف على مسيحيى الشرق والى تحالف مع مغدول ايران ضد سلطنة المالك في مصر والشام ، وخاصة في عصر هولاكو وابنه ابغا ، فقد ظهر نشاط البابوية واوربا ايضا في خانية القبيلة الذهبيسة في بسلاد التفجاق . فقد ارسات البابوية برجالها من الفرنسسكان الى تلك البلاد منذ وقت مبكر ، فمنذ عام ٢٥٦ه/١٥٨ م وصلت بعثات كان هدفها نشر المسيحية وبناء الكنائس ، ونتج عن ذلك ان قوى نفوذ الكاثوليك وتكاثف باشتداد نشاط تجار جنوة الذين ازدادت اعدادهم في تلك البلاد وخاصة في المراكز التجارية التي اقاموها على سواحل شبه جزيرة القزم ، وارسل البابوات الى خوانين القبيلة الذهبية يعلنون مساندتهم للمبشرين الكاثوليك

<sup>(</sup>٦٢) شحنة لفظ تركى معناه رئيس الشرطة والموكل بالأمن فى بلد من البلاد . انظر : المتريزى : السلوك ج ١ ق ٣ ص ٩٧٩ حاشية (٣) ، سعيد عاشور : العصر الماليكي في مصر والشام ، ص ٢٧) .

<sup>(</sup>٦٣) ابن القوطى : نفس المصدر ، ص ٥٤٣ ، ٣٤٨ ، ٣٦١ .

<sup>(</sup>١٤) النويرى: نفس المصدر ، ج ٢٨ ورقة ؟} .

<sup>(</sup>٦٥) ابن الفوطى : نفس المصدر ، ص ٣٨٩ .

ويطلبون السماح لهم بمد نشاطهم الى أقصى ما يستطيعون حتى ايران وآسيا الوسطى وبلاد الصين (٦٦) .

وقد نتج عن هذا النشاط التبشيرى الأوربى في بلاد القفجاق ان ازداد التواجد المسيحي فيها وتدعمت المدن ذات الأغلبية المسيحية وخاصة في شبه جزيرة القزم مثل مدينة الكفا التي كان يسكنها تجار جنوة النصارى والذين كانوا يشكلون أغلبية السكان فيها ، ومثل مدينة صوداق (سرداق) التي كان يتقاسمها الترك المسلمون والروم المسيحيون(٢٧) ، والمعروف ان خانية بلاد القفجاق كانت تضم بين سكانها اعدادا كبيرة من الجركس والروم والروس ، وكان كل هؤلاء يدينون بالنصرانية ، وكان بابوات روما لا يفتأون يدعمون هذا الوجود النصراني في دولة القفجاق(٨٦) عستغلين في ذلك السماحة الدينية التي تميز بها خوانين القبيلة الذهبية والتي يأمر بها الاسسلام ، ورغم ذلك غقد كان الاسلام ينتشر في هذه المدن بالتدريج ، وعندما زارها ابن بطوطة عام ٢٢٧ه/١٢٥ وجد فيها مساجد خاصة بالمسلمين ، كما لاحظ أزدياد التواجد الاسلامي بازدياد عدد سكانها المسلمين الذين كان يحدث بينهم وبين الدواجد الاسلامي بازدياد عدد سكانها المسلمين الذين كان يحدث بينهم وبين مسكانها من المسيحيين بعض النزاع والمشاحنات(٢٩) لخوف هؤلاء المسيحيين من ازدياد المسلمين ،

وفي مملكة المغول في بلاد جغطاى (تركستان وما وراء نهر وغزنة ( كانت البوذية كما أشرنا غالبة على حكامها تبل تحولهم الى الاسلام ، ولذلك لم يظهر نشاط مسيحي اوربي ذو بال في هذه البلاد الا في فترات بسسيطة منها تلك الفترة التي اعتبت موت طرماشيرين عام ٧٣٥ه/١٣٣٢م والذي كان تد اعتنق الاسلام واراد ان يحول مغول بلاده كلهم الى هذا الدين ، ولكن الن اخيه الذي تولى عرش البلاد بعده بقليل وهو جنكشي خان كان بسوذيا

<sup>(66)</sup> Saunders : op. cit., pp. 118, 169-170.

<sup>(</sup>٦٧) ابن بطوطة: نفس الصدر ، ص ٢٢٩ .

<sup>(</sup>١٨٨) المصدر السابق ، من ٢٣٧ ، القلقشيندى : نفس المصدر ، ج ٤ حس ٢٥٥ ، ٢٦٦ ، ارتولد : نفس المرجع ، ص ٢٧٥ .

<sup>(</sup>٦٩) ابن بطوطة: نفس المصدر ، ص ٢١٤ ، ٢٢٩ ، التلقشندي :

شفس المسدر ، ج ٤ ص ٤٦١ ، ١٦٤ ، ١٦٥ .

وكان بميل الى المسيحيين مطغى نفوذ النساطرة على المسلمين في سمرتند وتوهجت حركة التبشير بالمسيحية في عهده(٧٠) ولكنها انتهت بشورة تام بها المسلمون وتتلوا المطران في الماليق عام ٥٠٤هه/١٣٣٩م(٧١) .

ورغم هذه الهزيمة فقد واصل بابوات وملوك اوربا ارسال المبشرين الى دولة المفول وحتى اقصاها في بلاد الصين ، ونجح احد المبشرين المسيحيين هناك في ان يحول الى المسيحية خلال سنوات قايلة عشرة آلاف مغولى ، كما حول امير قبيلة عنقوت Ongut من النسطورية الى المكاثوليكية ، وترجم الصلوات المسيحية الى اللغة المغولية ، فكافأه المبابا كليمنت الخامس بان عينه مطرانا المطرانية خان بالق الجديدة عام ٧٠٧ه/١٩٠٧م(٧٧) .

هذه فى ايجاز هى العوامل الثلاث التى دعمت جانب النصرانيسة والبوذية فى منافستها الاسلام نحو اكتساب المفول فى ممالكهم الثلاث التى يعنينا الحديث عنها ، وهى مملكتهم فى بلاد ايران والعراق وآسيا الصغرى ، ومملكتهم فى بلاد القفجاق وخوارزم ، ومملكتهم فى تركستان وبلاد ما وراء النهر وغزنة ، وقبل ان نتحث عن العوامل التى رجحت كفة الاسلام فى هذا التنافس لا بد أن نشير الى بعض العوامل التى ادت الى فشسل النصرانية والدوذية فى هذا الصراع او هذا التنافس فى هذه المالك الثلاث .

### (ب) عوامل فشل النصرانية والبوذية في اكتساب المفول:

أول ما نشير اليه في هذا الصدد هو موقف المغول الرسمي من الأديان اذ ان هذا الموقف ــ كما سنرى ــ سوف يساعد على غشـــل النصرانية والبوذية في منافستها للاسلام في تبريز ، وسراى ، وسمرقند ، وما رأيناه من ميل بعض الايلخانات وخاصة في تبريز وسمرقند الى المسيحيين أو البوذيين

Saunders : op .cit., pp. 172-173.

<sup>(</sup>٧٠) غامبرى : نفس المرجع ، ص ٥٤ ، بارتولد : نفس المرجع ، ص ٢٠٩.

<sup>(71)</sup> Ibid., p. 172.

<sup>(72)</sup> Ibid: p. 153.

فى بعض الأحيان ، وقيام بعضهم باعتناق البوذية ، لم يؤثر كثيرا فى هــذا الموقف الذى سوف نراه ، ولم يكن ميل بعضهم الى المسيحيين واعتناق بعضهم للبوذية الا أمرا شخصيا ولم يكن اتجاها عاما كما وضح من احداث التاريخ ، اذا انهم لم يحملوا الناس على ما ذهبوا اليه من مسيحية او بوذية ، ولأن هذا الميل كان لاهداف سياسية سوف نشير اليها فى نهاية هذا الحديث .

وموقف المغول الرسمى من الأديان وسياتهم العامة تجاه اسسحابها وتلخص في أنهم وقفوا موقف الحياد بينها ولم ينحازوا الى دين معين منها . وقد أشار الى هذا الموقف المحايد الكتاب المسلمون وغير المسلمين ، وقالوا أن جنكيزخان ومعظم اولاده واحفاده الذين تولوا حكم الامبراطورية تبل تحولهم الى الاسلام ، كانوا يقدرون العلماء والمتدينين من سائر المذاهب والأمم سواء كانوا من الوثنيين ام من النصاري ام من المسلمين ، وانهم اسقطوا · عنهم « جميع المئونات والأوزان والتكاليف » وأحسنوا اليهم (٧٣) . وامتاز جنكيز خان على وجه الخصوص بمساواته بين الأديان جميعا دون ان يعتنق واحدًا منها (٧٤) ،وظل على عقيدته الشمامانية التي لم يفرضها على الاخرين ، ومنح كل الحرية لجميع العقائد والمال والنحل ، وتمتع المسيحيون والمسلمون واليهود والبوذيون بكامل حريتهم في المامة شعائرهم الدينية(٧٥) ، وجرى خلفاؤه على هذه السياسة وعلى اقامة المساواة بين الناس جميعا بصرف النظر عن اختلاف عقائدهم وطبقاتهم (٧٦) ، فهم « لا يتعصبون لذهب » ، « وكان من عادتهم أن كل من انتحل منهم مذهبا لم ينكره الآخر عليه »(٧٧) . ولذلك كان المغول أحرارا في اعتناق ما يرونه أو يميلون اليه من الأديان دون خوف من الخوانين او الحكام الذين كانوا على غير دين الاسلام .

<sup>(</sup>٧٣) ابن العبرى: نفس المصدر ، ص ٤٥١ ، ٤٩١ ، ابن الفوطى منس المصدر ، ص ٣٥٣ ، القلقشندى: نفس المصدر ، ج ٤ ص ٤١١. (٧٤) براون: نفس المرجع ، ص ٥٦١ .

<sup>(75)</sup> Saunders : op .cit., p. 68.

<sup>(</sup>۷۲) غامبری: نفس المرجسع ، ص ۱۸۱ ، ۱۸۲ بسراون: نفس المرجع ، ص ۱۸۱ ، ۱۸۲ بسراون: نفس

<sup>· (</sup>۲۷) التلقشندي : نفس المصدر ، ج ٤ ، ص ٣١٠ ، ٣١٢ .

هذا وقد اعطت هذه السياسة وهذا الموقف الحيادى للدولة تجاه الأديان وتجاه اصحابها والداعين لها الفرصة كالملة للمنافسة الحرة بين الأسلام دين الأغلبية في النصف الغربي من الامبراطورية الذي نعنيه بحديثنا ، وبين غيره من الأديان التي كانت تنافسه في اكتساب المغول في هذا الجزء من الامبراطورية ،كما اضعفت هذه السياسة من غلواء بعض الخسوانين والأمراء والحكام من المغول الذين كانوا واتعين تحت تأثير زوجاتهم المسيحيات أو تحت تأثير وزرائهم المسيحيين ، كما أنها اتاحت الفرصة لاتامة المناظرات الدينية بين علماء الاسلام وعلماء المسيحية أو البوذية أو الشامانية في حضرة الخوانين والحكام من المغول ، وكان لهذه المناظرات تأثيرها في خدول بعض المغول الي الاسلام ، اذ كان النصر في هذه المناظرات من نصيب علماء الاسلام ، وكان يعقب هذا النصر في عليه الاحيان تحول الكثيرين الى ، علماء الاسلام ، وكان يعقب هذا النصر في غالب الاحيان تحول الكثيرين الى ، هدذا السدين (٧٨) ،

وفى الوقت الذى وقف فيه معظم خوانين المغول وملوكهم من الأديان على هذا النحو ، نرى المبشرين المسيحيين شرقيين وغربيين لا يدركون هذا البعد في سياسة المغول ، ويظنون خطأ انهم على وشك التحول الى المسيحية فاخذوا يركزون نشاطهم في معظم الأحيان على قراقورم عاصمة الامبراطورية وعلى الخوانين العظام انفسهم ، ربما لاعتقادهم انه اذا اعتنق احد الخوانين هذه الديانة ، لاعتنقها المغول في جميع انحاء الامبراطورية ، ولم يدروا ان هذه الامبراطورية قد انقسمت في الواقع الى ممالك اربع لكل منها بيت بحكمها ، ولا بد ان يراعي هذا البيت الحاكم مصالحه الذاتية اولا ثم مصالح الامبراطورية ثانية ، وكانت هذه المصالح لا بد ان تتلاقي يوما ما مع الاسلام لمين الأغلبية العظمي للشعوب والبلاد التي قامت فيها ثلاث من دول المغول في تبريز وسراى وسمرقند ، وعلى ذلك ام ينجح المبشرون خارج قراقورم في نفصير احد من خوانين او ملوك المغسول فيما عسدا صرتق Sartak ابن باطو خان ، وفي قراقورم ذاتها لم ينجحوا في تنصير خان واحد رغسم نجاحهم في تنصير بعض الوزراء والزوجات (٧١) ،

<sup>(</sup>۷۸) ارنولد: نفس المرجع ، ص ۲۵۱ ، فامبری: نفس المرجع ، حس ۱۸۱ ، ۱۸۱ ،

<sup>(79)</sup> Saunders op. 181-182.

ويرجع السر فى ذلك الى أن المبشرين المسيحيين لم يكونوا فيها بينهم على وفاق . فقد كانت البعثات التبشيرية الأوربية تنظر الى النساطرة على انهم هراطقة ، ولذلك تنافسوا فيها بينهم فى أن يجذب كل منهم اتباع الاخر نحو مذهبه اكثر من أن يجذبوا معا المغول الوثنيين الى المسيحية . وقصة العنجوت أو التتار البيض الذين استطاع جون مونتى كاربينى أن يقنع أميرهم جورج بترك النسطورية والتحول الى الكاثوليكية (٨٠) تعلن بجلاء عن هذا الصراع الداخلى الذى كان دائرا بين المبشرين الغربيين والشرقيين مما أضعف كلا الغريقين أمام نشاط الدعاة من المسلمين .

يضاف الى ذلك أن هذه البعثات التبشيرية الأوربية لم تتصف في عملها أو في دعوتها للخوانين بالحياة والدهاء (١٨) الذي تتصاف به في الوقت الحاضر . فقد كانت تطلب من الخوانين باسم البابا التحول الى المسيحية وهذا التحول معناه انهم سوف يخضعون البابا الذي كانت له سلطة زمنية في أوربا في ذلك الحين ، فهو الذي كان يضع التاج على رعوس ملوكها واباطرتها كما هو معروف ، ولم تفهم هذه البعثات أن نفسية هؤلاء الحكام الذين حكموا أكثر من نصف العالم المعروف وقتذاك كانوا يانفون من أن يخضعوا الحدد ، بل كانوا يانفون من مصاهرة الملوك الاخرين ولا يزوجونهم من بناتهم المغوليات على اعتبار انهم اتل منهم شأنا ، وعلى اساس أن هؤلاء الملوك لابد انها سيدخلون في طاعتهم يوما ما فيصبحون اتباعا لهم ، ولا يصح في نظرهم أن سيدخلون في طاعتهم يوما ما فيصبحون اتباعا لهم ، ولا يصح في نظرهم أن تقوم مصاهرة بين التابع والمتبوع على هذا النحور ١٨) .

ولذلك غضل خوانين المغول في قراقورم اعتناق البوذية ، وكذلك معل معظم ايلخانات المغول في سمرقند وتبريز قبل تحولهم الى الاسلام ، وبذلك قضى نهائيا على المل المسيحيين في تحويل شعب المغول الى المسيحية وغشلت بعثاتهم في ذلك غشلا ذريعا ، ولم تنجح الاغي استدرار عطف الخوانين على بعثاتهم

(80) Saunders : op. cit., pp. 152-153, 182.

(٨١) براون: نفس المرجع ، ص ٢٦٥ .

(۸۲) المتریزی : السلوك جـ ۲ ق ۱ ص ۲۰۶ ، محمد جمال الدین سرور دولة بنی قلاوون ننی مصر ، ص ۲۱۹ ، ۲۲۰ .

السيحيين القليلين الذين كانوا يعيشون في كنفهم (٨٣) ، كما فشلت بعثاتهم أيضا في ايجاد تحالف بين المفول واوربا ضد الاسلام والمسلمين ، ذلك ان خرانين المغول ني قراقورم أخبروا رجال تلك البعثات بأن عليهم أن يبلغوا ألبابوات وملوك أوربا وأمرائها أن يعلنوا الطاعة للمغول قبل أن يطلبوا ألتحالف معهم (٨٤) . أما التحالف الذي أبرم بين الصليبيين وبين مغول أيران بالذات فقد أصبح ضعيف الاثر بعد هزيمة المغول في عين جالوت عام ١٠٦٨م بالذات فقد أصبح ضعيف الاثر بعد هزيمة المغول في عين جالوت عام ١٠٦٨م تحانف مع مغول التفجاق الذين كانوا قد اعتنقوا الاسلام ، مما دفع بمغول أيران الى الاهتمام بمصالحهم الخاصة وانصرفوا الى حدد كبير عن تأييد السحيحية (٨٥) .

ويعود غشل هذه البعثات ايضا الى عوامل اخرى منها انها لم تكن عديدة وكافية ، غام نسمع الا عن بعثة كاربينى وبعث روبروك وبعض المبعوثين الآخرين القليلين ، ولم يكن من السهل تزويد هذه البعثات بمتطوعين يجدد يصلحون لذلك العمل الشاق ، ونادرا ما كانت تجد مساندة من حساكم الدولة أو الاقايم الذى كانت تعمل فيه ، يضاف الى ذلك أن هذه البعثات كانت في تنافس شديد مع اثنتين من الديانات المنافسة وهما البوذية والاسلام وكانت البوذية يدين بها اغلبية الناس في شرقي الامبراطورية المفولية ، وكان الاسلام يدين به غالبية الناس في غربي تلك الامبراطورية ، وكان حكام المغول فيعلمون تماما عدم الحكمة في معاداة الغالبية العظمي من سكان هذه الشعوب الني اسبحوا يحكمونها(٨٦) ، ولذلك اعتنق هؤلاء الحكام البوذية في شرقي الامبراطورية والاسلام في غربيها ، ولاقت المسيحية هزيمة قاسية لم تفق منها ابدا ، ولم تفشل فقط في غربيها ، ولاقت المسيحية هزيمة قاسية لم تفق منها أبدا ، ولم تفشل فقط في فتح ميادين جديدة لها في شرقي آسيا ، بل أنهسا فقدت الأرض التي كانت تقف عليها في العالم الاسلامي ، حيث ضعفت الكنائس

Saunders : op. cit., p. 181-182.

(84) Saunders : op. cit., pp. 94-96.

(٨٥) أرنولد: نفس اللرجع: ص ٢٥٤ .

(86) Saunders : op cit., p. 182.

<sup>(</sup>۸۳) براون: نفس المرجع ، س ۲۲ه ،

التي كانت ذات يوم مزدهرة ، ونزل اتباعها الى مستوى الأقليات الصغيرة وخاصة بعد أن تحول خوانين المغول الى الاسلام(٨٧) .

ومن الأمور التى ادت الى هذه النتيجة ايضا ما قام به المسيحيون في غربى آسيا من مطائع فى دمشق وغيرها من مدن الشمام وايران والعراق ووسط آسيا ضد المسلمين ابان غزوات المغول لتلك البلاد وابان حكمهم لها . فقد أساء هذا العمل الى هؤلاء المسيحيين والى سمعتهم كثيرا ، وأدى الى تعرضهم لرد الفعل المضاد عقب انسحاب المغول من بلاد الشام ، أو عقب تحول هؤلاء المغول الى الاسلام فى البلاد التى بقيت تحت حكمهم مثل ايران وبلاد التفجاق وآسيا الوسطى ، مما اضعف من كيان المسيحية فى تلك البلاد وادى الى فشلها فى جذب المغول اليها (٨٨) .

يضاف الى ذلك ايضا ان كثيرا من رجال الدين النساطرة انشغلوا عن نشر المسيحية بتكالبهم على بيع المناصب الدينية وبانحرافهم عن تعاليم المسيحية ، وقد وصفهم بذلك وليم روبروك الذى كان قد ارسله القديس لويس سفيرا من قبله الى الخان الأعظم فى قراقورم عام ١٥٦ه/١٢٥٣م لحثه على نشر المسيحية فى بلاده بعد أن كانت اخبار كاذبة قد وصلت من قبل الى اوربا تفيد باعتناق هذا الخان للمسيحية ، وقد قال هذا المبشر اكثر من ذلك ورمى النساطرة هناك بالجهل بتعاليم دينهم وبشرب الخمر والفسق والجشع وعدم الاكتراث الا بجمسع المسال(٨٩) .

والأمر المثير للدهشة هو نشل المسيحية في بلاد التفجاق حيث كانت تلك البلاد قريبة من مواطن النصرانية سواء في بيزنطة أم في اوربا والحدود بينهما مشتركة، والتلاصق شديد، وشعوب بأكملها ممن كانت تدين بالطاعة للغول المتفجاق كانت شعوبا نصرانية مثل الجركس والروس وبلغار الدانوب ومعظم سكان شبه جزيرة القرم ، ورغم ذلك نقد نشلت النصرانية في جذب مغسول

<sup>(87)</sup> Ibid., p. 182.

<sup>(</sup>۸۸) انظر ما سبق ، ص ۶۸ – ۶۹ ۰۰

<sup>(</sup>٨٩) ارنولد: نفس المرجع ، ص ٢٥٣ ، ٢٥٤ .

التفجياق اليها(٩٠) ، ويعود هذا الفشل الى ان خوانين هيؤلاء المفسول كانوا اول من اعتنق الاسلام من خوانين المغول كافة وعملوا على نشره فى بلادهم ، كما ان الستوى الثقافي للسكان المحليين من المسيحيين في تلك البلاد لم يكن كافيا لاثارة احترام المغول وجذبهم الى هذه الديانة ، في الوقت الذي كان المسلمون يحظون فيه بمستوى ثقافي واجتماعي ارقى وافضل ، وفي الوقت الذي كان ضغط الاسلام يتدفق تويا ومؤثرا على هؤلاء المغول من ثلاث نواح : من الشرق حيث خوارزم وتركستان الاسلامية(٩١) ، ومسن الشمال حيث شعب البلغار (بلغار الفولجا) المسلم ، ومن الجنوب حيث أسلاجتة الروم المسلمون ، كما ان تحالف القفجاق مع مصر قوى من الحركة الاسلامية وأضعف من التبشير المسيحي في تلك البلاد ، وكان هذا التحالف مبكرا وذا انز عظيم من هذه الناحية التي سوف نتناولها بتفصيل عندما نتحدث عن مظاهر انتشار الاسلام بين المغول في فصل قادم من هذا الكتاب .

هذا عن المسيحية وغشلها في جذب المغول اليها هي ممالكهم الاربع ، الما البوذية غقد حققت نصرا في دولة واحدة من دول المغول الأربعة ، وهي بدولتهم في بلاد الصين والخطا ومنغوليا حيث يدين اغلبيسة الناس هناك بالبوذية وغيرها من الاديان الوثنية المنشرة في نلك البقاع مثل الشسامانية والهندوسية والكونغوشيوسية . أما في باقي انحاء الامبراطورية فقد فشلت البوذية في جذب المغول اليها مثلها في ذلك مثل المسيحية ، ذلك لأن البوذية . انقسمت على نفسها الى فرق متنافسة ، ولم تتو هذه الفرق المتنافسة على الصمود امام الاسلام كديانة يعتنقها معظم السكان في غربي ووسسط يالصمود امام الاسلام كديانة يعتنقها معظم السكان في غربي ووسسط بعده من الايلخانات البوذية المحدود في تلك المناطق ايام هولاكو ومن اتي بعده من الايلخانات البوذيين ، فقد انتهي هذا المد البوذي في ايران باعتلاء غازان بن الرغون بن ابغا بن هولاكو العرش عام ١٢٩٥هم حيث اعتنق غازان بن الرغون بن ابغا بن هولاكو العرش عام ١٢٩هم/١٢٩٥م حيث اعتنق ألاسلام وعمل على نشره بين قومه من المغول (١٢) . كما فشلت البوذية أيضا

<sup>(</sup>٩٠) القلقشندى : نفس المصدر ، ج ٤ ص ٢٦١ ، ٢٦٤ ، ٢٦٤، ٢٦٦. -

<sup>(91)</sup> Saunders : op. cit., pp. 182-183.

<sup>(</sup>٩٢) ابن حبيب ، نفس المصدر ، ج ١ ص ١٨٣ .

ارنولد: نفس المرجع ، ص ٢٥٢ ،

غى بلاد التفجاق ، لأن الاسلام كان قد استقر غى قلوب سكانها وحكامها من المغول ، فهم أول من اعتنقوا الاسلام بين المغول كافة كما سبق القسول ، وكان ذلك بعد مضى حوالى عشرين عاما من فتحهم لتلك البلاد ، قاضمحلت البوذية وهجرت معابدها هناك واختفى كهنتها وعاد معتنقوها الى ديانتهم السابقة وتحولوا الى الاسلام فى النهاية(٩٣) .

واذا كانت المسيحية والبوذية تمد فشطتا في جنب المغول اليهما ميما عدا مغول الصين والخطا الذين تحولوا الى البوذية ، فبماذا نفسر مظاهر العطف الذي اظهره المغول على المسيحيين المقيمين في امبر اطوريتهم ، والتعاون الذي ظهر بين مغول ايران ومسيحيى الشرق والغرب ؟ وتفسير ذلك ليس بالإمسر العسير اذا عرفنا ان المغول اساسا كانوا يهدفون من وراء ذلك الى اقامة توازن - بقدر المستطاع - بين الاسلام الذي يدين به غالبية سكان لامبراطورية في نصفها الغربي ،وبين البوذية التي يدين بها غالبية سكان. نصفها الشرقى ، وبين المسيحية ذات الفعالية في الجسزاء كتسيرة من الأمبر اطورية وخاصة في ارمينيا وجورجيا وبلاد الروس والجركس والبلغار . وربما اراد المغول ان يضربوا معتنقى هذه الديانات ببعضهم حتى يستقر سلطانهم ويتوطد حكمهم في تلك البلاد الشاسعة المتعددة الجنسيات والألوان. والديانات، فكانوا يقربون المسلمين والمسيحيين في قراقورم حيث تسود الروذية وكانوا يقربون المسيحيين والبوذيين في تبريز وسمرقند حيث يسود الاسلام ، كما اقام مغول سراى مى بلاد القفجاق هذا التوازن بين المسلمين والمسيحيين نظرا لكثرة عدد الأخيرين مى بعض اقاليم دولتهم التى تدخل مى نطساق اوربا الشرقية المسيحية مي ذلك الوقت .

اذن نهذا العطف الذى أبداه المغول تجاه بعض الديانات فى اقاليم بذاتها كان هدفه هو توفير الاستقرار الداخلى باقامة نوع من التوازن بين عناصر السكان وطوائفهم واديانهم ، أما توفير الأمن الخارجى لدولتهم وخاصة فى مملكة ايران ، نقد اضطرهم الى اقامة بعض الاتصالات مع بابوات وملوك أوربا لاستغلال تلك القوى الكارهة والمعادية للاسلام فى ضرب سلاطين مصر والشمام الذين كانوا قد تصدوا للمد المغولى وقضوا عليه فى موقعه عين

جالوت ووتفوا له بالمرصاد بعد ذلك عندما حاول ان يعيد الكرة عدة مرات طوال النصف الآخير من القرن السابع الهجرى / النصف الأخير من القرن الثالث عشر الميلاد(١٤) . وبعكس ذلك فقد رأى مغول القفجاق ان تحقيق الهن بلادهم يكمن في التحانف مع مصر لأن هؤلاء المغول كانوا قد اسلموا ورأوا في الخوانهم من مغول ايران الوثنيين ما يهدد امن بلادهم وعقيدتهم .

اذن فتحالف مغول ايران مع الغرب الأوربى ومسيحيى الشرق فى جورجيا وارمينيا والإمارات الصليبية فى بلاد الشام، لم يكن نابعا عن كراهيتهم للاسلام بقدر ما كان نابعا من الخوف من التحالف الذى تم بين مصر ومغول التنبياق . وقد رأى مغول ايران بعد ذلك ان اعتناق الاسلام سوف ينقذهم من هذا الوضع الذى اصبحوا فيه يتعون بين سطوة الاسلام فى الشمال حيث مغول التفجاق المسلمون ، وفى الغرب حيث سلاطين الماليك فى مصر والشام . وقد حدث هذا التحول اخيرا عام ١٢٩٥ه/١٢٥ م عندما اعتنق ايلخان ايران السلطان غازان الاسلام وتعاقب بعده فى حكم ايران سلاطين من المفول المسلمين منذ ذلك التاريخ وحتى نهاية دولتهم (٩٥) .

وتطورت الأحوال في مملكة جغطاي في تركستان وما وراء النهر ايضا على هذا النحو بعد أن اشتد ضغط الاسلام عليها من الجنوب بعد تحول مغول ايران الى الاسلام ، ومن الشمال والغرب حيث مملكة مغول القبيلة الذهبية في بلاد القفجاق الذين كانوا أول من اعتنق الاسلام بين المغول كاهة ، وانتهى الأمر بدخول ماوك الجغطانيين في الاسلام مذذ عام ٧٢٥ه/١٣٢٥م عنصدما

<sup>(</sup>٩٤) عن محاولات غزو المغول لبلاد الشمام ، انظر : ابن حبيب : نفس المصدر ، ج ا ص ٢٢ – ٣٣ ، ٢٢٠ ، ٣٣٣ ، ٤٤٢ ، المتريزي : السلوك ج ا ق ٢ ص ٢٢٤ ، ٣٢٤ ، ٣٢٩ ، ٢٢٠ ، ٣١٩ ، ٣٤٢ ، ٣١٩ ، ٣٠٢ ، ج ا ق ٣ ص ١٩١ – ١٩٠ ، ١٧١ ، ٢٨٨ ، ٢٨٨ ، ٢٨٨ ، ١٩٨ ، السيوطي : حسن المحاضرة ، ج ٢ ص ٣٩ ، ابو المحاسن : نفس المصدر ، ج ٧ ص ٢٩ – المحاضرة ، ج ٢ ص ٣٩ ، ٢٩ ، ٢٩ ، ٢٩ ، ٢٩١ .

<sup>(</sup>٩٥) ابن حبيب: نفس المصدر ، ج ١ ص ١٨٣ - ١٠٠ المتريزي : السلوك . ج ٢ ق ٢ ص ٨٠٥ ، ابن المحاسن : نفس المصدر ، ج ٨ ص ٧١ .

اعتنق طرماشيرين الاسلام وتعاقب نى حكم بلاد جغطاى مغول مسلمون منذ ذلك التاريخ(٩٦) .

وهكذا حتق الاسلام نصرا ساحقا في هذه المالك الثلاث ، ولم يكن ذلك الا نتيجة لفشل النصرانية والبوذية الذي اشرنا اليه في كسب مغسول تلك المالك ، ولعوامل اخرى معينة ادت الى نجاح الحركة الاسلامية في كسب هؤلاء المغول والى ضمهم لمعسكر الاسلام ، فيا ترى ما هي هدفه العوامل التي ادت الى هذه النتيجة ؟ انه لحق علينا ان نتحدث عن هسده العوامل بعد ان تحدثنا من قبل عن العوامل التي ادت الى عطف بعض حكام المغول على المسيحية والى اعتناق بعضهم للبوذية ، والى رفسع حسرارة المناهسة بين هاتين الديانتين وبين الاسلام في هذه المالك الثلاث ،

(٩٦) المتريزى: السلوك ج ٢ ق ٢ ص ٣٨٩ .

# الفص الاستان

#### عبوامل انتشسار الاسسلام بسين المفسول

هناك عوامل عديدة ادت الى تغلب الحركة الاسلامية مى ممالك المغول الثلاث : في بلاد ايران وآسيا الصغرى والعراق ، وبلاد التفجاق وخوارزم ، ومى بلاد تركسنان وما وراء النهر وغزنة ، بمعنى ان مغول هذه المالك اعتنتوا الاسلام بعد صراع طويل ومنانسة شديدة طال زمنها مع البوذية والنصرانية حتى تراوح ما بين العشرين عاما الى المائة عام ، وهي الفنسرة إلتي يمكن أن نطلق عليها غترة الحكم الوثنى المغولي لهذه الممالك الثلاث ، لأن اغلب حكامها كانوا من الوننيين : بوذيين او شامنيين وان تخللها بعض العكام المسلمين الذين لم يستطيعوا الصمود امام المنافسة وامام مؤامرات البسلاط التي كانت تدفع بحاكم الى العرش وبآخر الى القبر . ولكن الاسلام تغلب في النهاية على الجميع ، ولم يكن ذلك الا نتيجة لعوامل عديدة ، أولاها احوال اللفول الدينية والحضارية وتدنيها وما كان لذلك من أثسر مى قبولهم للاسلام وحضارته ، وثانيها زواجهم من مسلمات وما كان لذلك من اثر مي اسلامهم ، وثالثها استخدامهم لوزراء وموظنين من المسلمين في معظم مناصب الدولة العليا واداراتها هي العاصمة والأقاليم ، ورابعها ما كان من أثر الأغلبيسة السلمة من المرس والترك الذين عاش المغول بينهم ، وخامسها هو تأثير الطرق الصوفية البالغ في تحويل خوانين المغول وامراثهم الى الاسسلام ، وساسمها ما كان للتجارة والتجار من اثر لا ينكر مى هذا التحول الهام والانقلاب العظيم في حياة المغول في هذه المالك الثلاث .

ولا بد لنا من اغراد كل ناحية من هذه النواحى ، او كل عامل من هدفه العوامل بحديث خاص نجلو به ما غمض فى كيفية تحول هؤلاء المفول الى الاسلام ، وكيفية تغلب الاسلام على البوذية والنصرانية فى هذا المجال .

#### 1 ... أحوال المفول الدينية والحضارية:

سبقت الاشارة الى ان المغول كانوا بصسفة عامة قبائل من البدو الرحل ، وحياة البادية كما هو معروف لا توفر للناس حياة الاستقرار وما تؤدى اليه هذه الحياة من ظهور انماط من المدنية والحضارة كانت لا تظهر عادة فى تلك العصور الا فى احواض الأنهار وأوديتها حيث يسود الاستقرار ويزدحم العمران ، وعلى ذلك فلم يعرف المغول شيئا ذا قيمة عن الحضارة سواء فى مظاهرها المادية او الفكرية كما عرفها المسلمون وقتذاك سواء كانوا عربا ام فرسا ام تركا ، ذلك ان المغول اتوا من اقليم جدب موحش لا يتحمل مزيدا من السكان ولا تطيب الحياة للناس فيه بسبب فقره وعدم توفير ملا يقيم اود الناس وما يكفيهم من طعام وشراب(۱) ، ولا يتهول كانوا دائما فى حل وترحال ، لا يقر لهم قرار ، ولا يرتفع لهمم جدار ، لا يعرفون للحضارة معنى ، أميون اغبياء ، يتمرنون على ركوب الخيل منذ نعومة اظفارهم ، . ليس عندهم طقوس دينية ولا شرائع

ولذلك وقفوا مذهولين اماه حضارة الاستسلام بعد ان هدات غورة عتوحاتهم وغزواتهم ، شدتهم حياة الاستقرار وجذبتهم مدن الاسلام بما فيها من قصور ودور وحمامات ومدارس ومساجد وحدائق لم يعرفوها من قبل ، راوا حياة اجتماعية واسماليب معيشية راقية لم يسمعوا بها في حياة البادية المليئة بالشيطف والمعاناة ، راوا مثلا وقيما اسلامية تماقت ما كان لديهم من قيم ومثل لا تعبر الا عن الهمجية والوحشية والقسوة وسلمك الدماء ، وتغلب القوى على الضعيف وخضوع الاصغر للاكبر وطاعته له دون منافسة والا كان مصيره القتل ، فما بالك بقوم يتزوج الابن هبهم نساء أبيه بعد وفاته ، ولا يرون غسل ثيابهم البتة حتى تبلى ، ولا يميزون بين طاهر ونجس ، ويقتلون يرون غسل ثيابهم البتة حتى تبلى ، ولا يميزون بين طاهر ونجس ، ويقتلون

Saunders: op. cit., p. 776.

<sup>(</sup>۱) ماهبری: ننفس المرجع ، ص ۱۹۱

<sup>(</sup>۲) باسیلبوس خرباوی : تاریخ روسیا ، س ۵۹ .

من أعطى بضاعة وخسر فيها ، ويقتلون الأسسير ومن اطعمه او سقاه او كساه بغير اذنهم (٣) .

فاذا اتينا الى الاسلام نجده ينهى عن ذلك كله ، فهسو دين الرحمسة والعدالة والمساواة ، فلا فرق عند الحاكم المسلم بين قوى وضعيف او صغير وكبير ، والحاكم نفسه لا ميزة له على الناس وليس بخيرهم وانما هو رجل يحمل عبء سياستهم ويسهر على مصالحهم ، وطاعة الناس له مرتبطسة ومشروطة بطاعته وتنفيذه لأوامر الله وسنة نبيه ، وللمسلمين عزله اذا خالف ذلك او اذا لم يحسن عمله(٤) ، والاسلام يجعل النظافة من الايمان ويجعل الطهارة شرطا اساسيا لأداء بعض الشعائر الدينية كالصلاة ، ولا يأمر بقتل الأسرى ويجعل معاملتهم حسبما جاء في الآية الكريمة التي تشير بالن عليهم باطلاتهم او قبول الفدية نظير ذلك(٥) .

وما بالك بأقوام يتباهون ويعلنون في كتبهم ورسسائلهم التي كانسوا يبعثون بها الى ملوك الاسلام انهم أبادوا الأمم واهلكوا الشعوب وأحرقوا المدن ، ولا ينجو منهم أجد حتى ولو صعد الى السماء أو نزل الى أعمساق الأرض ، وأنهم لا يرحمون من بكى ولا يرقون لمن شكى وأنهم أخربوا البلاد وأغنوا العباد وايتموا الأولاد وتركوا في الأرض الفساد(٦) ، وكانوا فعسلا ينفذون تهديداتهم ويقتلون جميع السكان سواء قاوموهم أو استسلموا لهسم لا غرق عندهم بين طفل وكبير وأمرأة ورجل ، وشيخ هرم وشاب فتي (٧) .

<sup>(</sup>٤) ابن قتيبة الدنيورى: الامامة والسياسة ، ج ١ ص ١٦٠

<sup>(</sup>٥) الترآن الكريم ، سورة محمد ، آية رقم ؟ .

<sup>(</sup>٦) ابن العبرى: نفس المصدر ، ص ١٨٤ ، المتريزى: السلوك جـ ١ ق ٢ ص ١٥٤ ، ١٦٤ ، ٢٢٤ ، ٢٨٠ ٠

<sup>(</sup>٧) ابن العبرى : نفس المصدر ، ص ٨٨٤ ، باسيليوس خرباوى : نفس المرجع ، ص ١٠ ٠

وما بالك باقوام لم يكتفوا بذلك بل اقدموا على اطفاء شعلة المدنية والحضارة بقتلهم لآلاف العلماء والفقهاء وتخريبهم للجوامع والمساجد والمشاهد واحراقهم للمكتبات والقاء ما لم تلحقه النار مما كان بها من كتب في الأنهار ، كما حدث لكتبات بغداد وغيرها ، وكما حدث لعلمائها وعلماء المدن الاسلامية الأخرى من قتل وذبح حتى فر منهم الالاف الى مصر والهند وغيرها يلتبسون المأوى والأمان من هذا الطوفان الونثى الذي طم وعم ونكب الاسلام بما لم محدث من قبال (٨) ،

هذا في حين ان الاسلام وحضارته ينهى عن ذلك كله ويأتى بما يناقضه تماما . فغى القتال يقول سبحانه وتعالى: « وقاتلوا في سبيل الله الذين يقاتلوكم ولا تعتدوا ان الله لا يحب المعتدين »(١) غالقتال للدفاع وليس المعدوان ، واثناء القتال لا يصح للمسلمين ان يقتلوا شيخا او عجوزا او طفلا أو امرأة ، وعليهم الا يتعرضوا بسوء الكتابيين الذين فرغوا انفسهم للعبادة في اديرتهم ومعابدهم .وعيلهم الا يهدموا منزلا ولا يقتلعوا زرعا ولا يحسرقوا نخلا ، كما جاء في وصايا الخلفاء الراشدين لجيوشهم جندا وقوادا(١٠) .

ولذلك اعتنق الناس الاسلام في كل بلد دخله هــذا الدين ، والتحم المسلمون الجدد في هذه البلاد بالمسلمين الوافدين من شبه جزيرة العــرب وتعاونوا سويا في اقامة صرح الحضارة الاســلامية ، وضربت شــعوب الاسلام بصقة عامة من عرب وفرس وترك ومصريين ومغاربة واندلســيين بسهم وافر في هذا الميدان في العصور الوسطى ، وكان على المغــول ان يتأثروا ، وكان عليهم ان تلين قلوبهم التي قدت من الصخر ، وكان عليهم أن يتعلموا او يتثقنوا بثقافة الاسلام ويلتحفوا بحضارته ، وكان عليهم في النهاية ان يتحولوا الى دين هذه الخضارة التي بهرتهم وجعلتهم يلقون سلاحهم لأول مرة ، والى دين هذه الأغلبية المسلمة المتخرة التي عاشوا بينها وحكموها ،

<sup>(</sup>٨) المقريزي: نفس المصدر: جا ق ٢ ص ١٤٠٠ ٢٢١٠٠

<sup>(</sup>٩) سورة البقرة آية رقم ١٩٠٠

<sup>(</sup>١٠) الكاندهاوي : حياة الصحابة ج ١ ص ٢١٣ - ٢١٤ .

والتى جعلتهم يضعون يدهم على ما فى ديانة الاسلام من قيم ومثل ونظم اجتماعية راقية راما .

ولذلك لم يكن تحول المغول الى الاسلام الا مسالة وقت ، خصوصا وان ديانة المغول وهى الديانة الشامانية كانت ديانة بدائية وثنية لا تقوم على اسس اخلاقية ولا تستطيع ان تقاوم طويلا جهود الاسلام صاحب الاتباع والانصار وصاحب الأعداد الكبيرة من الفقهاء والعلماء الذين يملكون قوة الاقتناع وسد حاجات العقل ، فكيف يقف المغولي الذي يعبد الشمس او الاصنام او ارواح الاجداد القدامي امام ديانة الاسسلام(١٢) ، وكيف تقف الشامانية امام هذا الدين الذي كان دينا عالميا ولم يكن قاصرا على جنس او شمعب بذاته والذي يتلاءم مع كافة العناصر والشعوب والأمسم والبلدان ، والذي كانت شعوبه متفوقة على الأقل من الناحية المادية والمعنوية على غيرها من كل البلدان المتقدمة في ذلك الحين(١٣) ، »

ولذلك غان جموع المغول المخربة لم تضطهد دين الاسلام الا غى بعض الأحيان التى أشرنا اليها ونتيجة لعوامل سياسية ، ولم تلبث تلك الجموع ان تأثرت به غى النهاية وتحولت اليه وانفعلت بالحضارة الاسلامية التى عاشت فى ديارها وتذوقت ثمارها وتحولت الى بناة للمدنية التى ازدهرت على ايديهم ازدهارا ملحوظا حتى أن كثيرا من المؤلفات الاسلامية ظهرت وترجمت غى عصر ايلخانات غارس (١٤) ، ومن عجب ان هولاكو الذى حطم الخلافة العباسية غى بغداد والذى يعتبر أكبر عدو للاسلام كان يشمل برعايته اثنين من كبار الكتاب

<sup>(</sup>۱۱) رشید الدین الهمدانی : ج ۱ م ۲ ص ۸۶ ، مصطفی بدر : نفس المسرجع ، ص ۱۲ .

Saunders : op. cit., pp. 182-183.

<sup>(</sup>١٢) ابن الآثير: نفس المصدر ، جـ ١٢ ، ص ٣٦٠ ، القلقشيندى: تفس المصدر ، جـ ٤ ص ٣٦٠ ، بارتولد: نفس المرجع ، ص ١٤ ، ارنولد: نفس المرجع ، ص ٢٥١ ،

Saunders: op. cit., p. 68.

<sup>(</sup>۱۳) بارتولد: نفس المرجع ، ص ۷۰ ، محمد عبد المنعم الشرقاوى: المفانستان ، ص ٠٠ .

<sup>(</sup>١٤) محمد عبد المنعم الشرقاوى : نفس المرجع ، ص . ٤ .

المسلمين في زمانه الحدهما نصير الدين الطوسى والآخسر عطا مسلك الجويني(١٥) .

وقد سبقت الاشارة الى ما تميز به المغول بصغة عامة من سسماحة دينية وعدم انحيازهم لدين معين ، وأن ذلك اتاح حرية المنافسة بين الاسلام وبين المسيحية والبوذية ، وأدى ذلك فى النهاية الى تغلبه على هاتين الديانتين اللتين كان مبشروهما يتجهون بنشاطهم الى الطبقة العليا من المجتمع المفولى ، بينما كان دعاة الاسلام يتجهون الى هؤلاء والى غيرهم من طبقات المفول الأخرى ، فأخذ الاسلام ينتشر بينهم دون أن يشعر به الناس ، وقسد ساعد على ذلك عامل آخر هو اختلاط المغول بالفرس والتسرك المسلمين ومصاهرتهم ، وهنا يبرز اثر الزوجات المسلمات ،

## ٢ ــ اثر الزوجات المسلمات :

ذلك أن كثيرا من خوانين وايلخانات وامراء وقواد المغسول تزوجوا بتركيات وغارسيات مسلمات ، واتخذوا من الأسيرات المسلمات سرارى وحظيات ، وكان لذلك بالطبع اثره الكبير في بلاط المغول وفي الأسرات المغولية بصفة عامة ، فقد أصبح البلاط المغولي يموج بالعديد من النسساء المسلمات اللائي كان لهن تأثير كبير على رجال هذا البلاط ، فتحول كثير من الأمسراء الى الاسلام قبل أن يصبح هذا الدين هو الدين الرسمي للمغول ، كما أن البيت المغولي ضم المديد من المسلمات اللاتي كن يشرفن على تربية الأولاد ويقمن بشئون الخدمة في البيت ، وكان لهذا اثره أيضا في انتقال اساليب الحضارة الاسلامية في المعيشة والعادات والتقاليد الى هذه الاسر المغولية البدائية ، وكان هذا سرجانب العوامل الآخرى سمهدا لتحولها الى الاسلام .

وقد ذكر لنا المؤرخون ان جنكيزخان بعد ان تغلب على خوارزمشاه عام ١٢٢ه/١٢٥م ، اسر أمه وبناته وتزوج ابنه جوجى واحدة منهن ، وتزوج بعض امراء المغول باقيهن ، ويتبغى الا ننسى ال جوجى هذا هو جد بركة خسان سلطان القبيلة الذهبية في بلاد القفجاق ، والذي كان اول من اسلم من ملوك

<sup>(</sup>ه ۱) ابن الفوطى : نفس المصدر ، ص ٣٥٣ ، براون : نفس المرجع ص ١٦٥ .

المغول كافة حوالى عام ٢٥٣هـ/١٢٥٥م ، وغضب لغزو هولاكو لبغداد وتوعده بالقتال جزاء ما أصاب خليفة المسلمين وبغداد من دمار وقتل وتخريب(١٦) .

ويخبرنا ابن المعبري المؤرخ المعاصر لتنك الاحداث وكذلك رشيد الدين المهداني أن هولاكو عندما متح بغداد ووقع الخليفسة العباسي المستعصم في يديه ، تظاهر مى البداية بالابقاء على حياته وسمح له باختيار مائة من نسائه السبعمائة ، وأخذ هولاكو باقيهن ، ثم صار كل هذا العدد الكبير من النسوة بأجمعه تحت حوزة هولاكو وتصرفه بعد قتل ذلك الخليفة ، ويخبرنا رشسيد الدين الهمداني بأن ابغا ( اباقا خان ) الذي خلف اباه هولاكو على عرش ايران كانت احدى زوجاته مسلمة ، وأن احمد تكودار بن هولاكو والذي كان اول من اسلم من ايلخانات ايران كانت زوجاته مسلمات ، كما كانت احدى زوجات ارغون خان بن ابغا خان بن هولاكو مسلمة ، وربما كانت هذه الزوجة المسلمة هي المحظية الى أشار اليها رشيد الدين الهمداني باسم قولتاق ایکاچی والتی کانت اما لابنه غازان الذی اسلم ، واسلم باسلامه معظــــم المغول ، وقد اتخذ الابن الثاني لارغون وهو اولجايتو خان زوجاته ايضا من المسلمات (۱۷) بل ان هذا الخان نفسه الذي اسلم وتسمى باسم السلطان محمد خدا بنده وحكم ايران وما يتبعها من بلاد الاسلام ( ٧٠٣ \_ ٧١٦ ه/ ١٣٠٤ - ١٣١٦م ) لم يعتنق الاسلام الا بتثير زوجته المسلمة . وكان هــذا الايلخان قد شب على المسيحية بتأثير امه المسيحية ، وعمد فعلا باسم نيقولا، ولكن زوجته تمكنت من التأثير عليه بعد وفاة أمه (١٨) ، وكانت هذه الزوجة ابنة لصاحب ماردين الملك المنصور غازي بن قرا ارسلان (١٩) .

واستمر خوانين المغول بعد اسلامهم في طلب الزواج من بنات الملوك السلمين . مثال ذلك السلطان اوزبك خان سلطان القبيلة الذهبية في بلاد

الله (١٦) رشيد الدين المهداني : نفس المصدر ، المجلد الثاني ، ج ١ - ص ١١٢٦ ، ابن خلدون : نفس المصدر ، ج ٥ ص ١١٠٦ ، ١١٢٤ .

<sup>(</sup>۱۷) ابن العبرى : نفس المصدر ، ص ۷۵ ، رشید الدین الهبدانى ، خفس المصدر م ۲ ج ۱ ص ۲۹۲ ، م ۲ ج ۲ ص ۲ ، ۹۸ ، ۱۲۶ ، ۱۲۰ ، ۱۷۰،

<sup>(</sup>١٨) ارنولد: نفس المرجع ، ص ٢٦٤ ، ٢٦٥ .

<sup>(</sup>١٩) أبو الغدا: نفس المصدر ، ج ٤ ص ٦١ .

القفجاق ( ۷۱۲ – ۷۱۲ه/۱۳۱۳ – ۱۳۱۲م ) الذى تبادل المصاهرة مسع سلطان مصر الناصر محمد بن قاوون ، والسلطان أبو سعيد بهادر خان بن السلطان ممحد خدا بنده ( ۷۱۲ – ۷۲۱ه/۱۳۱۱ – ۱۳۳۵م ) الذى أرسل رسوله الى سلطان مصر الناصر محمد يطلب منسه أن يشرفه بأن يزوجسه باحسدى بنساته (۲۰) .

وهكذا أصبح البيت المغولى الحاكم يدين بالاسلام مما ادى الى نشاة جيل جديد من حكام المغول من اب مسلم وأم مسلمة ، وقد عمل هذا الجيل على تقوية الروابط بينه وبين حكام المسلمين في البلدان الاسلامية الأخرى كمه سنرى في حينه ، مما دفع بالحركة الاسلامية بين المغول دفعا شديدا .

واذا كانت قمة السلطة المغولية قد تزوجت من مسلمات غلا شك ان زواج الجنود المفسول كان اكثر واشد ، خاصة وان هــؤلاء الجنسود قد حازوا آلاف السبايا المسلمات اللائي وقعن في أيديهم اثناء المعارك وبعدها ، وقامت هؤلاء السبايا مع المغول بنفس السدور السذى قامت به السسباية الفارسيات والروميات في صدر الاسلام ، فكما قربت سبايا الفرس العنصرين العربي والفارسي ودعمت الصلة بينهما مما ساعد على نشر الاسلام في ايران قربت السبيات المسلمات بين المغول وبين المسلمين ونتسج عن زواج هؤلاء السبيات بالمغول جيل جديد من المغول اعتنق الاسلام تدريجيا حتى عم جميع المغول تقريبا في أقل من قرن من الزمان (٢١) .

ويؤكد القلقشسندى هسذه الحقيقسة بقسوله: « ان أهسل مملسكة ايران من التتر كانوا قد داخلوا العجم وزوجوهم وتزوجوا منهم ، وخلطوهم بالنفوس في الأمور ، فتفخمت قواعدهم ، وجرت على عوائد الخلفاء والملوك في غالب الأمور قوانينهم »(٢٢) ، ويحدثنا السير توماس أرنولد ان وليم

<sup>(</sup>٢٠) ابو الفدا: نفس المصدر ، ج ٤ ص ٦١ ، المقريزى: السلوك ج ٢ ق ٢ ص ٢٥٧ ، ٥٥٨ .

<sup>(</sup>٢١) ارنولد : نفس المرجع ، حاشية (١) ص ٢٦٥ .

<sup>(</sup>۲۲) الملقشندي ، صبح الأعشى ، ج ٤ ص ٢٦) .

روبروك مبعوث البابا الى خان المغول فى منتصف القرن السابع الهجرى للمنتصف القرن الناب عشر للميلاد شاهد بنفسه تأثير احدى النساء المسلمات على زوجها وكيف وقف هذا التأثير عقبة امام تحوله الى النصرانية ، اذ بعد ان تم شرح العتيدة المسيحية لهذا الزوج واعدت العدة لتعميده ، امتطى صهوة جواده على حين غرة ، قائلا، انه لا بد من أن يذهب الى داره لاستشارة زوجته التى اتنعته بعدم الدخول فى المسيحية (٢٣) .

وكان المغول بصفة عامة يحتفظون لزوجاتهم بقدر كبير من الاحترام والمنزلة السامية ، لدرجة ان خوانين المغول وماوكهم كانوا اذا كتبوا امرا أو فرمانا(٢٤) (يارليغا) كانوا يتولون فيه « عن امر السلطان والخواتين»(٥٢). وكانت كل خاتون(٢٦) تمنح عددا من البلاد التي كانت تجبي لحسابها ، او تمنح راتبا سنويا كبيرا لا يقل عن راتب بكلاري بك ، أي امير الامراء ونائب الخان ، ويزيد عن راتب الوزير ، اذ كان راتب الأول ثلاثمائة تومان ، وراتب الثاني مائة وخمسون تومانا ، اما راتب الخاتون فكان مائتي تومان ، والتومان عشرة آلاف درهم(٢٧) .

وبلغ من عاو شمأن الخواتين ان مجمع القوريلتاي (٢٨) كان لا يتم انعقاده

<sup>(</sup>٢٣) أرنولد: نفس المرجع ، حاشية (١) ص ٢٦٥ .

<sup>(</sup>٢٤) الفرمان ، وجمعه فرمانات : ما يصدره السلطان أو الملك من الكتب للولاة والوكلاء والقصاد يعلن فيها تقليدهم مناصبهم أو تعيينهم فيها للظر : سعيد عاشور : نفس المرجع ، ص ٣٧٤ .

<sup>(</sup>٢٥) ابن بطوطة : نفس المصدر ، ص ١٥٤ .

<sup>(</sup>٢٦) خاتون لقب لقبت به الملكات والأميرات .

انظر : سعيد عاشور : نفس المرجع ، ص ١٠٠٠ .

<sup>(</sup>۲۷) ابو الفدا: نفس المصدر ، ج } ص ۹۳ ، التلقشسندى: نفس المصدر ، ج } ص ۲۵ ع ۲۲ } .

<sup>(</sup>٢٨) القوريلتاى فى الاصطلاح المفولى عبارة عن مجلس عظيم هافل يضم جميع الأمراء وأركان الدولة ، وينعقد عند تنصيب احد اعضاء الأسرة المالكة امبراطورا اعظم على جميع المغول .

انظر : رشید الدین الهمدانی : جامع التواریخ ، م ۲ ج ۱ ، حاشیة (۱) ص ۲۳۶ .

الا بحضورهن ، كما كسن يتدخلن في عسزل بعض الفسوانين ويساعدن البعض في ارتقاء العسرش ، وتساريخ المغسول حسافل بذلك (٢٩) وكن يتمتعن بمظاهر الملوكية ، فكان المفاتون الكبرى ، أى زوجة الخان المفضلة ، طبل يدق عقب طبل الخان نفسه ،ثم تسدق سائر طبول الخواتين ، ثم طبل الوزير وبقية الوزراء (٣٠) ، وقد زار ابن بطوطة هذه البلاد وأثمار الى ما كانت تتمتع به النساء عند المغول من علو شان حتى انه تعجب من ذلك وقال انهن اعلى شانا من الرجال ، ووصف لنا نساء الخوانين والأمراء وصفا مذهلا يدل على مدى الحظوة التى كانت لهن ، وأشار الى نساء المعامة من المغول وقال انهن يتمتعن بنفس القدر من المنزلة عند ازواجهن ، وقال انهن كن يذهبن الى السوق تحيط بهن الجوارى والعبيد وتتزين بالحلى والجواهر ، وربما كان مع المراة زوجها فيظن من يراه انه احد خدامها نظرا لا كان يرتديه من ملابس لا تتناسب مطلقا مع ملابس زوجته (٣١) ،

ولك أن تتخيل مدى التأثير الذى كانت تتمتع به زوجات المغول اللائى كن على هذا القدر من علو المنزلة ورفعة الشان عند أزواجهن ، واللائى كن في الغالب مسلمات ، فلا شك أنه كان لهن اثر كبير في تحويل أزواجهن الى الاسلام ، وما سقناه في هذا السبيل ليس الا مجرد امثلة ذكرها المؤرخون ، وما لم يذكروه لا شك أنه أكبر وأعظم لانهم لم يهتمسوا الا بالاشسارة الى يروجات الخوانين والأمراء ، اما زوجات العامة من المغول واللائى كن بالطبع الكثر عددا لم يظفرن من هؤلاء المؤرخين بشيء يذكر .

#### ٣ ـ تاثي الوزراء والموظفين المسلمين:

كان معظم وزراء المغول وكنابهم وموظفيهم من المسلمن نظرا لبداوة المغول وافتقارهم لمعرفة وسلال الادارة المالية لهذه البلدان المفتوحة خصوصا وان كثيرا من زعماء المسلمين ومثقفيهم وفقهائهم أيدوا الرغبة في التعساون مع المغول على اعتبار ان الحكم المغولي لبلادهم أصبح أمرا واقعا ، ولأن

<sup>(</sup>٢٩) ابن بطوطة : نفس الماصدر ، ص ١٥٢ ، ١٥٣ .

<sup>(</sup>٣٠) المصدر السابق ، ص ١٥٥ .

<sup>(</sup>٣١) المصدر السابق ، ص ٢١٩ ــ ٢٢٠ ، ٢٢٢ ــ ٢٢٤ .

تعاونهم مع هؤلاء الغزاة قد يخفف من غلوئهم فى معاملة المسلمين ويكبسح جماحهم ، ويجنح بهم فى النهاية الى سياسة المسالة والتعايش السلمى مع هذه الأغابية المسلمة فيستفيد الطرفان حكاما ومحكومين ، وقد تحقق هسذا الهدف فعلا وانتعشت احوال المسلمين فى النهاية وصمدوا امام تغلغل الدين المسيحى بين بعض زعماء المغول وامرائهم ، واصبح لهؤلاء الموظفين المسلمين نفوذ كبير فى دولة المغول بعد أن استخدمهم الخسوانين فى وظائف الحكم والادارة والمالية ، وقد أدى هذا أومر الى تحول الكشيرين من المغول الى الاسسلام(٣٢) .

منى ايران استفاد ايلخاناتها من البيروقراطية الفارسسية استفاده كاملة ، نعين هولاكو مؤسس دولة المغول في ايران والعراق وآسيا الصغرى. نصير الدين محمد الطوسى مستشارا ووزيرا له ، وكان هذا الرجل قسد دخل في خدمة هولاكو وكان مسموع الكلمة عنده ، وكان من العلماء البارزين في شدى العلوم في عصره وخاصة عام الفلك ، ولذلك سمح له هولاكو ببناء مرصد ضخم في مدينة مراغة باذربيجان ، نقل اليه عددا كبيرا من كتب ووثائق الاوقاف التي لم يصبها التلف ببغداد ، كما بنى هذا الوزير العالم دار حكمة وعين فيها بعض الفلاسفة ورتب لكل واحد منهم راتبا مقداره ثلاثة دراهم في اليوم ، كما بنى دار طب عين فيها الأطباء ورتب لكل واحد منهسم درهمان ، ومدرسة رتب لكل فقيه فيها درهمسا ، ودار حسديث رتب لكل محسدث فيهة درهما أيضا الإسال ، وقد امتدت سلطة هذا الوزير العالم حتى صار تحت حكمه جميع الأوقاف في جميع البلاد التي كانت تحت حكم المغول في ايلخانية السسران (٣٤) ،

ولا شك ان هذا الرجل الذي امتد به العمر حتى عام ١٢٧٦هم ١٢٧٦م كان له تأثيره على هولاكو وعلى ابنه ابغا (اباقاخان) ، وقد سبقت الاشارة

<sup>.</sup> ١٤٢٤ ( ٢٣) القلقشندى : نفس المصدر ، ج ٤ ص ٢٣٤ ، ١٤٢٤ (٣٢) Saunders : op. cit., p. 140.

<sup>(</sup>٣٣) المتريزى: السلوك ، ج ا ق ٢ ، ص ٢٠٤ ، ٢١ ، العينى تنفس المصدر ج ٢٢ ورقة ١٠٩ .

<sup>(</sup>٣٤) ابن العبرى: نفس المصدر ، ص ٥٠٠ .

الى حبهما للعلماء ورجال الدين من كافة الملل والنحل ، كما ان ما قام به هذا العالم في مراغة (٣٥) قد اثار نهضة في العلوم الاسلمية التي كانت قد معرضت لضربة شديدة عقب القضاء على عدد كبير من العلماء والفقهاء اثناء غزو هولاكو لبغداد وغيرها من مدن الاسلام في ايران والعراق والشام .

ولم یکن نصیر الدین الطوسی هو المستشار المسلم الوحید الذی الستعان به هولاکو ، فقد عین هذا الملك المغولی معین الدین بروانة وزیرا له غی بلاد سلاجقة الروم فی آسیا الصغری بجانب حکامها من السلاجقة الذین کانوا قد اعلنوا الطاعة والخضوع للمغول ، کما عهد هولاکو ، بحکم بغداد الی الامیر علی بهادر ، وعین معه مؤید الدین بن العلقمی وزیرا له ، ولما توفی هذا الوزیر تولی ابنه عز الدین ابی الفضل الوزارة فی بغداد ، اما منصب صاحب الدیوان بها فقد عین فیه هولاکو المؤرخ الصاحب علاء الدین عطا ملك الجوینی صاحب کتاب «تاریخ جهانکشنای » ای تاریخ فاتح العالم ، والمقصود به جنکیز خان ، کما عین هولاکو الحاه شمس الدین محمد الجوینی فی منصب به جنکیز خان ، کما عین هولاکو الحاه شمس الدین محمد الجوینی فی منصب الدیوان للبلاد کالها واطلق یده فی حل الامور وعقدها(۳۵) .

وقد استمر هذان الأخوان في منصبيهما في عهد أبغا بن هـولاكو ( ١٦٤ - ١٨٠ هـ/١٢٦٥ - ١٢٨١م ) ، وأمر بأن يكون علاء الدين الجويني حاكما مطلقا في بغداد(٣٧) ، ولما عزل هذا الرجل عن منصبه نتيجة لتآمر

<sup>(</sup>٣٥) مراغة مدينة مشهورة في بلاد أذربيجان كثيرة السكان غزيرة الاشجار كثيرة الأنهار كانت مشتى لايلخانات ايران ، وهي مدينة محدثة اتخذت اسمها هذا ايام مروان بن محمد آخر خلفاء بني أمية . انظر ابن الموطى: الحوادث الجامعة ، حاشية(١) ص ٢٩ ، القلقشندي : صبح الأعشى ج ٤ ص ٣٥٩ ، ٣٦٠ .

<sup>(</sup>٣٦) رشيد الدين الهمدانى : نفس المصدر ، المجلد الثانى ج ١ ص ٣٣٨ ، ابن الفوطى : نفس المصدر ، ص ٣٣١ ، ٣٣٨ ، ابن الوردى : تاريخه ، ج ٢٠ص ٢٧٦ ، الصياد : نفس المرجع ، ص ٢٧٦ ٢٧٢ ، ٣٢٤ .

<sup>(</sup>۳۷) ابن العبرى : نفس المصدر ، ص ۹۷ .

شحنة بغداد ونائبه اسحاق الأرمنى ضده ، عين أبغا فى هذا المنصب واحدا من نفس اسرة الجوينى(٣٨) ، كما عين حكاما مسلمين فى باقى انحاء مملكته : فى فارس وديار بكر وأصفهان ومعظم ولايات العراق العجمى وقزوين وديار ربيعة وكرجستان ، وانعم على ما يقرب من مائة عالم كبير من تلاميذ نصير الدين الطوسى ممن كانوا مقيمين فى تبريز ، كما اتخذ قائدا مسلما يسمى. عبد الله آتا ضمن قواده الاخرين(٣٩) .

استمر ایلخانات ایران نی اسناد منصب الوزارة والمناصب العلیا الاخری الی المسلمین وخاصة نی عهد الایلخان المسلم احمد تکودار ابن هولاکو ( ۱۸۰ – ۱۲۸۱ – ۱۲۸۱ م ) و با اسند ارغون بن ابغا بسن هولاکو ( ۱۸۳ – ۱۲۸۰ه/ ۱۲۸۱ – ۱۲۹۱م ) الوزارة الی الیهودی سسعد هولاکو ( ۱۸۳ – ۱۲۸۰ه/ ۱۲۸۱ – ۱۲۹۱م ) الوزارة الی الیهودی سسعد الدولة اضطهد هذا الوزیر المسلمین اضطهادا کبیرا ، ولکن هذا الاضطهاد انتهی بموت هذا الوزیر وذلك الایلخان ، واستأنف المسلمون تولیهم لمنصب الوزارة نی عهد الایلخان الجدید المسمی کیخاتو بن ابغا ( ۱۹۰۰ – ۱۹۰۶ه / ۱۲۹۱ – ۱۲۹۱ م ) ، فقد تولاها الخواجا(۱۶) صسدر السدین احمد بسن عبد الرزاق الخالدی الزنجانی الذی لتبه کیخاتو بلقب ( صدر جهان ) ، ای صدر العالم ، کما عین اخاه قطب الدین احمد تاضیا للقضاة ، وولاه نظرارة العالم ، واسند الیه حکم مدینة تبریز عاصمة الدولة واسند الی ابن عمله العراق ولتبه بلقب قوام اللك ، وبلغ نفوذ صدر الدین حدا جعله یستبد حکم العراق ولتبه بلقب قوام اللك ، وبلغ نفوذ صدر الدین حدا جعله یستبد بالسنطة السیاسیة والاداریة والعسکریة نی الدولة دون الامراء والقواد ، با حملهم عای التآمر ضده والوشسایة به عند کیخاتو ، الذی سرعان.

<sup>(</sup>٣٨) ابن الوردي : نفس المصدر ، ج ٢ ص ٢٢٩ .

<sup>(</sup>٠٤) الخواجا ( الخوجة ) لفظ معناه المعلم والتاجر والكاتب ، انظرر سعيد عاشور : نفس المرجع ص ١٣٤ .

حا اكتشف المؤامرة واصدر فرمانا يتضمن وضع البلاد كلها تحت تصرف صدر جهان ، وفوض اليه تدبير شئون الدولة تفويضا كاملا(١٤) .

وقد كان لاسمناد هذه الوظائف العليا وغيرها من الوظائف الدنيا الى المسلمين اثر كبير في نقل الثقافة الاسلامية الى الموظفين الآخرين من المغول وف انتشار الاسلام بينهم وبين خوانين المفول وامرائهم نتيجة للاحتكاك والمعايشة المستمرة والاتصال الدائم بين الموظفين المسلمين وبين زملائهم وسادتهم من المغول ، فمن الأمراء الذين أسلموا نتيجة لهذه السياسة الأمير المحسد اوغدول بن بسوري بن جفتا السذي كان قائسدا حسن قسواد أبغسا بسن هولاكسو ، والأمسير حسسن بسن بسوةو الذي كان صديقا لكيفاتو منذ الطفولة وهناك بعض الايلخانات الذين اسلموا اليضا نتيجة لتأثير الموظفين المسلمين المتصلين بهم عمثل احمد تكودار والسلطان .محمود عازان الذي تولي حكم ايران ( ٦٩٤ ــ ٧٠٣هـ/ ١٢٩٥ ــ ١٣٠٤ م ) واعتنق الاسلام وجعله دين الدولة الرسمى نتيجة لتأثير وزيره وقائده المسلم حاجى نوروز . وكان هذا القائد الداهية قد نصمح غازان بتسرك البوذية والتحول الى الاسلام كي يحصل على عرش ابيه ، مما يسدل على ازدياد خفوذ الاسلام في بلاط المغول في ايران ، ولما نجح غازان في ارتقاء العرش أعلى شأن هذا القائد وجعله قائدا عاما للجيش وأميرا للأمراء ، كمسا عهد جمنصب الوزارة الى صدر جهان احمد الزنجاني ، وارتفع تسأن الاسلام واقبل المفول بالآلاف على اعتناقه اقبالا شديدا حتى ان الأمير فيروزكوه أسام هسو ونمانون الفا من اتباعه وصناديد قومه وأكابرهم من المغول(٢٦) .

وهكذا كانللوزراء والموظفين المسلمين اثر كبيرنى تحويل المغول نسي ايران الى

Saunders: op .cit., p. 135.

<sup>(</sup>۱۶) رشيد الدين المهدانى : نفس المصدرم٢،ص ١٧٩٠١٥٠٠٠، شرفخان البدليدى : نفس المصدر ، ج٢ص١١ ، ١٢ ، ابن الفوطى : نفس المصدر، ص ٧٤٤ .

<sup>(</sup>۲۶) رشید الدین الهمدانی: نفس المصدر ، م ۲ ج ۲ ص ۶۰ ، ۲۶ ، ۸۸ ، ۱۸۲ ، شرف خان البدلیسی: نفس المصدر ، ج ۲ ص ۱۵ ، ۱۲ ، ۱۸ ، ۱۸ ، ارتولد: نفس المرجع ، ص ۱۶ س ۱۸ ، ارتولد: نفس المرجع ، ص ۲۲۲ .

الاسلام حتى قال ابو الفدا عن احدهم وهو على شماه وزير السلطان ابى سعيد ( ٧١٦ - ٧٦٦هم / ١٣١١ - ١٣٣٥م ) انه « هو الذى نسبج المودة بين الاسلام والنتر » ، وانه هو الذى انشا بتبريز الجامع الذى لم يكن له نظير (٣٤) فقد كان هؤلاء الوزراء والموظفون - كما راينا - ينشئون المساجد والمدارس والمراصد والمستشفيات وغيرها من المرافق العامة التى بثت الروح فى جسد الثقافة الاسلامية من جديد ، واستمر هؤلاء الوزراء فى هذا الاحياء الثقافى حتى نهضت الثقافة الاسلامية وتسللت الى عقول المغول وقلوبهم ، ساعد على ذلك ان منصب الوزارة كما رأينا كان يتعاقبه الأبناء عن الاباء مثل اسرة الجويني وصدر جهان الزنجاني ورشيد الدين بن غضل الله الهمسداني (٤٤) وغيرها من الاسرات التى تعهدت هذا العمل العظيم وكان الهافضل كبير فى تحويل.

وفى دولة المغول فى تركستان وما وراء النهر حدث نفس الشيء . فقد اتخذ ايلخانها جفطاى لنفسه طبيبا مسلما يسمى مجد الدين رغم ان هدا الايلخان كان يكره المسلمين كرها شديدا ، كما اتخذ من أحد اثرياء التجار المسلمين وزيرا له ، وكان هذا الوزير يسمى قطب الدين حبش عميد ، وهو مواطن من منطقة اوترار قرب بخارى ، وكان له نفوذ ومكانة بارزة عند المغول لدرجة أنه جعل لكل واحد من ابناء جغطاى رهيقا له من ابنائه هو . ولك أن تتصور مدى التأثير الذى يمكن أن يحدث من هذه الرفقة ، خاصة أذا عرفت أن حفيد هذا الايلخان اعتنق الاسلام وتسمى باسم مبارك شاه ، واستمر أقرا هولاكو ) ( ١٤٠ – ١٤٥ هـ ١٢٤ مـ ١٤٠ مـ ١٢٥ مـ ١٢٤ مـ ١٢٥ مـ والذى كان تحت وصاية ( قرا هولاكو ) ( ١٤٠ – ١٤٥ هـ ١٢٤ مـ ١٢٤ مـ ١٢٤ مـ ١٢٤ مـ ١٢٥ مـ ١١٥ مـ ١١٥ مـ ١٢٥ مـ ١٢٥ مـ ١٢٥ مـ ١٢٥ مـ ١٢٥ مـ ١١٥ مـ ١٢٥ مـ ١١٥ م

<sup>(</sup>۲۳) تاريخه ، ج ٤ حس ٩٦ .

<sup>(</sup>٤٤) شرف خان البدليسى : نفس المصدر : ج ٢ ص ٢٠ ، ٣٠ ، ٣٠ أربرى : نفس المرجع ، ص ١٨٤ .

Saunders: Op. cit., p. 141.

<sup>(</sup>٥٥) بارتولد: نفس المرجع ، ص ١٩٧ ، ١٩٩ ، غامبرى: نفس المرجع ص ١٨٨ ، ١٨٩ ،

ولما غلت زمام الأمور من يد الماتون (أيوسكون) ازاء التنازع على العرش نصب الخان الأعظم كيوك خان (ييسو مانجو بن جفطاى) رئيسا لأسرة جفطاى وحاكما لتركستان وما وراء النهر ( ١٤٥ - ١٥٠ه/ ١٢٤٧ ـ ١٢٥٢ م ) ، ولم يلبث هذا الحاكم الجديد أن أتخذ من الامام والعالم الورع الخواجا بهاء الدين المرغلاني (المارغيناني) (الذي أثساد بذكره الجويني وأثنى عايه كل الثناء ، وزيرا له وناصحا وجعله نائبا عنه في حكم ملاد ما وراء النهر ، وصار بيت هذا الوزير العالم مقصدا لكل العلماء المبرزين المعاصرين ، وكان هذا الوزير نفسه يجمع في ثقافته بين العلوم الدينيــة والدنيوية ، وكان أبوه يتولى منصب شيخ الاسلام في فرغانة قبل الفتسح المغولي ، لذلك لا عجب ان استعادت العلوم الاسلامية مكانتها وتم أحياؤها من جديد أثناء فترة حكم هذا الوزير ، كما تأثر بنشاطه ذاك عدد كبير من الموظفين غير المسلمين من المغول واعتنتوا الاسلام ، وخير مثال نضربه على خاك هو كورجوز Korgus نائب الايلخان في خراسان الذي كان ايغوريا تركيا من بش باليق ، وكان يدين بالبوذية ولكنه اعتنق الاسلام قرب نهاية حياته ، واعاد طبقة الوظفين الفرس المسلمين الى اعمالهم ، واعاد بنساء مدينة طوس ، وحمى السكان المسلمين من عسف المفول (٢٦) . كل ذلك كان يتأثير الوزير المرغلاني وتأثير أسرته وأتباعه ٠

وهناك أسرة الحسرى كسان لها فضل عظيم في التسأثير على المفول وفي نشر الاسسلام بينهم وفي احيساء الحركة الاسلامية وتنشيط الثقافة الاسسلامية في بسلاد ما وراء النهر وتركستان وتنشيط الثمرة هي أسرة تاجر خوارزمي يدعى محمود يلواج ، كان جنكيز خان تذك الأسرة هي أسرة المه الى محمد خوارزم شاه عام ١١٨ه/١١١م ، ثم عينه واليا على خان باليق ( بكين ) ثم جعله نائبا عنه في حكم بسلاد ما وراء النهر ، وظل محمود يلى هذا المنصب في عهود أبناء جنكيز خان الذين خلفوه على عرش الخانية ، وبنل جهودا كبيرة في تعمير ما خربه المفسول وفي اصلاح ما فسد من أحوال الناس وتخفيف آلام الضربة القاسية التي أوقعها

Saunders : op. cit., p. 107.

Barthold: Turkestan down the Mongol Invasion, pp. 467, 477; The Cambridge History of Iran, v. 5, pp. 337-338.

<sup>(</sup>٢٦) غامبرى: نفس المرجع ، ص ١٨٩

المغول بالرعايا مى تلك المنطقة اثناء غزوهم لها ، مشعر الناس بالطمأنينة والأمان (٤٧) .

وقد صعد نجم هذا الوزير المسلم في عهد كيوك خان خليفة جنكيز خان ، اذ نصبه حاكما على مملكة الخطا ، كما تم تعيينه في عام ١٢٥٨م/١٥١م حاكما على بلاد الصين في عهد منجو خان الذي قسم الامبراطورية بين اخيه هولاكو الذي اختص بالبلاد الغربية وبين محمود ياواج وابنه مسعود الدي تم تعيينه حاكما لتركستان وما وراء النهر وبلاد الأويغور وفرغانة وخوارزم وبذلك اصبح النصف الشرقي من امبراطورية المغول والذي يمتد من شواطيء جيدرن الى منتهى بلاد الخطا والصين تخضع لحكم « الصاحب المعظم يلواج وواده مسعود بيك » واستمر محمود يلواج في مباشرة مهامه السياسية في حكم البلاد الموكولة اليه حتى وفاته عام ١٢٥٢ه/١٥٢م رغم التغييرات السياسية المتعددة ، واستطاع ايضا ان يترك هذا الحكم لأبنائه من بعده ، غظل ابنه مسعود في حكم السيالوسطى حتى وفاته عام ١٢٨٨ه/١٨٩٩مواستمر غظل ابنه مسعود في عهد تايدو حفيد اوكتاى والمتغلب على اولاد جغطايفي ملاد ما وراء النهر وتركستان وفي عهد بعض ايلخانات بني جغطساي انسيسهم(١٤٨) .

وقد قام محمود يلواج وأبنائه من بعده بأداء مهمتهم خير قيام ونهضوا مبتك البلاد نهضة مباركة ، فازداد العمران وانتشرت المدارس التي اسسها مسعود من ماله الخاص في بخارى وكاشغر وغيرهما ، والتي سميت باسم المدارس المسعودية نسبة الى بانيها . وقد قامت هذه المدارس بدور كبير غي نشر الثقافة والعقيدة الاسلامية بين المغول الفاتحين وحافظت على التراث الاسلامي من الضياع وذخرت بالائمة ومشايخ الاسلام والمدرسين الذين أغدقت عليهم العطايا والمنح (٩) .

<sup>(</sup>۷۶) الصياد: نفس المرجع ، ص ۱۵۳ - ۱۵۵ ، ۱۹۸ ، بارتولد: نفس المرجع ، ص ۱۲۵ ، ۱۸۵ ، ۱۸۸ .

<sup>(</sup>۸۶) ابن العبرى: نفس المصدر ، ص ۶۱۶ ، رشسيد الدين: نفس المصدر م ۲ ج ۲ ص ۲۲ ، بارتولد: نفس المرجع ، ص ۱۸۲ ، ۱۸۷ ، الصياد: نفس المرجع ص ۲۱۰ ، ۲۱۱ ،

Saunders: op. cit., p. 177.

<sup>(</sup>۶۹) الصياد: نفس المرجع ، ص ۲۱۰ ، ۲۱۱ ، بارتولد: نفس المرجع ، ص ۱۸۱ ، فامبرى : نفس المرجع ، ص ۱۸۶ .

وفى ايلخانية التبيلة الذهبية فى بلاد القفجاق كان اول ايلخاناتها هو باطر العلم العدم المراكبة المراكبة

ولا شك ان ادارات الدولة ومناصبها أعطيت للمسلمين عقب تـولى بركة خان العرش ( ١٥٤ — ١٢٥٨ /١٠١ — ١٢٦١م) ، اذ كان هـذا الخان كما سبق القول مسلما ، وكان أول من أسلم من خوانين المغول كافة ، وعمل بكل جهده على صبغ الدولة بالصبغة الاسلامية ، واتخذ في سبيل ذاك من احدالمسلمين وزيرا له يسمى شرفالدين، وهواحد مواطني مدينة قزوين، وكان هذا الوزير يتقن العربية والتركية (١٥) ، وفي عهده وعهد من اتى بعده توافد على بلاد التفجاق الكثير من العلماء والفقهاء فرارا من بطش هولاكور وابنه أبغا ، وتم تعيينهم في مناصب الدولة المختلفة . وقد أشار ابن بطوطة فيها بعد الى كثير من الفقهاء والعلماء الذين وفدوا على هذه البلاد من ايران والعراق والشام ومصر ، وتولوا مناصب علمية وقضائية وكان لهم تأثيرهم والعراق والشام ومصر ، وتولوا مناصب علمية وقضائية وكان لهم تأثيرهم الكبير في تحويل مغول القبيلة الذهبية في بلاد القفجاق الى الاسلام (٣٥) ، لاننا وكما سنرى نجد أن الحركة الاسلامية في تلك البلاد كانت حركة دافقة وقوية لدرجة أن مسلمي مغول القفجاق اظهروا موالاتهم منذ البداية للخليفة المباسية بعد

<sup>(50)</sup> Howorth: op .cit., v. 2, pp. 92-93.

<sup>(51)</sup> Ibid: voi. 2, p. 17.

<sup>(52)</sup> Ibid: vol. 2, pp. 105-117.

<sup>(</sup>٥٣) رحلة ابن بطوطة ، ص ٢١٥ ، ٢١٩ ، ٢٣٨ - ٢٤٠ .

انتقالها الى القاهرة(٥٤) . واذا كان هذا هـو تأثير الوزراء والموظفين والفقهاء المسلمين على المغول في ممالكهم الثلاث في تبريز وسمرقند وسراى، عما بالك بتأثير السكان المحليين من فرس وترك وعرب .

### } ــ تأثير السكان المحايين على المغول:

يعتبر هذا العامل من اهم العوامل التي اثرت في المغول ودفعت بهم الى تشرب الحضارة الاسلامية ثم الى اعتناق الاسلام • ذلك ان المغول بعد أن اتموا فتح معظم البلاد الاسلامية في آسيا وجدوا أنفسهم يختلطون بأناس بفوقونهم بكثير في الحضارة والثقافة والفكر (٥٥) • وهؤلاء الناس اما فرس او نرك • فالفرس كان لهم تاريخ حضاري عظيم سواء قبل فتح الاسلام لبلادهم أم بعد ذلك الفتح • وقد تسربت مظاهر الحضارة الفارسية تدريجيا الى بقية اتحاء الدولة الاسلامية وخاصة ايام الدولة العباسية واثرت في الاتراك الذين حاوا محل الفرس في الاستئثار بالنفوذ في دولة الاسلام منذ العصر العباسي خاوا محل الفرس في الاستشاموا كما استسام العرب والترك امام السحر الغارسي ولم يستطيعوا مقاومته ، وامتزجوا امتزاجا تاما بروح هذا الشسعب الفارسي حيوية ونشساطا(٥٦) •

وقد نقل الكتاب والموظفون المسلمون الى المغسول البسرابرة الذين المستخدموهم في ادارات الدولة وفي بلاطهم ، النظم والخبرات والتقاليد المخسارية التي كانت تزخر بها الثقافة الفارسية الاسلامية والتي كانت قسد نداعت بعيدا فيما وراء حدود ايران ، واصبحت الفارسية تقريبا هي اللغسة الرسمية للبلاط المغولي ، والدليل على ذلك ان رسالة كيوك خان التي ارسلها ردا على رسالة البابا انو سنت الرابع ، ورسالة منجوخان للويس التاسع

Saunders: op. cit., p. 177.

<sup>(</sup>٥٤) المبرى: التعريف بالمصطلح الشريف ، ص ٧٧ .

التلقشندي : نفس المصدر ، ج ٤ ص ٣٠٩ ، ٣١٠ .

Howorth: op cit., vol. 2, p. 118.

<sup>(55)</sup> Saunders : op .cit., p. 184.

<sup>(</sup>٥٦) اربري : نفس المرجع ، ص ٣٩

كانتا مكتوبتين باللغة الفارسية . ولا ننسى ان كيوك ومنجوخان من الخوانين العظام الذين كانوا يقيمون في تراقورم في بلاد الخطا والصين وليس في ايران او في آسيا الوسطى حيث تسود الثقافة الفارسية ، مما يدلنا على مبلغ تأثير هذه الثقافة القوى ، حتى ان التجار المسلمين في كافة أنحاء الامبراطورية المغولية كانوا يستخدمون اللغة الفارسية في عملياتهم التجارية حتى أصبحت هي اللغة المتداولة في آسيا(٥٧) ، وحتى قال احد كتساب الغرب بأن الاسلام الذي غزا المغول في النصف الغربي من امبراطوريتهسم وخاصة بعد اسلام غازان عام ٢١٣ه/١٨ ، واوزبك في عام ٢١٧ه/ ١٣١٢ مكان اسلاما فارسيا ، لأن مجد العرب – في نظره – وسمو شأنهم كان تد انتهى بمذبحة بغداد عام ٢٥٦ه/١٨ ، تلك المنبحة التي هوت على اثرها سلطة العباسيين ودولتهم وهوت صعها مراكز الثقافة العربية واللغة العربية التي تراجعت من بغداد الى القاهرة حيث ازدهرت هناك من جديد . العربية التي تراجعت من بغداد الى القاهرة حيث الدهرت هناك من جديد . ومعل الشاعر الفردوسي – في عصر سيطرة المغول – ما فعله دانتي فيمة وفعل الشاعر الفردوسي – في عصر سيطرة المغول – ما فعله دانتي فيمة بعد الابطالية ولوثر للالمانية (٥٨) .

وقد تجاوب المغول مع تلك النهضة الفارسية وتأثروا بها ، فاتخذوا الفارسية لسانا لهم هي البلاط كما اشرنا ، وتركت الثقافة الفارسية الاسلامية انطباعها عليهم وعلى قوادهم ، لأن اللغة الغولية لم تكن أبدا أداة للثقافة والعاوم والآداب ، ولم تنشر ابدا وراء مهدها الأصلى ، وهزمت بسهولة في تنافسها مع الفارسية والأويغورية التركية ، وكان هذا مما ساعد على دخول المغول في الاسلام ، نتيجة لاستخدامهم هذه اللغة الاسسلامية في بلاطهم وفي تثقيف أنفسهم ، ونتيجة لمعايشة اهلها المسلمين في ايران ، واختلاطهم بهم واندماجهم سويا عن طريق المصاهرة حتى ذاب المغول في النهاية في هذا المحيط الفارسي العظيم (٥٠) .

(٥٩) رشيد الدين الهمدانى : نفس المصدر م ٢ ج ١ ص ٨٤

Saunders : op. cit., pp. 116, 190

<sup>(57)</sup> Saunders : op cit., p. 184.

<sup>(58)</sup> Ibid: p. 184.

وكما كان للفرس وثقافتهم تأثير كبير على المغول وخاصة مغول ايران وعلى تحولهم الى الاسلام ، فقد كان للترك أيضا تأثير عظيم فى هذا المضمار وخاصة فى مملكة المغول فى بلاد التفجاق ومملكتهم فى آسيا الوسطى (تركستان وما وراء النهر) . ذلك أن مغول هذه البلاد وجدوا انفسهم يعيندون بين قبائل تركية قديمة المعهد بالاسلام ، ويشتركون معها فى نفس الوقت فى الأصول العرقية ، ويتشابهون معها فى كثير من العادات والتقاليد والميول والنزعات(٢٠) . وكان عنصر الترك هو الذى يحكم العالم الاسلامي الشرقى منذ أن استولى السلاجقة على بغداد عام ٤٤٤هـ/٥٥٠ م واستولى سلاطين الماليك وهم اصلا من الترك القفجاق على مقاليد السلطة فى مصر وبلاد الشام منذ عام ٨٤٢هـ/١٢٥٠ ، وظل هذا العنصر يحكم عالم الاسلام منذ ذلك الحين وحتى الحرب العالمية الأولى(٢١) .

وكان معظم الترك قد دخلوا في الاسلام قبل العصر المغولي بكتين وشربوا حضارة الاسلام وصارت الأمم التركية بصورة عامة في مستوى حضاري اعلى بكثير من مستوى المغول الحضاري(٦٢) ، ولذلك كان تأثيرها كبيرا على هؤلاء المغول الذين حكموا وعاشوا في بلاد آسيا الوسطى وبلاد التفجاق ، خاصة وأن هؤلاء المغول كانوا اقلية بالنسبة لجمهرة السكان الذين كان معظمهم من الترك ، ذلك أن المغول لم يهاجروا إلى البلد الاسلامية التي فتحوها كاملة كما فعل السلاجةة الترك عندما استولوا على غربي آسيا ، بل مكث المغول في البلد التي فتحوها على شمكل حاميات عسكرية كبيرة تسند حكمهم لها وتضمن خضموعها لهم ، وبقيت جمهرتهم في منغوليسا(٦٣) ،

وام تعش هذه الحاميات المغولية بمعزل عن السكان المحليين ، فقد اختلطت بالجند الآخرين من الترك والأويغور المسلمين ، ذلك ان المغول اعتمدوا على هذه العناصر في تزويد جيوشهم بالجند الى حد كبير ، وهذا

<sup>(</sup>٦٠) انظر ، ص ١٤ ، ١٥ ارنولد: نفس المرجع ، ص ٢٧٠ ٠

<sup>(161)</sup> Sauners : op cit., pp. 176-177.

<sup>(62)</sup> Ibid, : p. 176.

<sup>(</sup>٦٣) بارتولد: نفس المرجع ، ص ١٦٥ .

الاعتماد يعود الى عصر جنكيز خان نفسه . فقد اعتمد هــذا الخــان فى تزويد جيشه بالرجال والجند على القبائل التركية التى تحولت من العداء الى الولاء له ، وأصبحت قبائل الترك فى الشرق مثل قبائل الكرايت Keraits ، والنايمـــان Naiman ، والأويرات Oirats ، والأويغور Vighurs فى خدمته ، وصارت مثالا نسيج عليه الاتراك الآخرون فى الغرب مثل قبائل القـــرلوق Karluks والقرغيز والبلغار والقبجاق Kipchaks ، وبذلك تفوق العنصر التركى كثيرا فى العدد على المغول الأصليين فى الحرب المفولية أو فى الجيش المغولي) .

وكانت معظم هذه التبائل التركية التي خدمت في جيش جنكيز خان وفي جيوش ابنائه من بعده ، تعتنق الاسلام ، ولذلك اصبحت جيوش المغول تغمم عددا كبيرا من الجند المسلمين الترك بالاضافة الي كتائب من مسلمي قاباليتي عاصمة القرلوق ، والماليق للحدي مدن تركستان الشرقية(٥٦) ، وايدي قوت أمير الأويغور الشرقيين ، وكان هذا الأمير قد خضع هو وقومه جميعا من تلقاء أنفسهم المغول ، وكان أغلبهم من المسلمين ، واتخسف جنكيز خان من هذا الأمير حليفا له في حسروبه في بلاد العسين وفي بلاد على وراء النهر(٦٦) ، كما أن بخاري استسامت لجنكيز خان عام ١١٧هم ، ١٢٢م على يد قائد تركي مسلم يدعي طاهر بهادر ، مما يدل على مدى التحام التسلي بهدذا الفساتح الجديد ، واذلك نمانه عندما سسقطت بخاري في العام التالي بعد تجدد المقاومة بها(١٧) ، لم يفت جنكيز خان أن يعهد الي جرس نصفه من الأتراك والنصف الآخر من المغول بأن يقدوم على يعهد الي جرس نصفه من الأتراك والنصف الآخر من المغول بأن يقدوم على حراسة أعيان المدينة حتى لا يلحق بهم ضرر أو أذي(١٨٠) ،

<sup>(64)</sup> Saunders : op. cit., p. 176.

<sup>(</sup>٦٥) بارتولد: نفس المرجع ، ص ١٦٢ ، ١٦٣

<sup>(</sup>٦٦) غامبري: نفس المرجع ، ص ١٦٣ .

<sup>(</sup>٦٧) لم يحرق جنكيزخان مدينة بخارى ويقتل سكانها جميعا الا عندما ظهر نيها بعض جند السلطان محمد خوارزم شاه الذين كانوا مستترين وايدهم اهالى المدينة في تصديهم المغول ، فانتقم المغول من هؤلاء الجند ومن سكان المدينة جميعا .

انظر: فامبرى: نفس المرجع ، ص ١٧١ .

<sup>(</sup>٦٨) هامبري : نفس المرجع ، ص ١٦١ ، ١٧١ ٠

وحدث نفس الشيء في بلاد القبيلة الذهبية (بلاد القفجاق) ، فقد ذاب الغول في سكانها من الترك ، وحلت اللغة التركية محلل المغولية أيضا وصارت لغة التخاطب بين الناس ، ونقشها خوانين المغول على عملاتهم التي صكوها قبل نهاية القرن السابع الهجري / نهاية القرن الثالث عشر للميلاد ، واكتشف التجار والرحالة في بلاد القفجاق بسرعة أن التركية اكثسر فائدة لهم من المغولية سواء في حياتهم العادية ام في عملياتهم التجارية(٧٠).

ولما كانت معظم توات المغول من الناطقين بالتركية على هذا النحو ، فقد تقدمت هذه اللغة ـ وهى احدى لغات الاسلام الثلاثة : العربيــة والفارسية والتركية ـ عبر آسيا مع الجيوش المغوليــة وسادت مناطق الاستبس الأوربية الآسيوية وفيما وراء ذلك ، وبذلك دفع المغول دون ان يشعروا ورغم كونهم وثنيين في تلك المرحلة ، وهى مرحلة الفتوحات ، الاسلام الى أرض جديدة لم تطأها قدمه من قبل ، وتأثروا هم في النهاية بهذا المحيط التركي الاسلامي الذي كانوا يعيشون فيه ، وتقلصت لغتهم وارتدت المي مواطنها الأولى في منغوليا ، وسادت اللغة التركية بينهم وتحدثوها(۱۷)، بل واخذوا اسم دولتهم من قبائل القفجاق التي عاشوا بينها ، فصارت تعرفه باسم دشت تفجاق او خانية القفجاق ، وعرفها كتاب اوربا باسم القبيــلة الذهبيــــة(۷۲) .

Saunders : op .cit., p. 190.

(70) Ibid: p. 158.

(71) Ibid: p. 176.

(72) Howorth: op. cit., p. 2, pp. 1, 17

<sup>(</sup>٦٩) المرجع السابق ، ص ٢٠٥ .

وبذلك صار الضغط الاسلامى على مغول تلك البلاد مركزا وتويا ، ورغم أن خلفاء بركة خان المسلم المباشرين كانوا في الغالب وثنيين ، الا أن التأثير الاسلامى كان يأتى متدفقا من بلاد ما وراء النهر وخوارزم ، ومن بلاد سلاجقة الروم ، ومن بلاد البلغار المسلمين الذين كانوا يسكنون وادى الفلجا الاوسط،حيث كان هذا الوادى يمثل العمود الفقرى لمغول القبيلة الذهبية (٧٣) . ثالغة السائدة وهي اللغة التركية لله السلامية ، لأن متحدثيها من الترت كانوا مسلمين والمغول بالنسبة لهم الترت كانوا مسلمين والمغول بالنسبة لهم الترت كانوا مسلمين والمعلى والترك متشابهة نظرا لاشتراكهما كما اشرنا في الجنس والأصل ، ولذلك فليس اسلام المفول في تلك البلاد وغيرها من البلاد الاسلامية التي حكموها واقاموا فيها بمستغرب ، بل كان امسرا متوقعا ، ولكن المسالة كانت مسألة وقت لا غير ، وقد ساعد على ذلك عامل حكمها المغول .

### ه ــ تأثير الطرق الصوفية:

نمت كثير من الطرق الصوفية وانتشرت في كافة انحاء العالم الاسلامي وخاصة منذ ان اصيب هذا العالم بالغزو الصليبي في اواخر القرن الخامس الهجري/الحادي عشر للميلاد ، وأصيب ايضا باستبداد حكامه وظلمهم للرعية ثم اصيب اخيرا بكارثة الكوارث وهي سقوط الخلافة العباسية في بغداد على ايدي المغول عام ١٢٥٨ه/١٢٥م وما صاحب ذلك من قتل مئات الألوف من المسلمين ، ومن تخريب العديد من المدن والاقاليم ، واثناء هذه الظروف السيئة التي أحاطت بالعالم الاسلامي من الداخل والخارج لجا كثير من المسلمين الى التصوف يلوذون به كأسلوب من اساليب المقاومة السلبية(٤٧) ، ثم تحول هذا الدور السلبي الى دور ايجابي مشمهود حينما حمسل كثير من الصوفيين السلاح لمقاومة المغول بقدر ما يستطيعون ، وبعد أن اخضع المغول الصوفيين السلاح لمقاومة المفول بقدر ما يستطيعون ، وبعد أن اخضع المغول

<sup>(</sup>۷۳) العمرى: نفس المصدر ، جـ ١٦ ، ق ٣ ورقة ٥٠ ،

Saunders: op. cit., p. 158.

<sup>(</sup>٧٤) بطروشونسكى : الاستلام في ايران ، ٣٣٤ .

بلاد الاسلام في المشرق لنفوذهم وحكمهم ، بذل الصوفيون جهدهم كله عتويل هؤلاء الفزاة المدمرين الوثنيين الى الاسلام .

ومما شبعهم على ذلك ان المغول كانوا يكنون احتراما كبيرا للصوفيين ولا يلحقون بهم شيئا من الأذى الا اذا اظهروا متاومة للفرو العدر الالمغولى . وربما كانت هذه سياسة اتبعها المغول دهاء منهم ومكرا حتى يبعدوا هؤلاء الرجال الذين اشتهروا بالتقوى والورع الشديد عن التفاف جماهير الناس حولهم ، وحتى لا يتعرض حكمهم للمتاومة واثارة التلاقل على يد هؤلاء الصوفيين واتباعهم ومريديهم . وهذا هو تفسير موقف جنكيز خان من الصوفى الكبير الشيخ نجم الدين الكبرا احمد بن عمر مؤسس الطريقة الكبراوية حينها ارسل اليه يطلب منه أن يخرج من خوارزم حتى لا يتعرض للاذى الثاء غرو المغول لها . وقد غوت هذا الشيخ على جنكيز خان غرضه فرفض طلبسه واشترك في متاومة الغزو المغولي لخوارزم واستشهد عام ١١٢٨ه/١٢١١م عندما هزم خوارزم شاه وسقطت دولته غي يد جبكيز خان في ذلك العام(٧٥).

وقد استغل بعض الناس احترام المغول للصوفيين فكانوا يلبسون خرقة الصوفية ويتشبهون بهم حتى لا ينالهم أذى المفول . وكان البعض الاخر يودعون اموالهم عند هؤلاء الصوفيين حتى لا تتعرض تلك الأموال لنهب المغول وسلبهم ، مثال ذلك ما شعله الشاعر كمال الدين اسماعيل السذى لبس خرقة الصوفية وتشبه بهم وأقام في زاوية خارج مدينة اصفهان عندما اغار المفول على هذه المدينة عام ٥٣٥ه/ ١٢٣٧م ، فلم يتعرض له هؤلاء المفول بأذى ، وأودع اهل اصفهان اموالهم عنده ، ولما اكتشف المغول هذا الأمر اخذوا الأموال وعذبوه حتى الموت(٧٦) .

وقد استغل البعض الاخر اسم الصوفية لمقاومة المغول فثاروا عليهم تحت رداء الصوفية واعلامها ، مثال ذلك تلك الحركة التى قام بها رجل يعرف بنبى الكرم الدارانى ، وكان هذا الرجل فى حقيقة امره مشعوذا يرى الناس

<sup>(</sup>٧٥) الديار بكرى : نفس المصدر ، ج ٢ ص ٣٦٩ ، مخطوط كتاب غي التاريخ ، ورقة ٣٣٢ ، براون : نفس المرجع ، ص ٦٢٦ .

<sup>(</sup>٧٦) براون: نفس المرجع ، ص ٦٨٧ ، ٦٨٨ .

منه الاعاجيب ، ولكنه ادعى التصوف والولاية وتلقب بالمهدى وجمع الناس حوله عام ١٢٣٩م / ١٢٣٩ م وامر بقتل النصارى واليهود غى مدينسة بخارى وبنهب اموالهم ، كما اقنع رجاله والمحيطين به انه قادر على قتال المغول وهزيمتهم بقدرة الله سبحانه وتعالى دون احتياج الى سلاح ، فتبعه لذلك عدد كبير من العامة والدهماء ، وقاموا بقتل شحفة بخارى ومن معه من جند المغول ، واستقمل امر هذا الصوفى المشعوذ ، فتصدى له المغول وهزموه هو واتباعه الكثيرين وقتلهم شر قتلة(٧٧) ، حينئذ ادرك المسوفيون ومن يدور غى ماكنهم انه لا فائدة من المقاومة العسكرية أو العلنية ووجهوا جهسودهم كلها الى ناحية اخرى ، وهى العمل باصرار وباستماتة على قهسسر الشر والوثنية عند هؤلاء المغول بتحويلهم الى الاسلام .

ومن أشهر الطرق الصوفية التي كان لها دور كبير في هذا المضامل طريقة الحوجان التي اسسها يوسف همداني (ت٥٥ه/١٤٠م) والتي انتشرت بسرعة في خراسان ؛ والطريقة الكبراوية التي أسسها نجام الدين الكبرا (ت١٢٨ه/١٢١٦م) والتي كان لها نفوذ كبير في منطقة بخارى ؛ والطريقة القادرية التي اسسها عبد القادر الجيلاني (ت٢٢٥ه/١١٦٦م) في بغداد ؛ والطريقة الرفاعية التي اسسها احمد الرفاعي (ت٢٧٥ه/١٨٦م) في البصرة ؛ والطريقة السهرواردية التي اسسها في بغداد عبد القادر السهرواردي (ت٢٣٥ه/١٦١م) والطريقة الشيائية التي اسسها معين الدين الشين وبلاد السند ؛ الي غير ذلك من الطرق التي عددها بطروشوفسكي في كتابه وبلاد السند ؛ الي غير ذلك من الطرق التي عددها بطروشوفسكي في كتابه وخارجها(٧٨) .

وكان رجان هذه الطرق الصوفية يتومون بدور المدرسين في المدارس والوعاظ في المساجد ، وكانوا يتودون النساس القاومة الظلم والاضطهاد والاسستغلال الذي كانوا يتعرضن له على ايسدى الحسكام وأعسواتهم ، وكان دورهم الأساسي يتمثل في مقاومة النشاط التبشيري المسيحي المدعسم

Barthold: op cit., p. 469.

<sup>(</sup>٧٧) ابن الفوطى : نفس المصدر ، ص ١٢٨ ، ١٢٨ .

<sup>(</sup>۷۸) بطروشونسكى: نفس الرجع ، ص ٣٣٦ - ٣٤١ ،

بهن ملوك اوربا وبابوات روما والذى كان يلقى عطفا من بعض خوانين المغول واللخاناتهم قبل ان يتحولوا الى الاسلام ، وكما تصدى الصسوفيون للغزو المغولى بقدر ما امكنهم التصدى ووقع منهم شمهداء مثل نجم الدين الكبرا ، وركن الدين المام زادة اللذين استشمهدا اثناء دفاعهما عن جرجان وبخارى ، فقد تصدوا أيضا لهذا النشاط التبشيرى النصراني ونجحوا في ذلك النجاح كله ، وتوج نجاحهم بانتشار الاسلام بين المغول انفسهم في ايران ، وتركستان وما وراء النهر ، وبلاد القفجاق(٧٩) .

وكان لأتباع طريقتين صوفيتين دور كبير في اسلام كثير من المغول في نمرق الدولة حيث كان يعمل رجال الطريقة الكبراوية ، وفي غربها حيث كان يعمل رجال الطريقة الكبراوية الكبراوية تقصد سسبقت الاشارة الى انها تنسب الى شيخ العارفين ابى الجناب احمد بن عمر الخيوتي الخوارزمي المشهور باسم نجم الدين الكبرا ، وكان هذا الشيخ قبل ان يستشمهد اثناء غزو المغول لخوارزم عام ١٢٢٨ه/١٢٢١م قد طسار صيته وارتفع ذكره واصبح يتبعه عدد كبير من المريدين والاتباع والتلاميذ مشل الشيخ صفى الدين الباخرزي ، والشيخ نجم الدين الرازي ، والشيخ جمال الدين الجيلاني ، والشيخ مجد الدين البغدادي ، وبابا كمال الجندي ، وغيرهم كنسير (٨٠) .

وقد ارسل الشيخ نجم الدين الكبرا عددا من مريديه الى البلاد المختلفة للدعوة الى الاسلام واظهار شبعائره بها ، من هؤلاء سبعد الدين الحموى الذى ارسله الى خراسان ، وكمال الدين السرباقي الذي ارسله الى تركستان ، ونظام الدين الجددي الذي ارسله الى بلاد القفجاق ، وسيف الدين الباخرزي الذي ارسله الى بخارى(۱۸) . وقد استقر هؤلاء المريدون في هذه النواحي بعد استشمهاد شيخهم على يد المغول ، وكرسوا حياتهم للوعسظ والارشاد

(79) Ibid: p. 470

<sup>(</sup>٨٠) العينى: نفس المصدر ، ج ٢٢ ، ورقة ٧ ، الديار بكرى: نفس المصدر ، ج ٢ حس ١٢٥ ، بسراون: نفس المرجسع ، ص ١٢٥ – ١٢٨ ، بطروشوفسكى: نفس المرجع ، ص ٣٣٨ .

<sup>(</sup>٨١) العينى: نفس المصدر ، ج ٢٢ ، ورقة ٧ .

وتلقين مبادىء الاسلام لهؤلاء الغزاة المتوحشين أنفسهم ، وعمل بعضهم مى. البلاط المفولي لتحقيق هذا الغرض ، ونجحوا في ذلك نجاحا عظيما ، ومما يدل على ذلك أن أول من أسلم من خوانين المغول كافة ، وهو بركة خان سلطان المغول في بلاد القفجاق ، اعتنق الاسلام على يد احد اتباع الشيخ الباخرزى . ذلك ان هذا التابع او المريد كان قد ارسل تلميذا لمتابلة بركة أثناء مروره ببخارى ، فاجتمع به هذا التلميذ ووعظه وحبب اليه الاسلام وأوضح له منهاجه المستقيم ، فأسلم بركة على يده ، واستمال عامة اصحابه. ورجال بلاطه وجنده من المغول الى الاسلام ، وراى ان يبر هذا الشيخ نظير هدايته له الى الاسلام ، قارسل يهديه بعض المال ، ولما رفض الشيخ استلام هذا المال توجه بركة خان بنفسه الى منزله وأقام ببابه ثلاثة ايام حتى سمح له بالدخول ، ولما حظى برؤيته والجلوس اليه جدد اسلامه على يديه (٨٢) ، وعاهده الشبيخ على الدعوة الى الاسلام وأن يحمل عليه سائر تومه (٨٣) : وحثه على التمسك بطاعة الخليفة العباسي المستعصم ومكاتبته ومبايعته ومهاداته (٨٤) . واستمرت الطريقة الكبراوية تؤدى واجبها في هداية المفول الى. الاسلام ، واستمرت سلالة راس هذه الطريقة الشيخ نجم الدين الكبرا في قيادة هذه الطريقة في عهد الجنكيز خانيين وفي عهد التيموريين الذين ظهر غي عهدهم « مولانا حسين كبرا » حفيد الشيخ نجم الدين كبرا والذي اشتهر كشاعر ، وكصوفى كتب شرحا على كتاب (مثنوى) لمولانا جلال الدين الرومي صاحب الطريقة المولوية (٨٥) .

وقد ظهر في تركستان في عهد الحكم المغولي لها جماعات الخوجان المتحوفين ، وقام هؤلاء الخوجان بدور هام في نشر الاسلام بين المغول . ومن أشهر هؤلاء الخوجان ، الخواجة محمد بن محمد بهاء الدين البخاري.

<sup>(</sup>٨٢) المصدر السابق ، ج ٢٢ ، ورقة ٧ ، ٨ ، ٢٢٠ .

<sup>(</sup>۸۳) ستودارد : حاضر العالم الاسلامي ، ج ۲ ص ۲۲۵ .

<sup>(</sup>۸۶) القلقشندى : نفس المصدر ، ج ٤ ص ٣٠٩ ، ابن خلدون نفس المصدر ، ج ٥ ص ١١٢٣ ، ١١٢٤ .

The Cambridge History of Islam, vol. 5, p. 547.

<sup>(</sup>٨٥) غامبرى : نفس المرجع ، ص ٢٨٨ .

النقشبندي ( ۷۱۷ - ۷۱۱ه/۱۳۱۸ - ۱۳۸۹م ) مؤسس الطريقة النقشبندية التي سيطرت على ساحة العمل الصوفي وظهرت بمظهر القوة والنفدوذ نمى القرن الرابع عشر للميلاد ، وقد قضى هذا الصوفى الداعية حياته في نشر الاسلام وفي خدمة سلطان سمرقند وفي نشر طريقته التي عمت جميع انحاء تركستان وايران وأذربيجان واصبحت خانقاواتها وزواياها(٨٦) نقاط تجمسع لأنباعه العديدين الذين كانوا يعملون في تعليم الناس وفي نشر الاسلام بين المغول والترك الوثنيين(٨٧) ، ونشطوا في ذلك نشاطا كبيرا مستهدا من طبيعة هذه الطريقة التي كان اتباعها ينكرون الانزواء والسزهد والعسزلة .ويشمغلون حياتهم وانفسهم « بجهاد الكفار » وبالعمل المفيد المربح للمال ، فقد كن شيخها ، أي شيخ الطريقة ، نقشبنديا أي يعمسل في نقش الفلزات والادوات المعدنية ، فكلمة نقشبند كلمة مارسية تطلق على من يعمل في هذه المهنة او الحرفة التي كانت حرفة مؤسس هذه الطريقة وحسرفة ابيه من قبله (٨٨) . ونظرا انشباط هذا الشبيخ المؤسس وأتباعه في نشر الاسلام فقد اعتبره الناس اعظم اولياء بخارى حتى يقال خطأ أن من زار ضريحه ثلاثة ،مرات فكانه حج الى بيت الله الحرام(٨٩) . كما ان من تلاميذه من صار من العلماء البارزين في علوم اللغة والتفسير والتصوف ، مثال ذلك الخواجا عبيد الله الذي كان متصوفا وعالما ذائع الصيت حتى تخاصم علمساء عصره بسببه نتيجة لاختلاف آرائهم فيه (٩٠) .

<sup>(</sup>٨٦) الخانقاوات او الخوانق مفرده خانقاه ، وهي بيت ينقطع غيسه اللصوغية للعبادة والذكر ، لما الزوايا فمفرده زاوية ، وهو اسم اطلق قديما على كل مسجد صغير ، فيه احد الرجال المعروفين بالتقوى والزهد ، ويقوم بوعظ وارشاد من يتردد على زاويته من الناس ، وقد تطور معنى زاوية في أواخر العصور الوسطى فاصبح يقصد به الخانقاه او منزل الصوفية .

انظر: سعيد عاشبور: العصر الماليكي هي مصر والشبام ، ص ١١١، ٢٢٠ ، ٢٢٠ .

<sup>(</sup>٧٧) ارنولد: نفس المرجع ، ص ٢٧٠ ، بارتولد: نفس المرجع ، حص ٢١٠ .

<sup>(</sup>٨٨) بطروشونسكى : نفس المرجع ، ص ٣٣٨ ، ٣٣٩ .

<sup>(</sup>۸۹) غامبری: نفس المرجع ، ص ۲۵۲ .

<sup>(</sup>٩٠) المرجع السابق ، ص ٢٨٩ ، ٢٩٠ .

ومن الخوجان الذين ظهروا بعد ذلك وكان لهم ايضا غضل كبير غي نشر الاسلام في تلك البلاد ، الخواجة ابو غير بارسا ( ٥٥ ١٩٤١) م اوالخراجة عبيد الله احرار ( مت ١٩٨٩/١٩١٩ م ) وزميله الشسيخ احسن اليسوى الذي كان النرك يرون فيه وليا قوميا لدرجة ان المدينة التي دفن فيها سموها تركستان ، كما احاط بتبره قبور كنير من خوانين وخوانين الأوزبك النزك الذين حكموا آسيا الوسطى بعد عصر النيموريين السذين اعتبوا الجغطائيين المغول(٩١) ، وهناك ايضا ذلك الصوفي الداعية السيد عسلى البهدائي الذي جاب كثيرا من انحاء البلاد اكثر من ثلاث مرات يعظ الناس ويهديهم الى الاسلام ، وقد مات هذا الداعية بناحية ختلان على ضفاف نهر جيجون عام ١٣٨٦/١٨ وترك لنا مؤلفات عديدة في مواضيع اخلاقية وصوفية(٩٢) ، كما ظهر في زمن متأخر يعود الى نهاية القرن السادس عشر عما غي نصوفي او درويش(٩٣) يسمى (اسحاق ولي) قضي اثني عشر عاما غي الاسلام بين القرغيز والقازاق حتى اسلم على يديه مائة وثمانون ، وهسدم الاسلام بين القرغيز والقازاق حتى اسلم على يديه مائة وثمانون ، وهسدم ثمانية عشر هيكلا من هياكل الوثنيين (١٩٤) .

وقد نتج عن جهود هؤلاء الصونيين والوعاظ والعلماء الاخرين ان دخل مغول آسيا الوسطى في الاسلام وأصبحوا يحافظون على حدوده ويتمسكون بتعاليمه . وقد لاحظ ذلك أحد علماء اوريا الذي زار آسيا الوسطى بعد ذلك

<sup>(</sup>٩١) بارتولد: نفس المرجع ، ص ٢٤١ ، ٢٤١ .

<sup>(</sup>۹۲) غامبری: نفس المرجع ، ص ۲۵۵ ، ۲۵۲ .

<sup>(</sup>٩٣) درویش لفظ غارسی بمعنی فقیر ، وکلمات درویش وفقیر کانت تستخدم بمعنی اوسع لمفهوم الکلمة المرادغة وهی کلمة صوفی ، وکان کثیر من الدراویش یعیشون بصورة دائمة او مؤقتة فی منزل مشترك ، وکان لهذا المنزل اسماء مختلفة مثل خانقاه (کلمة غارسیة ) ، وزاویة ، وتکیة ، وملاذ ، ورباط ، وکان الشباب یخضع لرئاسة الشیخ الذی یتراس الخانقاه عادة ویسمی الشیخ او البیر (وهی کلمة غارسیة ) ، والشیخ هو مرشد المریدین والاتباع .

أنظر : بطروشونسكي : الاسلام في ايران ، ص ٣٠٧ ، ٣٠٨ .

<sup>(</sup>٩٤) ارنولد : نفس المرجع ، ص ٢٦٩ .

بهدة كبيرة تعود الى منتصف القرن الماضى متنكرا فى زى صوفى ، ولاحظ ان مسلمى تلك البلاد يتمسكون فى اخلاص مببادىء الاسلام وتعاليمه (٩٥) .

اما آسيا الصغرى فقد عجل الغزو المغولى بانتشار الصوفية في معظم انحائها ايضا حيث حظيت الطريقة المولوية التي اسسمها « مولانا جلال الدين الرومي » ( ٢٠٠ – ٢٧٢ه/١٠ – ١٢٠٢م) هناك بمكانة سامية . وكان والده بهاء الدين محمد عالما مشمهورا في بلخ ، وهرب فرارا من اضسطهاد علاء الدين محمد خوارزم شماه ومن الغزو المغولي الي آسيا الصغرى ومات مقونية عام ١٦٢هه/١٢١م ، وقام ابنه جلال الدين بالسير على منهاج ابيسه في الدعوة الى الاسلام ، فتعلم في حلب ودمشق وعاد الى قونية (٩٦) ، واتخذ مدرسة يعلم فيها الناس واتبعه عدد كبير منهم وصاروا ينتمون اليه ويعرفونه باسم الجلاليه نسبة الى اسمه ( جلال الدين ) وباسم المحلوبية نسبة الى لقبه الذي اشتهر به وهو مولانا او مولوي .وقد قام هؤلاء التلاميذ المولوية بتجميع ما قاله شيخهم في الصوفية بالشعر الفارسي ووضعوه في المولوية بتجميع ما قاله شيخهم في الصوفية بالشعر الفارسي ووضعوه في البلاد ويداءونه لأولادهم ويقرعونه في زواياهم في ليالي الجمعات (١٠) .

وكان معظم اتباع مولانا جلال الدين الرومى من الطبقات الدنيا والصناع، وتميزوا بمداراتهم المستمرة والمفرطة للمسيحيين واليهود حتى لا يثيروهم او بثيروا المغول الذين كانوا يعطفون عليهم ، ونتج عن ذلك أن انبثت تعاليم المولوية بين الناس في هدوء ، وازداد نشاطهم في نشر الاسلام بين المغول في سرية تامة ، وقامت زواياهم بدور ملحوظ في هذا السبيل ، وكانت هذه الزوايا منتشرة في معظم المدن والقرى باسيا الصغرى وكانت مركزا للنشاط الاسلامي التعليمي هنساك (١٨٥) ،

<sup>(95)</sup> Vamberg (A.) in E.R.E., vol. 8, pp. 885-887.

<sup>(</sup>٩٦) براون : نفس المرجع ، ص ١٥٤ ــ ٧٥٢ .

<sup>(</sup>٩٧) ابن بطوطة : نفس المصدر ، ص ١٩٥ ، ١٩٦ .

بطروشونسكى : نفس المرجع ، ص ٣٢٩ ، ٣٣٠ ، ٣٣٧ .

<sup>(</sup>٩٨) ابن بطوطة : نفس المصدر ، ص ١٩٥ ، ١٩٦ ، بسراون : تفس المرجع ، ص ٢٥٤ ، ٢٥٨ ، ٢٥٩ .

وقد دعم من هذا النشاط الاسلامى ما قام به اتباع الطريقة الرفاعية او الأحمدية ، اتباع الشيخ احمد الرفاعى ( ت ٥٧٩ه/١٨٣م) ، وكانت طريقته قد انتشرت فى كثير من انحاء العالم الاسلامى فى افريقيا وآسيا . وقد نزل ابن بطوطة اثناء تجواله فى آسيا الصغرى فى بعض زوايا الأحمدية فى مدينة ازمير وبرغمة حيث وجد أمير ازمير ومشايخها يقومون بمساعدة الفتراء والمتصوفين ، كما لاحظنفس الشىء عندما زار زوايا الأحمدية فى بلاد القفجاق حيث وجد فى احداها بمدينة الماجر سبعين من فقراء العرب والفرس والترك والروم ، وكان سلطان تلك البلاد يأتى ومعه الخواتين لزيارة شيخ هذه الزاوية والتبرك به ولتقديم الهدايا والمعونات له ولاتباعه (٩٩) .

وبجانب هذه الطرق الصوفية التى ظهرت فى آسيا الصغرى وقامت بدور هام فى نشر الاسلام بين المغول وغيرهم من الترك الوثنيين ، برزت الطريقة البكتاشية فى نقس الوقت الذى ظهرت فيه الطريقة المولوية ، ويبدو ان مؤسسها حاجى بكتاش كان قد هاجر هو الاخر من خراسان الى الأناضول اثناء المغزو المغولى لخراسان ودخلت طريقته فى تنافس مع الطريقة المولوية فى الترن الثامن الهجرى خاصة وان الطريقة المولوية كانت طريقة سنية ، بينما كانت البكتاشية تشتهر بتعاليمها القريبة من تعاليم غلاة الشيعة (١٠٠) .

كما ظهر في آسيا الصغرى نوع آخر من الدعاة المسلمين يعرفون باسم الأخية الفتيان ، والآخية جمع (أخى) ، على لفظ الأخ اذا اضافه المتكلم الى نفسه ، والفتيان جمع فتى ، نسبة الى الفتى على على بن ابى طالب السذى كانت جماعات الأخية الفتيان تقتدى به في شبجاعته وفتوته ، ولذلك لم تسكن هذه الجماعات من المتصوفين المنقطعين للعبادة ، وانما كان لكل جماعة منهسم حرفة يعملون بها وما تدره عليهم من مال كانوا يعطونه لرئيسهم الذي كسانوا يسمونه بسر (الأخى) لينفق منه على الزاوية وعلى ما يازمها من الفسرش والسرج والأواني ونفقات الطعام والشراب اللازم لهم وللضيوف الذين كانوا يحلون بزاويتهم ، والذين كان الآخية الفتيان يتهافتون على الفوز بضسيافتهم

Berge: The Bektashi Order of Derwishes, pp. 65-72.

<sup>(</sup>٩٩) ابن بطوطة : نفس الصدر ، ص ١٩٨ ، ٢٠٢ ، ٢١٩٠٢٠٤.

<sup>(</sup>١٠٠) بطروشوفسكى : نفس المرجع ، ص ٣٣٧ ، ٣٣٩

ويتشاحنون في بعض الأحيان لهذا السبب مع أخية الزوايا الأخرى(١٠١) . ولذلك امتدحهم ابن بطوطة وقال انه لم ير في الدنيا أجمل المعالا منهم ، وانه ليس في الدنيا من هم اشد احتفاء بالغرباء واسرع الى اطعامهم وقضاء حوائجهم ، وكان من تقاليدهم ايضا الضرب على يد الحكام الظالمين من المغول وقتل اهل الشر ومن يساندهم من هؤلاء الحكام ، ولذلك وثق الناس بهم ومالوا اليهم وانتشر صيتهم وعلا شانهم حتى أصبح منهم الاشراف والامسراء والحسكام(١٠١) .

ومن أمثلة هؤلاء الأمراء والأشراف (اخي) زاوية مدينة (اقصرا) الذي كان نائبا للامير ارتنا المعين من قبل خان العراق وايران لحكم هذه المدينة ، و (جاروق) اخي زاوية مدينة نكدة والذي كان اميرا على هذه المدينة ايضا ، و (امير على) اخي زاوية مدينة قيسارية الذي كان هو الاخر اميرا على هذه المدينة التي كان وجوهها يتبعونه في طريقته وفي نشاطه (١٠٣) ، ويرجع تولى هؤلاء الأخية الفتيان لمقاليد السلطة في تلك المدن وغيرها الى المعادات التي كانت تسيير عليها هذه البلاد وهي « انه ما كان منهسسا ليس به سلطان غلنت تسيير عليها هذه البلاد وهي « انه ما كان منهسسا ليس به سلطان أللوك »(١٠٤) ولذلك لم يكن الأخية الفتيان صوفية ، فلباسهم السراويل بينهما كان لباس الصوفية الخرقة المعروفة ، كما انهم كانوا يحترفون المهن ولا ينعزلون عن العبادة انعزال كثير من الصوفية ، ولكنهم كانوا يساندون رجال الطرق الصوفية هي نشر الاسلام وخاصة بين اصسحاب الحسب والجاء الطرق الصوفية الفتيان من المغول حتى أصبح حكام بعض المدن من اتباع الأخية الفتيان (١٠٠).

وقد انتشرت زوايا الأخية الفتيان من بلاد سلاجقة الروم في آسيا الصغرى في عهد سيطرة المغول عليها الى بلاد القفجاق أثناء حسكم مغول

<sup>(</sup>١٠١) ابن بطوطة : نفس المرجع ، ص ١٩٠ ، ١٩٣ ، ١٩٥٠

<sup>(</sup>١٠٢) المصدر السابق ، ص ١٩٠ ، ٢٠٩ .

<sup>(</sup>١٠٣) المصدر السابق ، ص ١٩٧ ، ١٩٧ .

<sup>(</sup>١٠٤) المصدر السابق ، ص ١٩٧٠

<sup>(</sup>١٠٥) المصدر السابق ، ص ١٩٥ ، ٢١٢ ، ٢١٣ .

القبيلة الذهبية لها . ولكن زوايا بلاد القفجاق لم يعمرها الاخية الفتيان فقط ، بل نافسهم فى ذلك الخوانين والأمراء والخواتين ، وكذلك الفقهاء والاثرياء والصوفيون . وكان كل هؤلاء يرصدون كثيرا من الاوقاف للانفاق على الزوايا التى كانوا يقيمونها فى هذه البلاد(١٠٦) .

وقد سبقت الاشارة الى أن اول خان اعتنق الاسلام فى بلاد القفجاق كان اسلامه على يد احدالصوفيين ، ولذلك فانالصوفية كان لها انتشار واسع هناك ، ونتج عن ذلك أن كثرت الزوايا التابعة للطرق الصوفية المختلفة التى زار بعضها الرحالة المعروف ابن بطوطة ، وكان لها نشاط كبير فى نشر الاسلام بلغ من تأثيره أن احد خوانين مغول القبيلة الذهبية مال الى الصوفية . هذا الخان هو تدان منكو Tod-Monke ( ٢٧٩ — ٢٨٦ه/١٢٨٠م) الذى لم يكن مسلما فقط بل كان أيضا صوفيا كبيرا وكرس حياته للعبادة والزهد وترك أعمال الدولة يديرها قواده الكبار ، وأهاط نفسه بالمشايخ والفقهاء والصوفيين ، ولم يلبث هذا الخان الصوفى أن تنازل طواعية عن العرش لابن أخيه (طواى بوقا) حتى يتفرغ للعبادة والزهد دون أن يشغله عنهما شيء أو أمر أمور الحكم(١٠٧) .

وغى بلاد ايران كان التصوف قد انتشر منذ القرنين الثالث والرابع للهجرة ، اى قبل الغزو المغولى لها بزمن طويل ، وكانت خراسان من المناطق الأساسية فى ذلك ، وكان غيها فى القرنين الرابع والخامس للهجرة اكثر من مائتى تكية وزاوية ، وفى الفترة المهتدة من القرن الخامس الهجرى حتى القرن التاسع الهجرى. كان التصوف قد انتشر انتشارا كبيرا فى المدن الايرانية خاصة ، وصار التصوف أو لقب الصوفى على الأقل مظهرا أو علامة على حسن الطوية ، ولم تقتصر طائفة المريدين على افراد الطبقات الدنيا من سكان المدن أو الفلاحين فى القرى ، بل انضم اليهم كذلك مسلاك الأراضى سكان المدن أو الفلاحين فى القرى ، بل انضم اليهم كذلك مسلاك الأراضى

Saunders : op .cit., pp. 161-162.

<sup>(</sup>١٠٦) المصدر السابق ، ص ٢٣٨ ، ٢٤٢ .

<sup>(</sup>۱۰۷) العمرى: نفس المصدر ، ج ۱۱ ق ۳ ورقة ۲۱۸ ، ابن الوردى: نفس المصدر ، ج ۲ ص ۲۳۶ ، ابن خلدون: نفس المصدر ، ج ٥ ص ١١٣٥ المترزى: نفس المصدر ج ١ ق ٣ ص ٧٣٨

الزراعية والتجار وغيرهم ، مكان معظم سكان مدينة اردبيل -- على سببيل المثال - مريدين للشيخ صفى الدين اسحاق الأردبيلي الدي توفى عام ٥٣٥ه/١٣٣٤م ، وهو الجد الأكبر او البعيد للاسرة الصفوية التي حكمت ايران منذ مطلع القرن السادس عشر للميلاد(١٠٨) .

وهكذا كان التصوف منتشرا في انحاء ايسران ، وكانت السزوايا او الخانقاوات لا حصر لها هناك ، فكان كل قبر منسوب لأحد الأولياء الصالحين او لاحد الصحابة الذين قدموا المي هذه البلاد اثناء الفتوحات الاسلامية وتوقوا بها ، كانت عليه زاوية عامرة ، فيها الصالحون والصوفيون المنقطعون للعباده ، هذا بالاضافة المي الزوايا التي كان ينشئها الفقهاء والصالحون والصوفيون والأمراء . وكانت هذه الزوايا تحيط بها المساجد والمدارس ، فكانت ثالوثا ذا نفع كبير في الحفاظ على شعائر الاسلام وعلومه من الاندثار الناء غزوات التار التي اتت على بعض المن وخربتها تماما(١٠٩) .

ويلاحظ من تراءة ابن بطوطة ان كل ترية وكل مدينة كان لها شيخها ولها وليها الذى كان يتبرك به الناس(١١٠) ، وكان تأثير هــؤلاء الأولياء والمتصوفين كبيرا على المغول وملوكهم منذ حكمهم لتلك البلاد(١١١) ، فيذكر لنا الديار بكرى ان طائفة الأحمدية الصوفية كان لها تأثير كبير على هولاكو الذى عاش ومات على الوثنية والذى حطم بغداد وازال الخلافة العباسية كما هو معروف ، ويظهر تأثير الاحمدية الرفاعية في أن بعض رجالهم دخلوا بابنه تكودار النار بين يدى والده ، وهي حيلة من الحيل التي يلجأ اليها بعض الصوفية ، تموهبه لهم وسماه احمد ، فأسلم وهو صبى وتسلطن بعد موت اخيه ابغا عام ، ١٨٨/ ١٨٨م ، وكان اول من اسلم من خوانين مغول

<sup>(</sup>١٠٨) بطروشونسكى: نفس المرجع ، ص ٣٠٢ ، ٣١٠ ، ٣١٨ ، ٣٣٤

<sup>(</sup>١.٩) ابن بطوطة : نفس المصدر ، ص ٢٥٤ ، ٢٥٨ ، ٢٥٩ .

<sup>(</sup>١١٠) رحلة ابن بطوطة ، ص ٢٥٤ ــ ٢٥٩ .

<sup>(</sup>۱۱۱) رشيد الدين المهمداني : نفس المصدر م ٢ ج ٢ ص ٣٥ ، ابن بطوطة : نفس المصدر ، ص ١٣٧ .

ايران(١١٢) • كما يذكر ابن بطوطة ان السلطان خدا بندة بن ارغون بن ابغا قد أثر عليه نقيه صوفى وجعله يعلن اسلامه « وأسلمت باسلامه التتر »(١١٣)

ومما يدل على عظم نفوذ الصوفيين في تلك البلاد ان الأمير جوبان الذي انفرد بالسلطة في عهد السلطان ابي سعيد (٢١٦-٢٣٦ه/١٣١١–١٣٣٥م) صار من أعظم واخلص المريدين للشيخ صفى الدين اسحاق الأردبيلي ، مصاجعل اكثر اعيان وزعماء المغول ينخرطون في سلك هذا الشيخ ويتعلقون به تعلقا تلها ، غزاع صيته وشماع امره وأصبح له في انحاء البلاد ولا سيما بلاد ايران مريدون وأتباع كثيرون يفدونه بالمهج والأرواح ، ومما يدل على كثرتهم أن الأمير جوبان سأل هذا الشيخ يوما عن ايهما اكثر ، جنود السلطان ام اتباعه ومريدوه ، فأجابه الشيخ بأن عدد مريديه في ايران وحدها يبلغ ضعف عدد جنود السلطان (١١٤) .

وقد أدى هذا كله الى شدة احترام سلاطين المفول لهولاء الأوايساء والصوفيين ورجال الدين ، وقد زار ابن بطوطة شيراز عام ١٣٤٧ه/١٣٤٩م فوجد ملك شيراز السلطان ابا اسحاق جالسا بين يدى قاضيها الشيخ مجد الدين صاحب الكرامات ممسكا بأذن نفسه ، وكان هذا العمل يدل على منتهى اظهار الأدب والاحترام عندالمغول، وكان لا ينعله الناسالا اذا جلسوا بين يدى الملك او الخان او السلطان ، وكان سلاطين المغول في تلك البلاد ، اى في ايران ، قد حسن اسلامهم وتعمق في قلوبهم الشعور الديني فصاروا يقدمون الفقهاء في صدر مجالسهم ويجلسون هم عن يمينهم اظهارا لدى احترامهم لهزلاء الفقهاء ، وكان بعض هؤلاء السلاطين لا يفارقهم قراء القسران حيث جلسوا ، وكانت اعطياتهم للفقهاء والصوفيين تفوق الوصف والحصر (١١٥) ، جلسوا ، وكانت اعطياتهم للفقهاء والصوفيين تفوق الوصف والحصر (١١٥) ، مها يدل دلالة مؤكدة على شدة احترامهم لهم وعلى تأثير علماء الفقه والصوفية على هؤلاء النساس ، هذا التأثير الذي كان له أثر كبير في تحول المفول الى الاسسلام .

<sup>(</sup>۱۱۲) الخميس ، ج ٢ ص ، ٣٨٠ .

<sup>(</sup>١١٣) ابن بطوطة : نفس المصدر ، ص ١٣٧. .

<sup>(</sup>١١٤) شرف خان البدليسي : نفس المصدر ، ص ٢٠ ، ١١٩،١١٨.

<sup>(</sup>١١٥) ابن بطوطة : نفس المصدر ، ص ١٣٨ ، ١٤١ ، ٢٠١٢٠٠٠

وقد انتشرت زوایا الصوغیة ایضا فی بلاد افغانستان والسند والهند اثناء حكم المفول لها . وقد نزل ابن بطوطة بكثیر منها اثناء تجواله فی تلك البلاد ووصف لنا بعضا منها ، وذكر ان الناس هناك كانوا یعتقـــدون فی مثمایخها ویاتون لزیارتهم والتبرك بهم من البلاد والقری المجاورة ، وكذلك كان یفعل السلاطین والخواتین(۱۱٦)، مما یدل علی مدی تأثیر الصوفیة فی تلك البلاد وفی حكامها من المغول ، اما العامل الأخیر الذی كان له تأثیر ایضا فی هذا المجال فهو التجارة والتجار .

### ٦ - أثر التجارة والتجار في اسلام المفاول:

والمعروف ان الدعوة للاسلام كانت تسير جنبا الى جنب مع النشاط التجارى فى كل البلاد التى دخلها الاسلام ، وكان للتجار المسلمين اثر كبير فى تحويل المغول الى هذا الدين نظرا لأن المغول كانوا يعتبرون النشاط انتجارى المعبود الفقرى للحياة الاقتصادية فى بلادهم لقلة الموارد الاخرى بها ، وكان جنكيز خان يعرف هذه الحقيقة ويعمل كل ما فى وسعه لتشجيع حركة النجارة المعالمية التى كانت تمر عبر امبراطوريته البعيدة الأطراف ، وفى سبيل ذلك وضع الطرق التجارية تحت الحراسة المشددة ، ونظم البريد ووضع القوافل التجارية تحت الحماية المسلحة وحصن الواحات والمزارع التى يزرعها الفلاحون ، وتم القضاء فى عهده على اللصوصية مفاده الطرق(١١٧) ، خصوصا وأنه وضع تانونا صارما لمقاومة اللصوصية مفاده ان من سرق شيئا عليه ان يعيده ومعه تسعة امثاله ، فان لم يجد ذلك أخذ ان من سرق شيئا عليه ان يعيده ومعه تسعة امثاله ، فان لم يجد ذلك أخذ بنح السارق نبح الشاه ، ولذاك كان الناس يتركون دوابهم دون راع أو حارس ، بعد ان يندم كل واحد منهم دوابه فى أفخاذها بميسم خاص(١١٨) .

وهكذا اصبحت آسيا أكثر امانا تحت حكم المغول اكثر من اى وقت مضى بسبب قوتهم العسكرية الهائلة ، وبسبب الرعب الذى زرعوه فى نفوس

<sup>(</sup>١١٦) المصر السابق ، ص ٢٦٠ ، ٢٦١ ، ٢٦٨ ، ٢٧٨ ، ٢٧٨ .

<sup>(117)</sup> Saunders : op. cit., pp. 68, 69.

<sup>(</sup>١١٨) أبن بطوطة : نفس المصدر ، ص ٢٦٠ .

الناس ، وبسبب قوانينهم التى اشرنا اليها ، وبسبب ضمهم لمعظهم دول آسيا ووضعها تحت حكمهم وسيطرتهم ، ولذلك نمشطت التجارة وتقدم التجار الى عاصمة الامبراطورية وحصلوا من الخوانين العظام فى قراقهورم على امتيازات كثيرة ، منها الاعفاء من الضرائب ، وقاموا برحلات منتظمة عبسر آسيا من الصين الى ايران وما وراءها فى بلاد الشرق الأدنى واوربا توباركوا السلام المغولى الذى حققه الغزاة المغولى فى البلاد الآسيوية التى كنت مهزقة لا يتوافر فيها السلام والأمان بسبب كثرة الحروب والغزوات والمنازعات التى كانت تقوم بين حكامها قبيل الغزو المغولى لها(١١٩) .

وقد حقق المغول شيئا آخر بعد ان هدات غورة الغزو المغولى . ذلك ان جنكيز خان وخلفاءه من بعده قاموا باعادة تعمير كثير من المدن التى كان قد أصابها الخراب والدمار ، ونشأت مدن جديدة وازدهرت المدن القديمة منتشجع النجار على ممارسة عملياتهم التجارية(١٢٠) ، وتواغدوا على مسدن الأمبراطورية من شتى أنحاء العالم : من بلاد الاسلام ، وبلاد اوربا المسيحية وبلاد الهند والصين ، واصبحت مدينة مثل تبريز مزدحمة السكان لدرجة أن عدد سكانها وصل تعدادهم في عام ٥٠٠ه/١٣٠٠م الى ثلاثمائة الف نسمة واصبحت هذه المدينة محطة تجارية هامة وسنوتا تجاريا كبيرا على الطريق الرئيسي للتجارة الدولية والذي كان يربط اوربا بوسط وشرقي آسيا(١٢١) . كما ربطت مدينة سلطانية التي بناها السلطان اولجاتيو محمد خدا بندة عام والنعرق الأقصى(١٢١) .

وقد صاحب هذا النشاط التجارى العظيم دعوة حثيثة لنشر الاسلام بين المغول ، وكان كثير من التجار دعاة للاسلام في نفس الوقت ، ولذلك كانوا سببا في دخول كثير من المغول والترك في الاسلام ، وتمكن التجار

<sup>(119)</sup> Saunders : op. cit., p. 69.

<sup>(120)</sup> Ibid: pp. 69, 137, 141, 188.

<sup>(121)</sup> Ibid., pp. 132, 143.

<sup>(122)</sup> Ibid: p. 143.

المسلمون من أن يرفعوا المستوى الحضارى في منفوليا وبين المفول بصيفة عامة بأكثر مما استطاع التجار المسيحيون ، وكان مياسير التجار المسلمين يشيدون في العهد المفولي المدارس والخانقاوات والمساجد(١٢٣) ، ويدخلون بلاط الخوانين والايلخانات ويقدمون ما عندهم من حلى وجواهر وهراء وعطور وغير ذاك من الملابس الحريرية وغيرها الى الخواتين ونساء الطبقة الحاكمة من المغول ، ولذلك كان تأثيرهم على البلاط المفولي كبيرا ، خصوصا وأن يعض وزراء المغول كانوا اساسا من التجار الأثرياء ، فوزير جنكيز خان محمود يلواج والذي سبق الحديث عنه والذي كان حاكما على بكين ، وكان ابنه مسعود حاكما لبلاد ما وراء النهر وآسيا الوسطى ، كان تأجرا خوارزميا مسلما تهكن من أن يقبض على ازمة الحكم في آسيا الوسطى طوال حياته ، وان يورثها لأبنائه من بعده ، وأن يعمل مافي وسعه لتأمين المسلمين من يطش المفول الذين كانوا وثنيين في ذلك الوقت ، وأن يعيد الروح الاسلامية الى البلاد بانشاء المدارس والمساجد ورعاية العلماء(١٢٤) .

وهناك تجار مسلمون آخرون احتاوا نفس مكانة محمود يلواج ، مثال ذلك التاجر المسلم عبد الرحمن الذى حل محل تثمو تساى (Chu-tsai) كمستشار لجنكيز خان وأوكتاى من بعده(١٢٥) ، والتاجر المسلم قطب الدين حبش عميد الذى كان وزيرا لجفطاى ايلخان تركستان وما وراء النهر والذى سبق الحديث عنه وعن نفوذه فى تلك البلاد(١٢٦) ، وقد بلغ من نفوذ التجار المسلمين أن أجبروا قوبيلاى خان على تعديل سياسته بالنسبة للمسلمين الذين كان قد قتل احد مشايخهم وأجبرهم على عدم ذبح الحيونات على الطريقة الاسلامية ، مها نتج عنه ان امتنع تجار المسلمين من الذهاب الى قراقورم وبلاد الصين ، ولما بلغ قوبيلاى خان هذا الأمر الغى تعليماته السابقة باضطهاد المسلمين وعدل من سياسته نحوهم(١٢٧) .

<sup>(</sup>١٢٣) بارتولد: نفس المرجع ، ص ١٢٩ ، ١٣٠ .

<sup>(</sup>١٢٤) المرجع السابق ، ص ١٨٥ ، ١٨٦ .

<sup>(125)</sup> Saunders : op. cit., p. 93.

<sup>(</sup>١٢٦) بارتواد : نفس المرجع ، ص ١٩٧ .

<sup>(127)</sup> Prawdin : op. cit., p. 332.

وقد استمر هذا النفوذ وهذا التأثير حتى نجح تجار المسلمين في تحويل. بعض ايلخانات المغول وملوكهم الى الاسلام ،مثال ذلك بركة خان سلطان القبيلة الذهبية في بلاد القفجاق ، فيقال انه دخل في الاسلام وهو خان على يد تاجرين والهدين من بخارى خلا بهما بعض الوقت وسألهما عن عقائد الاسلام الشرحاها له شرحا متنعا انتهى به الى اعتناق هذا الدين والاخلاص له كهال الاخلاص ، هذا بجانب رواية اخرى سبقت الاشارة اليها وتفيد بأن اسلام بركة خان كان على يد بعض مشايخ بخارى المتصوفين قبل اعتلائه العرشر ببضع سنوات (١٢٨) . ولما كانت عاصمته سراى تقع على الطريق الذي يمر به السلمون القادمون من أيران وآسيا الصغرى وخوارزم وآسيا الوسطى -فقد المتلأت بلاده بالتجار من كل حدب وصوب ، من ايران والعراقين ومصر والشام وغيرها ، وكانوا يسكنون في أحياء خاصة بهم رعاية لهم وحفاظا عليهم وعلى اموالهم(١٢٩) ، وكانوا ينقلون نشاطهم التجارى شمالا عبر نهر الفولجا ( نهر اتل ) حتى مدينة بلغار التي تقع عنى هذا النهر تقريبا عنسد منتصفه . وهناك كان يتم التبادل التجاري بينهم وبين تجار البلغار والروس 4 يدل على ذلك هذا العدد الكبير من النقود العربية التي وجدت في وادى الفولجة وفي روسيا وفي أقصى المناطق الشمالية منها(١٣٠) . وكان سلاطين المغول يشجعون هذه المراكز التجارية التي كانت تعود عليهم بالخير العميم ، وفي نفس الوقت كان هؤلاء التجار وسيلة هامة لنقل المــؤثرات الحضــارية الاسلامية الى هؤلاء المغول عن طريق مخالطتهم ومعايشتهم والاحتكاك بهم وتزويدهم بمنتجات تلك الحضارة من سبلع تجارية وعلوم اسلامية كان التجار المسلمون ينشرونها في كل مكان يصلون اليه ، مما ترك اثرا قويا على هؤلاء المغول وانتهى الأمر بتحولهم الى الاسلام وتشربهم للحضارة الاسلامية نتيجة

Howorth: op cit., v. 2, p. 125.

<sup>(</sup>۱۲۸) بارتواد : نفس المرجع ، ص ۱۷۷ ، ارنولد : نفس المرجع ، ص ۲۰۹ ،

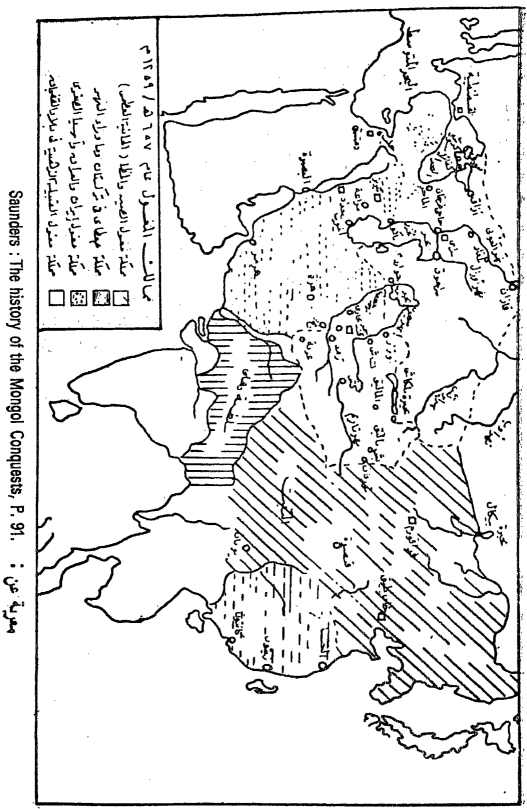
Howorth: op. cit., vol. 2, p. 105.

<sup>(</sup>١٢٩) ابن بطوطة : نفس المصر ، ص ٢٣٨ ،

<sup>(</sup>۱۳۰) هايد: تاريخ التجارة في الشرق الأدنى في العصور الوسطى، ج ١ ص ٧٦ -- ٧٩ .

لهذا المؤثر الهام ونتيجة للمؤثرات الأخرى التى تعرضوا لها والتى عرضنا لها حتى الان .

وهكذا تغلب الاسلام على عتبتين هامتين: اولاهما التبشير البوذى المسيحى الذى تكاثف عقب الغزو المغولى لبلاد الاسلام، وثانيهما همجية المغول وبداوتهم وشراستهم ووثنيتهم ، فقد قضى على العقبة الأولى تماما في ممالك المغول الثلاث: في ايران وبلاد القفجاق وبلاد ما وراء النهر وتركستان ، وتغلب أيضا على العقبة الثانية في هذه الممالك الثلاث وطوع المغول فيها لثقافته والى اعتناقه في النهاية ، واكتسب الاسلام بذلك شعبا جديدا اضافه الى الشعوب الاسلامية التى دخلته من قبل والتي اعطته من توتها وفتوتها عمرا جديدا ومتجددا ، ولكن كيف تم ذلك وكيف تحول هؤلاء المغول القساة الوثنيون الى الاسلام ؟ ومتى ؟ وما هي المظاهر التي صاحبت ذلك وترتبت عليسه ؟



Saunders: The history of the Mongol Conquests, P. 91.

# الفص لالثالث

# تحول مغول القبيلة الذهبية في بلاد القفجاق الى الاسمسلام

من البداية نود أن نشير الى أن انتشار الاسلام في مملكة مغول القفجاق وفي مملكتى المغول الأخريتين في ايران ووسط آسيا قد مر بمرحلتين : المرحلة الأولى هي مرحلة التمهيد والتهيئة ،وفيها اسلم بعض خوانين المغول وبعض حكامهم وبعض جندهم وقبائلهم ، وظل البعض الاخر على الوثنية واعتنت فريق الديانة المسيحية أو الديانة البوذية ، وكان الصراع بين الاسلام وبين هذه الأديان ظاهرا وواضحا وشديدا ، وقد سبق عسرض العسوامل التي اججت من هذا الصراع في الفصلين السابقين : وأتى الآن الدور لكي نبين مظاهر هذا الصراع وما وصل اليه من نتيجة : والمرحلة الثانية ، وهي مرحلة التحول النهائي والتام المغطم المغول الى الاسلام ، وفيها اصبح الاسلام هو الدين الرسمي للدولة ، وتعاقب على الحكم خوانين وملوك مسلمون حتى النهاية ، ولا بد أن يتبع ذلك مظاهر معينة تدل على مدى انفعال هؤلاء المغول بالاسلام ومدى تأثيره في حياتهم المعياسية والاجتماعية والثقافية .

وعلى ذلك نسوف نتبع فى حديثنا عن كل مملكة من الممالك الثلاث هذه الخطوات ، وهو الحديث عن مرحلة التمهيد والتهيئة لانتشار الاسلام ، ثم مرحلة التحول النهائى والتام للاسلام ، ثم مظاهر هذا التحول وهذا الانتصار الذى حققه الاسلام فى كل مملكة من ممالك المغول الثلاث ، وقبل ان نبدأ حديثنا عن مملكة المغول فى بلاد القفجاق نود أن نعطى فى عجالة نبدذة عن موقعها وعن حدودها وعن الشعوب التى كانت تسكنها ومدى انتشار الاسلام بين هدذه الشعوب .

## ١ - موقع مملكة مغول القفجاق وحدودها وشعوبها:

سبقت الاشارة الى أن مملكة المغول فى بلاد القفجاق كانت تحتل منطقة واسعة تمتد من نهر ايرتش شرقا الى أرض البلغار غربا ، ومن روسيا وبلاد الصقالبة فى الشمال الى ممالك المغول فى ايران وآسيا الصغرى وبلاد ما وراء النهر وتركستان فى الجنوب ، وانهم عرفوا هناك باسم مغسول القبيلة الذهبية نسبة الى خيام معسكراتهم ذات اللون الذهبى ، وأن غالب سكان دولتهم كانوا ينتمون الى الأتراك والتركمان(۱) وكان كثير من هؤلاء السكان يعتنقون الاسلام مثل اهل خوارزم وبلاد الخزر(۲) والبلغار (بلفار

(۱) انظر ، ص ۲۰ ، وانظر ایضا : عرب شاه : نفس المصدر ، ص ۵۰ ، فاهبری : نفس المرجع ، ص ۱۶۳ ، بارتواد : نفس المسرجع ص ۱۲۲ ، ۱۲۷

Saunders: op. cit., p. 157-158.

(٢) الخزر امة من الترك ، سموا بهذا الاسم لصغر عيونهم ، وكانت مساكنهم او دولتهم تسيطر على الأرض المعروفة بصحراء حاجى طرخان والتى تقع بين بحر الخزر ( مصب نهر الفولجا ) والبحر الاسود وكانوا موجودين غى هذه المنطقة منذ الترن الثالث للميلاد ، وقامت الحروب بينهم وبين أكاسرة الفرس ثم بينهم وبين العرب بعد ظهور الاسلام ، وكانت ديانتهم النصرانية واليهودية والوثنية ، وبعد احتكاكهم بالمسلمين انتشر بينهم الاسلام وصارت اكثر جيوش الخزر من المسلمين ، وصار نصف عاصمتهم يخص المسلمين والنصف الثانى يخص غيرهم وفيه يسكن الملك الذي بقى على اليهودية هو وحاشيته ، ثم قامت الحروب بينهم وبين الروس منذ عام ٢٧٢ه/٥٨٨٨ وتحالف الروس مع أباطرة بيزنطة على القضاء على دولة الخزر ، وتم وتحالف الروس مع أباطرة بيزنطة على القضاء على دولة الخزر ، وتم المغول لبلادهم عام ١١٩ه/١١٩ ، وكان انقراض الخزر كشعب او كأمة عند غزو التار المغول لبلادهم عام ١٢٢ه/١٢٧ مند ذاب الخزر في المغول بحكم تأثير الغالب على المغلوب ، وفي الفترة التي انقضت بين سقوط دولتهم وبين غزو التتار لبلادهم كان القفجاق من الترك قد انساحوا في بلادهم واقاموا لهم دولة في لبلادهم كان القفجاق من الترك قد انساحوا في بلادهم واقاموا لهم دولة في المناوء المهر الفولجا من الجنوب حتى شبه جزيرة القرم .

انظر : ابو الفدا : تاریخه ، ج ۳ ص ۱۳۳ ــ ۱۳۰ ، الدیار بکری : الخمیس ج ۲ ص ۱۲۸ ــ ۱۲۰ ، الرمزی : تلفیق الأخبار ، ج ۱ ص ۱۲۸ ــ ۱۷۰ ، ۱۸۱ ، ۱۸۱ ، ۱۸۹ .

المفولجا) والآص (٣) ، وكان بعضهم يدين بالمسيحية مثل الروس والجركس. منذ القرن العاشر للميلاد على يد المشرين البيزنطيين (٤) .

ونود هنا أن نشير في عجالة الى شعبين بالذات من هذه الشعوب كوهما شعبا القفجاق والبلغار نظرا لأهميتهما بالنسبة لملكة المغول التى قامت في تلك البلاد . فالقفجاق كانوا شعبا او قبائل من الترك البدو الرحل الوثنيين في غالبيتهم ، تزايدت اعدادهم في القرن الحادي عشر للميلاد فانتشروا في أماكن واسعة واستقروا في حوض نهر الفولجا الأدني وفي صحراء الفز التي كانت تقع فوق بلاد ما وراء النهر وخوارزم والتي كانت تمتد غربا حتى نهر الفولجا والبحر الأسود وتمتد شمالا لتصل الى جنوب روسيا ، ولذلك سميت صحراء الفز منذ ذلك الحين باسم صحراء أو برية التنجاق أو دشت قبجاق حسبما نطقها الترك والفرس(٥) .

ومعنى ذلك أن هذا الشعب كان اكثر عددا واكثر اهمية من باقى الشعوب التى كانت تسكن هذه المنطقة الواسعة ، فأصبح اسمه علما عليها ، وكون مملكة كانت عاصمتها مدينة سوداق بشببه جزيرة القسرم(٦) وكان القفجاق بجانب غالبيتهم التى تدين بالوثنية ، كان فريق منهم يدين بالاسلام ، لتعرضه للتأثير القادم عليه من بلغار الفولجا ، وفريق آخر كان يدين.

Howorth: op. cit., v. 2, p. 23.

<sup>(</sup>٣) الآص شعب مسلم ، كان يسكن منطقة مرتفعة شمال شبه جزيرة: القـــرم .

انظر: ابن بطوطة: رحلته ، ص ۲۳۷ ، القلقشندى: صبح الأعشى ،- ج ٤ ص ٢٥٥ .

<sup>(</sup>٤) ابن بطوطة: نفس المصدر ، ص ٢١٤ ، عرب شاه: نفس المصدر ، ص ٢١٣ ، عرب شاه: نفس المرجع ، ص ٢٣ ، عسنين ربيع: نفس المرجع ، ص ١٦١ ، بارتولد: نفس المرجع ، ص ٢٩ ــ ٣١ ،

<sup>(</sup>٥) ابن بطوطة : نفس المصدر ، ص ٢١٤ ، التلقشدندى : نفس المصدر ، ج ٤ ، ص ٢٥٦ ، عرب شاه : نفس المصدر ، ص ٢٣ ، الرمزى : نفس المرجع ، ص ١١٢ ــ ١١٥ .

<sup>(</sup>٦) الرمزى: نفس المرجع ، ج ١ ص ٢٠٦

بالمسيحية لتعرضه للتأثير المسيحى الوافد عليه من روسيا وبيزنطة وغرب أوربا(V) . وظل آخرون على ديانتهم الوثنية حتى بعد غزو المغول لبلادهم وحتى عصر ابن بطوطة الذى زار بلادهم عام VVa/0م ولاحظ ذلك أثناء تجواله فى شبه جزيرة القرم وغيرها من بلاد القفجاق(V) ، بل ان عرب شاه يتول انه كانت هناك بقية من القفجاق يعبدون الأصنام الى عهده ، أى حوالى منتصف القرن التاسع الهجرى/الخامس عشر للميلاد(V) ، ويقرر بارتولد أن شبه جزيرة القرم لم يكن بها مسلمون قبل عهد المفول(V) ، ولسكن الاسلام انتشر بين غالبيتهم بعد أن فتح المفول بلادهم(V) .

ونظرا لقرب بلاد القفجاق من جنوب روسيا فقد وقعت الحروب بينهما منذ عام ٢٥٣ هـ/١٢٠ م وحتى مجىء المغسول عام ٢٠٠ هـ/١٢٣ م وكانت الحروب سجالا بينهما ،واضطر الروس الى مصاهرتهم اتقاء لخطرهم ، واضطروا أيضا الى محالفة الروم البيزنطيين الذين كانوا قد غضبوا لهجوم القنجاق على مدينة القسطنطينية عام ٢٥١ هـ/١٥٠ م ، فسسارع القفجاق بالاغارة على ولاية كييف ونهبوها ووضعوا السيف في رقاب أهلها عام ٢٠٠٠ ، بالاغارة على ولاية كييف ونهبوها ووضعوا السيف في رقاب أهلها عام ٢٠٠٠ الم ١٢٠٤ على عنوا الموسفور وسواحل بحر أوزاق (بحر أزوف) حتى يمنعوا التقاء الروس بالبيزنطيين ولكن هذه الحروب المتعددة التى قامت بين الروس والقنجاق اضعفت كلا الفريقين مما اعطى للمغسول الفرصة للانتصار عليها حينها جاءوا لغزو هذه البلاد منذ عام ٢٠٦هـ/١٢٢٩ وعندما تمكن باطو بن جوجى من أتمام غزو بلاد القنجاق وجنوب روسيا عام ٢٣٦هـ/١٢٢٩ عرب خان القنجاق الى بسلاد المجرر ، وانقرضت دولة القنجاق نهائيا منذ ذلك التاريخ ، وامتزج هذا الشعب بالمغول أمتزاجا كبيرا حتى استحال التمييز بينهما ، وصاروا جنسا واحدا ودخلوا معهم في الاسلام،

Saunders : op. cit., p. 18, 118.

<sup>(</sup>٧) بارتولد: نفس المرجع ، ص ١٧٦

<sup>(</sup>٨) رحلة ابن بطوطة ص ٢١٤ .

<sup>(</sup>٩) عجائب المقدور في أخبار تيمور ، ص ٥٣ .

<sup>(</sup>١٠) تاريخ الترك مي آسيا الوسطى ، ص ١٤٧ .

<sup>(</sup>١١) الرمزي: نفس المرجع ج ١ ص ٢٢١.

واشتركوا معهم فى الملك والسلطة حتى تسمت دولة المغول هناك باسمم سلطنة القفجاق ودولة القفجاق (١٢) ، فى حين أن مغول هذه السلطنة كانوا بعرفون باسم مغول القبيلة الذهبية نسبة الى لون خيامهم الذهبى كما أشرنا من قبل أو مغول الشمال على اعتبار أن خانيتهم أو سلطنتهم كانت تقع شمال خانية تركستان وما وراء النهر ، وخانية أيران والعراق والسمال الصغرى (١٣) ، كما كانوا يسمون أيضا باسم الكومان Cumans عند البيزنطيين ، وباسم Polovtsians عند الروس (١٤) .

أما شعب البلغار (١٥) ، فهم قوم من الترك او قوم مولدون من الترك والصقالبة ، ويقال ان هذا الاسم اطلق عليهم نسبة الى رجل صالح مسلم يسمى بلار كان تد عالج ملكهم ألماس او الموس Almus وزوجته من مرض

(١٢) المرجع السابق ، س ٢٢٠ ، ٢٢١ .

Saunders: op.cit.,p. 18.

٦٨سدر ، ورقة ١٩ ، أبو الفدا ، ج ٤ص٨٨ (١٣) العينى : نفس المصدر ، ورقة ١٩ ، أبو الفدا ، ج ٤ص٨١ المصدر .

(14) Saunders : op. cit., p. 81.

Howoorth: op. cit., v. 2, p. 17

(١٥) المقصود بالبلغار هنا هم بلغار وادى الفولجا (اتل) الأوسط، وليس بلغار الطونة والدانوب، وان كان الاثنان من اصل واحد ومن الشعوب الرعوية التركية الاصل (انظر: الرمزى: نفس المرجع جـ ١ ص ٢٦١، ٢٦٢، حسنين ربيع: نفس المرجع ، ص ٧٦) . غير ان بلغار الدانوب كانوا قــد اقاموا لأنفسهم دولة او مملكة تسمى مملكة بلغار في النصف الثانى من المترن السابع الميلادي عند الاطراف الشمالية لبيزنطة وعلى طول ضفاف الدانوب الادنى . ويبدو أن بلغار السدانوب كانوا قـد انقصلوا عن الموانهم بلغار الفولجا منذ ذلك التاريخ نتيجة ضغط من المخزر واتجهوا غربا من مناطق الاستبس المجاورة لبحر آزوف شمالي البحر الاسود واستقروا عند مصب الدانوب ، ثم تحولوا الى النصرانية عام ٣٥٠ه/ ١٦٩م واختلطوا بالسلاف الموجودين هناك واخذو االسنتهم وعاداتهم حتى اصبحو العدون الآن منهم.

انظر: الرمزى: نفس المرجع ، ج ١ ص ٢٨٤ ، حسنين ربيع: نفس. المرجع ، ص ٧٦ ، ٧٧ ، ٢٨ .

واشترط عليهما الدخول في دين الاسلام ، ان شنيا ، فأجاباه الى ذلك ، ولما شنيا دخلا في الاسلام وأسلم جميع البلغار باسلام ملكهم وتسمى شسعبهم بياسم هذا الرجل الصالح الذي عرب بعد ذلك الى بلغار ، وأطلق هذا الاسم ايضا على الماصمة وعلى الملكة التي كانت تقع في وادى الفولجا الأوسط وتمتد بين جبال الأورال ونهر الفولجا(١٦) .

وقد اتصل ملك البلغار الماس هذا بالمسلمين تجاريا وسياسيا فارسل رسله الى الخليفة العباسي المقتدر بالله عام ٣٠٩هـ/٩٢١م يطلب ارسال يعض الفقهاء والعلماء ليفقهوه في الدين وليعلموا قومه شعائر الاسلام وعلومه وليساعدوه في انشاء المساجد وفي تعيين سمت القبلة في عاصمته وفي بناء حصن يتحصن فيه من الملوك المخالفين له في الدين مثل ملك الخسزر وملك الروس والتفجاق الذين كانوا يحيطون بدولته ، وقد استجاب له الخليفة المتتدر وأرسل سفارة كان أحمد بن فضلان من بين أفرادها ، ووصلت هدده السفارة أو البعئة الى مدينة بلغار مى العام التالى ، وكان الملك الماس قد خرج لاستقبالها ونثر عليها العملات الذهبية ، ولبس لباس السواد ، وهـو شمار العباسيين ، وتعمم وغير اسمه الى اسم اسلامى ، وهو جعفر بسن عبد الله على اسم الخليفة المقتدر نفسه ، وامر أن يخطب له بذلك على النابر ، وان يذكر اسم الخليفة العباسي في خطبة الجمعة ، وينقش أيضا على العملة (١٧) . وانتشر الاسلام بين البلغار منذ ذلك الحين واتصلوا بمصر ، .وكان ماكهم يخاطب في الرسائل التي كانت ترد اليه منها بانه « سيف الاسلام والمسلمين ، ناصر الغزاة والمجاهدين . . . نخر أمير المؤمنين » (١٨) . واخسد البلفار في نشر الاسلام بين الأقوام التركية المجساورة لهم مثل الباشقرد ( الباشكير ) الذين كانوا يسكنون في شرقيهم ، وكان غالبهم نصاري ، وارسل البلغار اليهم سبعة دعاة من المسلمين ، فسكنوا بينهم وتلطفوا في

Howorth: op cit., v. 2, pp. 172, 439.

<sup>(</sup>١٦) الرمزي: نفس المرجع ج ١ ص ٢٦١ ، ٢٦٢ ، ٢٦٩٠٢٦٤ .

<sup>(</sup>۱۷) المرجع السابق ، ج ۱ ص ۲۸۷ ــ ۲۹۰ ،

<sup>(</sup>۱۸) العمرى: التعريف ، ص ۱ه .

خعریفهٔ م بدین الاسلام وسمعائره ، فأسلم كثیر منهم ، وصاروا سنة على مذهب الامام أبى حنیفة (۱۹) .

وبجانب ذلك أخذ البلغار في جهاد امم الكفر من الخزر والروس والروم البيزنطيين ، فأغار ملكهم ألماس على القسطنطينية في خمسين الف فارس ، ثم لم يلبث أن أخذ في جهاد الروس ، وكانت أكثر حروب البلغار منذ اسلامهم مع الروس حيث صادف ذلك أول ظهور قوة الملكة الروسية وانتشار الروس من الشمال الغربي الى الجنوب الشرقي ، واستمرت الحروب بينهما منذ ذلك الحين حتى أتى الغزو المغولي لتلك البلاد عام ١٢٣٥/١٨م ، فأعلن ملك البلفار خضوعه للمغول لعجزه عن مقاومتهم وصالحهم على أن يضرب السكة بالسمهم ويزودهم بالجند وقت الحاجة ، وبذلك صارت بلاد البلغار جزءا من مملكة المغول الشمالية ، وأن كانت تتمتع بالحكم الذاتي حيث كان البلغار يختارون ماوكهم ويديرون أمورهم الداخلية بأنفسهم (٢٠) .

وقد تعاون هؤلاء البلغار المسلمون مع خوانين الغول الذين اسسلموا بدءا من عهد بركة خان المسلم ( ٢٥٤ - ١٢٥٦ه/١٢٥٢ - ١٢٦٦م ) في نشر الاسلام سواء بين المغول او بين غيرهم من الأقوام الداخلة تحت طاعة هؤلاء المغول ، وهكذا أصبح مغول القبيلة الذهبية في بلاد القنجاق محاصرين بقوى اسلامية من الشمال حيث البلغار المسلمون(٢١) ومن الجنوب حيث بسلاد ما وراء النهر وخوارزم وايران وسلاجقة الروم بآسيا الصغرى المسلمون الذين كانوا قد غزوا الساحل الجنوبي للبحر الأسود منذ نهاية القرن الحادي عشر للميلاد(٢٢) ، وكان اثر بلاد البلغار وخوارزم اشد قوة في تحديل مغول القنجاق الى الاسلام اذ كانتا ضمن الملاك هؤلاء المغول وكانت بلاد البلغار ميث منه المالها على نهر بالذات اقرب الى العاصمة سراى حيث كانت تقع في شسمالها على نهر

<sup>(</sup>۱۹) الرمزى: نفس المرجع ، ص ٢٣٠ ـ ٢٣٣ .

<sup>(</sup>٢٠) المرجع السابق ، جر ١ ص ٦٥ ، ٢٩٨ ، ٣٠٥ ، ٣٠٦.

<sup>(</sup>٢١) بارتولد: نفس الرجع ، ص ١٧٦ .

<sup>(</sup>٢٢) حسنين ربيع: نفس المرجع ، س ٢٦٧ .

النولجا ، ومعنى ذلك ان هذا النهر كان يربط بين عاصمتى البلغار (٢٣) ومغول التفجاق ، وبذلك كان البلغار اقرب الشعوب الاسلامية الى هــؤلاء المغول من غيرهم من شعوب الاسلام في خوارزم وايران وآسيا الصغرى . واذلك كان تأثيرهم قويا ومباشرا (٢٤) .

وقد التقت جهود هؤلاء البلغار المسامين وجهود خوانين مغول القبيلة الذهبية على هدف واحد وهو نشر الاسلام داخل مملكتهم في بلاد القفجاق ، ومن حسن الحظ ان الخوانين الوثنيين لم يتعددوا ولم يطل حكمهم في تلك البلاد ، ذلك انه لم يحكم هناك الاخان وثني واحد ، وهو اول حكامها من المغول ويسمى باطو بن جوجي بن جنكيز خان ( ٦٢٤ - ١٢٢٧هـ ١٢٢٧ - ١٢٥٦م) .

# ٢ - مرحلة التمهيد والتهيئة لتحول مغول القفجاق الى الاسلام:

كانت خانية المغول فى بلاد القفجاق من نصيب جوجى بن جنكيز خان ك ولما توقى جوجى بن جنكيز خان ك ولما توقى جوجى قبيل وفاة ابيه بستة أشهر عام ١٢٢٨ه/١٢٧م تم تقسيم بلاده بين اولاده ، فخص ابنه باطو القسم الغربى من الخانية ، وتولى ابنه الأكبر (أوردا) حكم القسم الشرقى من هذه الخانية ولكن معظم مفول القبيلة الذهبية فى بلاد القفجاق كانوا يميلون الى باطو فأعلنوه ملكا عليهم وعلى.

(۲۳) كانت عاصفة مملكة البلغار تسمى أيضا بلغار أو بلار أو بلغار و وكانت تقع وكانت أشهر مدينة في بلاد القبيلة الذهبية بعد عاصمتها سراى ، وكانت تقع على بعد نصف فرسخ من الشاطىء الشرقى لنهر الفولجا ، وعلى بعد حوالى عشرين مرحلة شمالى سراى التى كانت تقع على نفس الشاطىء قرب بحسر قزوين (بحر الخزر) ، وقد زار ابن بطوطة مدينة بلغار في شهر رمضان عام ١٣٢٥ه/١٣٢٥م ولاحظ مظاهر التدين عند أهلها ، وقال التلقشندى انهم مسلمون على المذهب الحنفى .

انظر: ابن بطوطة: رحاته ، ص ٢٢٥ ، القلقشندى: صبح الأعشى ، ٢٦٣ ، ٢٦٣ ، الرمزى: تلقيق الأخبار ، ج ١ ص ٢٦٣ ، ٢٦٣ ؟ Sounders: op .cit., p. 81.

Howorth: op. cit., v. 2, p. 172, 439.

<sup>(</sup>۲٤) العبرى: التعريف ، ص ٥١ .

مغول التبيلة الذهبية كلها ، واعترف جنكيز خان بهذا العمل تبيل وفاته ، خانكمش سلطان اوردا واقتصر حكمه على مقاطعة صغيرة فى القفجساق الشرقية ، وعرف مغول هذه المقاطعة باسم القبيلة البيضاء ، بينما عسرف مغول باقى المملكة باسم القبيلة الزرقاء او السوداء ، وقد خلط الكتساب الروس بينهما فأطاقوا احيانا اسم القبيلة الزرقاء على القسم الشرقى الخاص بأوردا واولاده وقبيلته ، لأتهسم كانوا يعيشون بجسوار بحر أرال او البحر الأزرق(٢٥) .

وقد توسع باطو خان الذي كانت مملكته تتركز حول نهر الفولجا (نهر الله الله علمي ١٣٥ أتل ) فامتدت في عهده غربا حتى وصلت في الفترة الواقعة بين علمي ١٣٥ \_ . ١٢٣٧ م ١٢٥ اللي جبال الكربات وتوغل في روسيا وبولندا والمجر ودلماشيا ، فطغت شهرته على اخيه الاكبر اوردا وصار يلقب منذ ذلك الحين بخان القبيلة الذهبية واصبح يعدل في العظمة والسلطان خان المفول التاريخ شأن اخيه (٢٦) .

حكم باطو خان مدة تقرب من الثلاثين عاما ، وكان فيما يبدو يميل الى المسيحية وان لم يعتنقها ، وكان ابنه صرتق Sartak مسيحيا ولكنه فم يرفق غي الجاوس على عرش والده ، اذ كان لحظة وغاة هذا الوالد موجودا في قراقورم حيث عين هناك خلفا لوالده ، ولكنه مات في الطريق المي سراى عاصمة مغول القبيلة الذهبية ، فعين عمه بركة Berke على عرش بلك البلاد بدلا منه ( ٢٥٢ ــ ١٢٥٦هـ/١٢٥٢ ــ ١٢٦٧م )(٢٧) ، وبتعيين

<sup>(</sup>٢٥) القلقشدندي: نفس المصدر ، ج ٤ ص ٢٧٤ ، ٣٧٥ ، المتريزي: السلوك ، ج ١ ق ٢ حاشية (٤) ص ٢٩٤ ـ ٢٩٥ ، فايد عاشور: العلاقات السياسية بين المماليك والمغول ، ص ٢٠٦ ،

Howorth: op. cit., v. 2, pp. 1, 2, 216.

<sup>(</sup>٢٦) المقریزی: السلوك ، ج ۱ ق ۲ ص ۲۹۶ ــ ۳۹۰ حاشیة (۶) ، حسنین ربیع: نفس المرجع ، ص ۲۸۱ ، ۲۸۲ ، فاید عاشور: نفس المرجع ، ص ۲۰۲ ،

Howorth: op. cit., v. 2, p. 216.

<sup>(</sup>٢٧) المقريزى: السلوك ج ١ ق ٢ ص ٢٩٤

Saunders: op. cit., p. 156.

الرمزى: نفس المرجع ج ١ ص ٤٠٢ .

بركة خانا لبلاد القفجاق تحولت هذه البلاد تدريجيا الى الاسسلام فأصسبح الاسلام دين الدولة الرسمى منذ ذلك الحين ويعود الفضل في نجاح الحركة الاسلامية على هذا النحو الى شخصية بركة خان نفسه ، فقد كان بسركة مساما منذ طفولته ، ولما شب وبلغ سن التعليم حفظ القرآن الكريم على يد احد فقهاء مدينة خوتند (٢٨) ، ومعنى ذلك انه اسلم قبل توليه عرش مغول بلاد التفجاق ، يؤكد ذلك ما رواه لنا التلقشندي وغيره من أن بركة ذهب الى قراقورم لحضور حفل تنصيب منجو خان على عرش الامبراطورية المغولية ، والمعروف أن منجو خان هذا قد تم تنصيبه عام ٢٤٩هـ/١٢٥١م ، وبعد أن تم ذلك واثناء عودة بركة الى بلاده مر وهو نمى طريقه ببخارى بالشيخ شمس الدين الباخرزي احد مريدي الشيخ نجم الدين كبرا ، واجتمع به وأسلم على يديه ، مكان أول خوانين المغول الذين اعتنتوا الاسلام (٢٩) . وقد اكــد هذه الحقيقة وليم روبروق الذي يفهم مما رواه لنا ان بركة كان مسلما عام ١٥٦ه/١٢٥٣م ، وهي السنة التي مر فيها روبروق ببلاد القفجاق في طريقه الى قراقورم سفيرا اليها من قبل لويسى التاسع ملك مرنسا ، كما افاد هذا المبعوث الأوربي أيضا بأن لحم الخنزير لم يكن يؤكل في اوردا ( معسكر ) بركة (٣٠) . وهناك رواية اخرى لا نرجحها تقول بأن بركة خان أسلم بعد ان تولى عرش الخانية على يد تاجرين والمدين من بخارى(٣١) .

وسواء كان اسلام بركة خان قبل توليه العرش ام بعد توليه ، فقد الخذت خانية القبيلة الذهبية تأخذ شبكلها ووضعها في عهده كدولة اسلامية مخاصة بعد ان بني لها عاصمة اسلامية تسمى سراى الجديدة التي سميت فيما بعد باسم سراى بركة والتي كانت قريبة او مجاورة لسراى القديمة التي

<sup>(</sup>۲۸) ارنولد : نفس الرجع ، ص ۲۵۹ .

<sup>(</sup>۲۹) القلتشندى : نفس المصدر ، ج } ص ۳۰۹ ، العينى : نفس المرجع ج ۲۲ ، ورقة ۲۲۰ ، بارتولد : نفس المرجع ، ص ۱۷۷ ، الرمزى ت ج ۱ ص ٤٠٤ ـ ۲۰۷ ،

<sup>(</sup>٣٠) براتولد : نفس المرجع ، ص ١٧٧ ، ارنولد ص ٢٥٩ ، Howorth : op. cit., v. 2, p. 105.

<sup>(</sup>٣١) عرب شاه: نفس المصدر ، ص ٥٦ ، العينى: نفس المصدر ، ج ٢٢ ورقة ٢ ، ٧ ، بارتولد: نفس المرجع ، ص ١٧٧ .

انشأها اخوه باطو من قبل(٣٢) ، والمدينتان تقعان على الضفة الشرقية لنهر الفولجا ( اثل ) قرب بحر قزوين ( الخزر ) ، وربما كانتا مدينة واحدة بدأ باطو في بنائها واتم بركة هذا البناء ، ثم نمت وازدهرت كمركز للتجارة العالمية ملىء بخليط من السكان المغول والترك والروس(٣٣) .

وقد تركزت أعمال بركة فى الدفاع عن الاسلام الذى كاد يطيح به جده جنكيز خان وابن عمه هولاكو ، بل انه عادى ابن عمه هذا لذلك السبب ، وكرس حياته كلها لنشر الاسلام سواء بين قومه فى بللاد القفجاق او بين

(۳۲) ورد اسم سرای بصور مختلفة ، نقد ذکرها ابو الفدا (ج ؟ ه ص ؟ ) باسم صرای ، وذکرها العمری (ج ۱۱ ق ۳ ورقة ۲۱۷) والقلقشندی (ج ۶ ص ۲۶۷ من رحلته) . (ج ۶ ص ۲۰۷) بنفس الاسم ، اما ابن بطوطة (ص ۲۶۲ من رحلته) ، نقد ذکرها باسم السرا ، وأیضا باسم السری (ص ۲۶۲ من رحلته) . وذکرها عرب شماه (ص ۲۰) باسم سرای ، وهو الاسم الذی کتبت به عند الاوربیین ، فهم یکتبونها Sarai أو Serai ویقول بارتولد (ص۱۷۱) انکلهة سرای کلمة فارسیة اخذها المغول والترك منذ زمن بعید ، وکان المفسول یطلقونها علی مقام الخان ای علی مقر سکنه او علی قصره ، ثم اتسع معناها ومدلولها فأطلقه ایضا علی المدینة التی تنشأ حول السرای ، ومن ذلك مثلا قریة سرای الواقعة شمال ترمذ علی نهر جیحون ، وسرای الواقعة علی قریة سرای الواقعة بالقرم ، وهناگ (یکی سرای) ای سرای المواجا ، ثم باغجة سرای الواقعة بالقرم ، وهناگ (یکی سرای) ای سرای الجدیدة وهی سرای برکة بخلاف سرای الأولی المقدیمة التی اسسها اخوه باطو ، والثانیة تقع شمال الأولی علی الضفة الشرقیة لنهر الفولجا ، ویعتقد بارتولد انه لیس هناك مدینتان تحملان اسم سرای ، والأرجح فی نظره بارتولد انه لیس هناك مدینتان تحملان اسم سرای ، والأرجح فی نظره ان کلمة (یکی) کانت تطلق علی الأحیاء الجدیدة علی اعتبارها مدنا .

انظر: بارتولد: تاریخ الترك فی آسیا الوسطی ، ص ۱۷۰ ، ۱۷۱ تا الات ویلاحظ آن لفظ سرای كان یطلق فی مصر علی قصور بعض الحسكام من اسرة محمد علی ، فكان یقال مثلا سرای عابدین او سرای رأس التین ، وهكذا ، وقد حرف العامة هذا اللفظ الی كلمة سرایة ویقصدون بها المبنی الضخم او العمارة الكبیرة الفخمة ،

(۳۳) عرب شاه: نفس المصدر ، ص ٥٦ ، الرمزى: نفس المرجع ، ج ١ ص ٤١٠ ، ١١١ .

.Saunders: op. cit., p. 157.

الأقوام الأخرى الخاضعة لسلطانه ، فأظهر شعائر الاسلام في بلاده ، وحمل امم التفجاق على الدخول في هذا الدين ، وأخذ به جل عشيرته وقومه ، واسامت زوجته ججك خاتون واتخذت لها مسجدا من الخيم يحمل معها حيث اتجهت وتضرب حيث نزلت ، واعتنق جيش بركة الاسلام وكان كل فارس يحمل معه سجادة للصلاة حتى اذا حان وقتها ادى الفريضة على اكمل وجه ، كما امتنع الجند عن تعاطى المسكرات . وأخف بركة خان يستقدم العلماء والفقهاء ويبنى المساجد والمدارس لتعميق الثقافة الاسلامية بين شعبه من المغول والترك(٣٤) ولذلك ليس عجيبا أن يصفه المؤرخون بأنه كان من «اعظم ملوك التتر » وليس عجيبا أيضا أذا مانسبت اليه بلادالقفجاق فصارت تعرف بعد وفاته بزمن طويل باسم دشت بركة بدلا من دشت القفجاق ، كما سمى مغول القفجاق بعد موته بحوالى قرن باسم تتار بركة ، كما سميت العاصمة ياسم سراى بركة (٣٥) .

ولكن هذا المد الاسلامي الرائع الذي سوف نفصل فيه القول عند حديثنا عن مظاهر انتشار الاسلام ، اصيب بانحسار مؤقت عندما توفي هذا الخان وخلفه على العرش ابن اخيه منكوتمر Mangu Timur Khan ، وكان هذا ابن حلفان بن باطو خان ( ٦٦٥ -- ١٢٦٧ه/١٢١ -- ١٢٨٨ ) ، وكان هذا الخان غير مسلم فيما يبدو ، وقد صمت المؤرخون جميعا قدامي ومحدثين عن ذكر اي شيء يتعلق باسلامه ، وساق معظمهم خبر توليه العرش وخبر وفاته وبعض الأحداث التي تمت في عصره ، ولم يرد ذكر لاي شعارات اسلامية

Saunders: op. cit., p. 159.

Howorth: op. cit., v. 2, p. 125.

<sup>(</sup>٣٤) ابن كثير: نفس المصدر ، جـ ١٣ ص ٢٤٩ ، عرب شاه: نفس المصدر ، ص ٥٦ ، ٥٧ ، القريزى: الســـلوك جـ ١ ق ٢ ، ص ٣٩٥ ، العينى: نفس المصدر ، جـ ٢٢ ورقة ٧٠ ، ابو المحاسن: نفس المصدر ، جـ ٢٧ ص ٢٢٢ ، الرمزى: نفس المرجع جـ ١ ص ١١٤ ـــ ١١٨ ، ١٥٤ ، ٥٥٤ ، ارنولد: نفس المرجع ، ص ٢٥٩ .

<sup>(</sup>٣٥) ابو الفدا: نفس المصدر ، ج } ، ص } ، ١٧ ، العمرى: مسالك البصار ، ج ١٦ ق ٣ ورقة ٦١٧ ، عرب شاه: نفس المصدر ، ص ٥٣ ، ٥٦ البصار ، ج ١٦ ق

على العملة التى تم صكها في عهده (٣٦) ، وان كان الاستاذ الرمزى التركى الأصل قد ذكر لنا أن الفاضل المرجاني رأى درهما مضروبا في بلغار عام ٢٧٣ه/ ١٧٧ م وآخر مضروبا عام ١٧٧٨ه/ ١٧٧ م وعلى الأخير عبارة «حمدا له ، لااله الا الله وحده لا شريك له » ويستشهد بذلك على اسلامه (٣٧) ، غير أن عدم ذكر اسم الرسول محمد صلى الله عليه وسلم على هــذا الدرهم وصمت المؤرخين جميعا عن أي شيء يتعلق باسلامه يدل على انه لم يعتنق الاسلام وان كان لم يعاديه ، والدليل على ذلك هو موصلة السياسة التي اتبعها عمه السلطان بركة في محالفة مصر الماوكية .

نقد تبادل منكوتمر هذا وسلاطين مصر الرسسل والرسسائل وغيهسا يتواصون بمتاتلة أبغا بن هولاكو وجنوده ومساعدة كل منهما الاخر على ذلك، وآثرت هذه العلاقة الوطيدة والمنتظمة مع مصر في حمل الاسلام والتأثيرات الثقافية الاسلامية الى بلاد القفجاق والى بلاد روسيا ومنساطق الأسستبس الشمالية . فأنشئت المساجد والقصور في شبه جسزيرة القسرم على يسد المعماريين المصريين ، وحملت الفسيفساء ورسوم الحوائط الى قصور سراى، وامتلات هذه المدينة بالتجار والرحالة والحرفيين ، وتناقص العنصر البدوى بين مغول القنجاق (٣٨) .

Saunders: op. cit., pp. 160-181.

Howorth: op. cit., v. 2, pp. 126-127, 134.

<sup>(</sup>٣٦) المصادر السابقة ، وانظر أيضا : ابن خلدون : نفس المصدر ، ج ٥ ص ٨٦٠ ، ١١٣٣ – ١١٣٦ ، المتريزى : السلوك ج ١ ق ٢ ص ٢٦٥ ، ٨٨٠ ، ٧١١ ،

<sup>(</sup>٣٧) الرمزي: تلفيق الأخبار ، جد ١ ص ٦١ .

<sup>(</sup>٣٨) ابن خلدون: نفس المصدر ، ج ٥ ص ١١٣٥ ، المتريزى: نفس المصدر ، ج ١ ق ٣ ص ٦٨٠ ، ٧٣٨ ، الرمزى: نفس المرجع ، ج ١ ص ٥٦١ ) فايد عاشور: نفس المرجع ، ص ٢١١

Saunders: op. cit., p. 160; Haworth: op. cit., v. 2, pp. 126, 127, 134.

وقد أثمرت هذه السياسة في اسلام بعض امراء المغول مثسال ذلك الأمير بيسو نوغاي Besu Nogai الذي ارسل رسالة الى السلطان قلاون يخبره فيها باعتناقه الاسلام وأنه هو وقومه مع سلطان مصر كالأنامل لليد يوافقون من يوافقه ويخالفون من يخالفه (٣٩) ، مما يدل على أن التحول الى الاسلام كان ظاهرة مستمرة ، وكانت الغيرة والحمية له تدفع بمسلمي المغول الى قتل من يتفوه بأي لفظ يسيء اليه ، وقد حدث مرة أن تفوه احد الروس بعبارة تسيء الى الاسلام ، فماكان من الأهالي الا أن سلخوه وملؤوا جدده بالتبن (٤٠) .

غير أن هناك اشارة إلى أن منكوتمر قد سالم مغول أيران ، وإلى أنه سادق أمبراطور بيزنطة (١٤) ، وإلى نشاط شاماني مسيحي ضد الاسلام ، حما يدل على مدى التنافس الذي ظهر في عهد هذا الخان بين هذه الاديان . وفيما يبدو فأن الظروف السياسية أجبرت هذا الخان على أتباع هذه السياسة وعلى السماح للمبشرين المسيحيين بممارسة نشاطهم في بلاده . ذلك أنه هزم في بداية حكمه هزيمة ساحقة أمام أبغا بن هولاكو (٢٤) ، فاضطر لمسالمته نتيجة لهذه الهزيمة أو نتيجة لضغط أتاه من قبل قوبيلى

أما مصادقة القسطنطينية فقد جاءت ايضا بعد قتال بينهما عام ٦٦٨ه/ ١٩٨١م ١٤٤٤) وبعد زواج قائد جيشه المسمى نوغاى من ابنة امبراطور القسطنطينية ميخائيل باليولوجوس(٥٤) • وكان لهذه الصداقة بالطبع اثرها

<sup>(</sup>۳۹) المقرزى: نفس المصدر ، ج ١ ق ٢ ص ٥٩٠ ، الرمزى: نفس المرجع ، ج ١ ص ٢٦٣ .

<sup>(</sup>٠٤) الرمزى : نفس المرجع ، ج ١ ص ٢٦٤

<sup>(41)</sup> Saunders : op. cit., p. 160.

<sup>(</sup>۲)) الرمزى: نفس الرجع ، ص ٥٦)

<sup>(43)</sup> Saunders : op. cit., p. 160.

٥٨٨ م ٢ ق ٢ ص ٨٨٥ : نفس المصدر ، ج ١ ق ٢ ص

<sup>(45)</sup> Saunders : op. cit., p. 159; Howorth, op. cit., pp. 146, 1012.

"لا سيما اذا عرفنا ان هذا القائد كان مشكوكا في اسلامه ، اذ كان يتظاهر بالاسلام ويخفي في نفس الوقت عقيدته الشامانية التي كان يدين بها(٢٤) . وربما كان هذا القائد الطموح يتبع هذه السياسة حتى يكسب ود الجهيم مسلمين وشامانيين وحتى يخفي اطماعه التي مكنته من السيطرة على الأنحاء الشمالية من البلاد في جنوب روسيا واتخاذها مقرا له ولأسرته ولن لاذ به من المغول الذين تسموا فيما بعد باسمه واصبحوا يعرفون باسم شمعب النسوغاي Nogais ونشروا الاسلام في تلك الانحاء ثم انتشروا بعد التضاء على خانية القبيلة الذهبية في المناطق الجنوبية ووصلوا الى القرم والقوقاز وخوارزم وبخارى ، وعرفت بعض قبائل نوغاي هناك باسم الكراكالباكس أو المانجوت ، ونشروا الاسلام اينما ساروا(٧٤) ، وبذلك اسهم نوغاي في نشر الاسلام من حيث لا يدرى .

والواقع أن الحركة الاسلامية كانت اتوى من الجبيع ، مقد ثبت ان ابنة نوغاى نفسه اعتنقت الاسلام بعد مترة من زواجها ، ولما اساء اليها زوجها الوثنى لاصرارها على التمسك بدينها ، طلب ابوها عقابه وحارب الخان الذى لجأ اليه هذا الزوج كى يحتمى به من بطش نوغاى ، كما أن نوغاى أم يكترث بالمسيحية رغم زواجه من أبنة أمبراطور بيزنطة كما سبق القول ، وقام بغزو بعض البلاد المسيحية فى أوربا الشرقية مى عهدى بركة ومنكوتمر ومن أتى بعدهسا(٨٤) .

وازاء ذلك كثف المبشرون المسيحيون من نشاطهم فى تلك البسلاد ، وخاصة فى بلاد القرم وحوض الفولجا ، واستغلوا السياسة المغولية التقليدية فى التسامح نحو الأديان وعدم اكراه الناس على التحول عن دينهم، وزادوا من نشاطهم منذ عهد بركة خان السذى كان قد سمح للرهبان الفرنسسكان وتجار جنوة وغيرهم بالظهور فى بلاد القفجاق منذ عام ١٥٦هم/ ١٢٥٨م ، وسمح لهم ببناء بعض الكنائس الكاثوليكية فى كافا وتانا وفى سراى

<sup>(46)</sup> Howorth: op. cit., v. 2, pp. 135, 1013, 1015.

<sup>(47)</sup> lbid: v. 2, pp. 1011, 1013, 1015, 1049, 1056, 1060.

<sup>(48)</sup> Saunders : op. cit., p. 159; Howorth : op. cit., v. 2, pp. 138, 1011, 1015, 1049.

العاصمة ، واستخدم الأساتفة كسفراء بينه وبين بيزنطة(٢٩) ، وقد رأى ابن بطوطة بعض هذه المؤسسات الدينية المسيحية في شسبه جزيرة القرم اثناء زيارته لها عام ٧٢٧ه/١٣٥٥ .

ويبدو ان مغول دشت تفجاق كانوا مضطرين في هذه الفقرة الى اتباع هذه السياسة حتى يتمكنوا من جذب التجار من أى مكان ومن اى ملة ودين ، نظرا لأن التجارة كانت تمثل العمود الفقرى لاقتصاد بلادهم التى كانت تكثر فيها الصحراوات ، ولأن معظم سكانها كانوا بدوا رحلا لم يمارسوا الزراعة بطريقة منتظمة ، ولذلك امتلات بلادهم بالتجار من جنوة ومصر والعراق وبلاد الشمام وغيرها(١٥) ، وهذا هو سر نهضة القوى المسيحية ومقاومتها للاسلام في هذه المرحلة التى لم يتمتع فيها الاسلام باستقرار كامل ، منتهزين في ذلك فرصة وجود قائد ملل نوغاى وخان غير مسلم مثل منكوتمسر ، غير انه اذا كان الاسلام لم يتمتع في عهد هذا الخان بنفس الدفعة القوية التى حسدت في عهد سلفه وعمه بركة خان ، الا انه لم يرجع القهقرى ، خاصة وان الخان الذي خاف منكوتمر لم يكن مسلما فقط ، بل كان صوفيا أيضا (١٥) .

وهذا الخان الذي نعنيه هو تدان منكو خان Todu Manqu Khan ابن طغان بن باطو بن جوجي بن جنكيز خان ( ۲۷۹ – ۲۸۲ه/۱۲۸۰ – ۱۲۸۷م) وهو أخو الخان السابق(۵۳) . وهي عهد هذا الخان تضاعل النشاط

(49) Saunders : op. cit., pp. 158, 170.

(٥٠) ابن بطوطة : رحلته ، ص ٢١٤

(١٥) عرب شاه: نفس المصدر ، ص ٥٥ ،

Saunders : op. cit., pp. 158, 170.

(٢٥) القلقث الفس المصدر ، ج ٤ ص ٤٧٣ ، Saunders : op. cit., p. 161.

(٥٣) اختلف المؤرخون في نسب تدان منكو وفي سنة توليه الحكم وقد حتق الأستاذ الرمزى ذلك واثبت انه اخ لمنكوتمر كما قال بذلك المقريزي وليس ابنه كما قال بذلك ابن خلدون ، كما اثبت ان سنة توليه هي عام ١٧٦هـ وليس عام ١٨٦ كما قال بذلك المقريزي وابن خلدون والقلقشندي ، أنظر :

الرمزى: تلفيق الأخبار ، ج ١ ص ٢٦٨ ، ٢٧٢ ، ابن خلدون: تاريخه ج ٥ ص ١١٣٥ ، القلقثمندى: نفس المصدر ، ج ٤ ص ٤٧٣ ، القريزى: نفس المصدر ، ج ١ ق ٣ ص ٧١١ ، ٧١٦ ،

التبشيرى المسيحى واصيب بالاخفاق كما حدث له فى ايران فى نفس الفترة تقريبا ، وذلك بسبب العداء المقيت الدى كان ناشب بين النساطرة والأرثوذكس والكاثوليك(١٥) وبسبب اخلاص الخان الجديد لقضية الاسلام ، فلم يكد يتولى هذا الخان العرش حتى ارسل الى مصر فى عام ١٨٨ه/١٨٨م وفدا من فتهاء القفجاق يتكون من مجد الدين آطا ونور الدين آطا ومعهما كتاب يتضمن ان الخان دخل فى دين الاسلام وأنه جلس على التخت ، اى العرش ، وأنه يقيم شرائع الدين ونواميس المسلمين ، وأوصى بمساعدة اعضاء البعثة فى اداء فريضة الحج ، وطلب من سلطان مصر المنصور قلاون تقليد الخليفة ولقبا ينعته به من القاب المسلمين . « وعلما خليفتيسا وعلما سلطانيا يقاتل بهما اعداء الدين . . ، من الكفار »(٥٥) .

وقد بدا هذا الخان جهاده بأن ارسل قائده الشهير نوغاى على راس حملات عسكرية لغزو بعض البلاد المسيحية في اوربا مثل هنغاريا عسام ١٢٨٥هـ/١٢٨٥م وبولندا وترنسلفانيا عام١٨٨هـ/١٨١٥م وبذلك امتسدت الدولة في عهده عبر سهول القمح في اوكرانيا وحتى مصب الدانوب والقت يظلالها على سهول هنفاريا وممالك البلقان في الصرب والبلغار . وكان ملك هنفاريا يشجع هذا الغزو ويباركه وذهب في هذا السبيل الى حد جعله يعلن تخليه عن المسيحية بتشجيع من أمه القفجاقية الاصل ، فأعلن عليه البابا نيتولا الرابع حربا صليبية عام ١٨٨هـ/١٨٨م ، وانتهى الأمر بقتل هذا اللك بعد ذلك بعامين ، وعادت هنفاريا الى المسيحية (٥٦) .

ورغم فشل الغزو المغسولي الأوربا الشرقية في النهساية الا آنه دلل يوضوح على التباعد الذي حدث بين خانية القفجاق وبين اوربا النصرانية ، كما أنهى على آمال المسيحيين في الشرق من احتمال تحول مغسول بلاد

<sup>(54)</sup> Saunders : op. cit., p. 170.

<sup>(</sup>٥٥) النويرى: نفس المصدر ، ص ٢٩ ، ورقة ٢٨ ، ابن خلدون: تاريخه ، ج ٥ ص ٨٦٠ ، العينى : نفس المصدر ، ج ٢٢ ورقسة ٨٨٠ ، الرمزى : نفس المرجع ج ١ ص ٧٧٣ .

<sup>(56)</sup> Saunders : op. cit., p. 161-162. Howorth : op. cit., v. 2, pp. 138.

القفجاق الى المسيحية(٥٧) ، بعد ان ظهر اخلاص هذا الخان للاسلام وانفعل به انفعالا قويا ادرجة انه ارسل حملة الى مغول ايران يؤدب بها من تسبب فى مقتل سلطانها المسلم احمد تكودار المعاصر له(٥٨) ، كما قسرر اخيرا ان يتفرغ تماما لحياته الروحية هانقطع لحياة الزهد والتصوف والعبادة ومصاحبة المشايخ والفقراء والصالحينو آثر التنازل عن العرش طواعية لابن اخيسه تسلا بفيا 

Tula bugha وهكذا كسب الاسلام الجولة في عهد هذا الخيان الصوفي المسان المسوفي (٥٩) .

أما الخان الجديد تلا بغا ( ٧٨٦ - ١٢٨٧ - ١٢٨١ - ١٢٩١م ) غانه لم يعمر في الحكم طويلا ، اذ واجهته مشاكل الصدام مع مغول ايران ومسع المنافسين له على العرش ، وانتهى الأمر بقيام حرب اهلية نتج عنها القضاء على هذا الخاء واعتلاء ابن عمه طقطاى Toktu بن منكوتمر العرش ( ١٩٠٠ - ١٢١ه/١٢١ - ١٣١١ م )(١٠٠) ، وكان هذا السلطان شامانيا مارقا عن دين الاسلام ، وظل طوال غترة حكمه الطويل يدين بالشامانية حتى مات عايها ، ولم يظهر من نقش عملته انه اعتنق الاسلام (١٦) ، ولذلك قيل

<sup>(57)</sup> Saunders : op. cit., p. 162.

<sup>(58)</sup> Howorth: op. cit., v. 2, p. 139.

<sup>(</sup>٥٩) العبرى: نفس المصدر ، ج ١٦ ق ٣ ورقة ٦٤٨ ، ابن الوردى: نفس المصدر ، ج ٢ ص ١١٣٥ ، ابن خلدون : نفس المصدر ، ج ٥ ص ١١٣٥ ، التلقشندى : نفس المصدر ، ج ٤ ص ٣٧٤ ، التريزى : نفس المصدر ، ج ١ ق ٣ ص ٧٣٨ .

<sup>(</sup>٦٠) ابو الفدا: نفس المصدر ، ج ٤ ص ٢٧ ، ابن خلدون: نفس المصدر ، ج ٥ ص ١١٣٥ ـــ ١١٣٦ ، التلقشندى: نفس المصدر ، ج ٤ ص ٧٧٦ ، المسدر ، ج ١ ق ٣ ص ٧٧٥ ، ٢٧٧ ، ابو المحاسن: نفس المصدر ، ج ٩ ص ٢٢٦ ، الرمزى: نفس المصدر ، ح ٩ ص ٢٢٦ ، الرمزى: نفس المصدر ، ح ٥ ص ٢٢٦ ، الرمزى: نفس المصدر ، ح ٥ ص ٢٢٦ ، الرمزى : نفس المصدر ، ح ٥ ص ٢٢٦ ، الرمزى : نفس المصدر ، ح ٥ ص ٢٢٦ ، الرمزى : نفس المصدر ، ح ٥ ص ٢٢٦ ، الرمزى : نفس المصدر ، ح ٥ ص

Saunders : op. cit,. p. 162 ; Howorth : op. cit., v. 2, p. 139.

<sup>(</sup>٦١) ابو المحاسن : نفس المصدر ، ج٩ ص ٢٢٦ ، الرمزى : نفس المرجع ، ج ١ ص ٥٠٠ الرجع ، ج ١ ص ٥٠٠ المرجع ، ج ١ ص

انه ناصر المسيحية (٦٢) . وربما اتى هذا القول ايضا بسبب صداقته لبيزنطة على الصداقة التى كانت موجودة بين البلدين قبل مجيئه الى الحكم ، اذ كانت بيزنطة قد اختارت سياسة التواد والتحالف مع مغول القفجاق بمصاهرتهم اتقاء لخطرهم ولخطر الترك العثمانيين الذين كان نجمهم قد ظهر فى ذلك الحين ، وقد سبق ان رأينا ميخائيل باليولوجوس يزوج ابنته ايرين لنوجاى التد جيوش مغول القفجاق الشهير ، والآن نجد اندرو نيقوس المبسراطور بيزنطة يرسل ابنته ماريا الى حريم طقطاى (٦٣) .

ولكن صداقة بيزنطة لطقطاى لم تؤثر على موقفه تجاه المسيحية وتجاه اوربا الشرقية المسيحية ، أذ نراه يرسل حملة لغزو بولندا عام ١٩٠ه/١٢٩١م كما نراه يرسل فرقة عسكرية دمرت مدينة كفا وطردت من فيها ومن في شبه جزيرة الترم من التجار الجنويين ، كما تمت مصادرة اموال الجنويين بمدينة ـسراى عام ٧٠٧ه/١٣٠٧م وذلك لأمور نقمها عليهم طقطاى ، منها استيلاؤهم على أولاد التتار وبيعهم في أسواق الرقيق(٦٤) ، كما انه لم يثبت ان هـذا الخان سمح للمبشرين المسيحيين ببناء الكنائس كما فعل بركة خان من قبل . وعلى ذلك مان طقطاى لم يمل الى المسيحية كما قيل ، وكان ميله الى المسلمين ظاهرا وواضحا رغم كونه شامانيا يعبد الاصنام والكواكب . ويبدو ان الظروف السياسية هي التي اجبرته على هذا الميل ، فقد كان المفيول المسلمون يكونون معظم جيشه ، وكان في حاجة ماسسة لكسب ثقة هذا الجيش الذي كان أداته الرئيسية في حل مشاكاه الداخلية والخارجية ، فقد كان هناك الصدام مع قائده الطموح المستبد نوغاى ، ذلك الصحدام الذي انتهى بمقتل هذا القائد عام ٦٩٨ه/١٢٩٨م ، وكان هناك الصدام الذي اشرنا اليه مع التجار الجنويين في مدينة كفا القفجاقية ، ذلك الصدام الذي انتهى بتخريب تنك المدينة عام ٧٠٧ه/١٣٠٨م وهناك الصراع مع السملاجقة الروم ، هذا الصراع الذي انتهى بانساح الطريق لظهور تموة الأتراك العثمانيين العظمى منذ ذلك الحين وهناك المشكلة الروسية التي كانت تتلخص في محاولة

<sup>(62)</sup> Ibid: v. 2, p. 147.

<sup>(63)</sup> Ibid: v. 2, pp. 146-147.

<sup>(</sup>٦٤) الرمزى : نقس المرجع ، ج ١ ص ٤٩٨ .

الروس الاستقلال ببلادهم وابعاد التأثير الاسلامى الواند عليهم من خانية التنجياق(٦٥) .

وقد دفعت هذه المشاكل طقطاى لأن يظهر ميله للمسلمين فى جيشه وفى بلاده ، كما حافظ على سياسة التحالف التقليدى مع مصر ، تلك السياسة التى اسسها بركة خان من قبل وسار عليها خوانين سراى جميعا ، وقد اشار المؤرخون الاقدمون الى رسل ورسائل ترددت بين سراى والقاهرة عدة مرات فى عهد طقطاى وكان هدفها تعضيد هذا التحالف والحث على اتخاذ موقف موحد من مفول أيران الذين تحرش بهم هذا الخان ، رغم ان سلطان مصر الناصر محمد بن قلاون أخبره بتصالحه مع مغول ايران الذين كانوا قسد اعتنقوا الاسلام فى ذلك الحين وكفوا عن عدائهم لمصر والاسلام(٦٦)).

ونظرا لسياسة الميل الى المسلمين التى اتبعها طقطاى فقد سسارت الحركة الاسلامية قسدما الى الأمام حتى أن ابن هسذا الخان نفسه اعتنق الاسلام وكان يحب سماع القرآن وأن لم يفهم معانيه ، وأنتوى أن ملك البلاد بعد أبيه الايترك فيها دينا غير الاسلام ، ولكنه مات في حياة أبيه(١٦٧) ، فتولى العرش بعد وفاة طقطاى أبن أخيه أوزبك خان الذى وصلت الحركة الاسلامية في عهده الى القمة وأتت بذلك الى مرحلتها التامة والنهائية بعد أن تمكن الاسلام في هذه المرحلة التى تحدثنا عنها وهي مرحلة التمهيد والتهيئة من أن يكسب أرضا وأسعة ، أذ كان قد تحول اليه بعض الخوانين ومعظم من أن يكسب أرضا وكثير من الأمراء والقواد المغول ، وصسمد لمنافسة

Howorth: op. cit., v. 2, p. 146

<sup>(</sup>٦٥) ابن خلدون : نفس المصدر ، جه ص ۱۱۳۷ -- ۱۱۳۸ ا المتريزي السلوك ج ١ ق ٣ ص ٨٧٤ ، ٨٧٤ ، ابو المحاسن : نفس المصدر ج ٦ ص ٢٢٦ ، الرمزى : نفس المرجع ، ج ١ ص ٤٨٨--٤٨٨ ) Saunders : op. cit., pp. 163-164.

<sup>(</sup>٦٦) الرمزى: نفس المرجع ، ج ١ ص ١٩٤ ــ ٩٩٩ ، فايد عاشور : نفس المرجع ، ص ٢١٢ ــ ٢١٣ ،

<sup>(</sup>٦٧) العمرى: نفس المصدر ، ج ١٦ ق ٣ ورقة ٦٨٣ ، ابن الوردى: نفس المصدر ، ج ٢ ص ٢٦٢ ، الرمزى: نفس المرجع ، ج ١ ص ٥٠٠ ٠

الأديان الأخرى ولنشاط البابوية حتى ان الخوانين الذين لم يعتنقوه لم يظهروا معاداته بل اظهروا تفضيل المسلمين على غيرهم ، واستعانوا بهم فى اجهزة الدولة وفى بعثاتهم الدبلوماسية ، وحافظوا على الاتصال بالقوى الاسلامية وخاصة فى مصر مما سنعرض له بالتفصيل فى حينه .

## ٢ ـ مرحلة اكتمال انتشار الاسلام بين مفول بلاد القفجاق:

تبدأ هذه المرحلة بتولى اوزبك Ozbeg بن طفرلشساه بن منكوتمر عرش سراى ( رمضان ۷۱۲ ــ شوال ۷۱۲ه/يناير ۱۳۱۳ ــ مارس ۱۳۴۲م) وتنتهى بنهاية دولة القبيلة الذهبية في بلاد القفجاق في مطلع القرن السادس عشر للميلاد ، ثم تفرقها وانقسامها الى خانيات صفيرة متنافسة تمارس حياتها شامخة قوية لفترة قصيرة ثم تضعف وتتهاوى أمام ضربات الروس واحدة اثر اخرى ، فتختفى تلك الخانبات كدول مستقلة ، وان ظلت شعوبها تدين بالاسلام وتحسرص عليسه .

وكما راينا فقد اثرت المرحلة السابقة في غرس مبادىء الاسلام بين غالبية المغول وان لم تنجح في تحويل جميع الخوانين الذين تولوا الحكم في هذه المرحلة الى الاسلام ،ولكن انتشار الروح الاسلامية وانتشار الاسلام بين اغلبية المغول وامرائهم ساعد اوزبك خان على ان يقضى على كل ما يناوىء الاسلام في بلاده ويجعل منه دين الدولة الرسمي بصفة نهائية ، ويتعاقب على الحكم خوانين مسلمون منذ ذلك الحين وحتى نهاية الدولة ، وانتهى نفوذ المسيحية الغربية والشرقية وقضى على آمال البوذية والشامانية بصورة تامة ، مما جعل عصر هذا الخان هو العصر الذهبي للاسلام في خانية بلاد القفجاق ، (١٨٥) واعتبره البعض ثالث حكام عظام اربعة ازدان بهم عرش القبيلة الذهبية في هذه البلاد ، وهم باطو وبركة واوزبك وطقتهش ،

<sup>(</sup>٦٨) ابو الفدا: نفس المصدر ، ج ٤ ص ٦٥ العمرى: نفس المصدر ، ج ١٦٥ ص ١٧٩، ، ج ١٦ ق ٣ ورقة ٦٨٣ ، بارتولد: نفس المرجع ، ص ١٧٩، ، Saunders : op .cit. p. 164.

والثلاثة الأخيرون كانوا مسلمين ومتحمسين انشر الاسلام مى بلاد القفجاق ، وكان أوزبك أكثرهم تحمسا ونشاطا مى هذا السبيل(٦٩) .

وهناك روايتان تتعلقان بالوقت الذي اسلم فيه اوزبك خان ، وتقرل الرواية الأولى بأنه اسلم مي شبابه وقبل توليه عرش الخانية على يد ارسعة من الفقهاء الفرس هم سيد شيخ محمد ، والشيخ قولقات والشيخ احمد والشبيخ حسن قرقان(٧٠) • وتقول الرواية الثانية انه اسلم بعد توليه عرش الخانية ، وكان قد بايع له نائب السلطنة قطلقتمر بعد أن عاهده اوزيك على انه اذا جلس على العرش فسموف يعتنق الاسلام ويتمسك به ، فلما ساعده قطلقتمر على ذلك دخل في دين الله راغبا ، واتخذ مسجدا يصلى فيه الصلوات الخمس في أوقاتها (٧١) • واستند بارتولد على هذه الرواية وقال بأن اوزيك اسلم بعد توليه العرش بحوالي تسبع سنوات ، أي في عام ٧٢٠ه/١٣٢١م على يد الشيخ سيد آتا التركستاني المدفون في طشقند(٧٢) . ولكننا لا نستطيع أن نسلم بهذه الرواية خصوصا وأن الشيخ الذي اسلم على يديه هذا الخان لم يكن معلما له كما قال صاحب هذه الرواية ، وانما كان معلما لابنه (٧٣) ، كما أن أصحاب الرواية الأولى سابقون زمنيا على اصحاب الرواية الثانية التي جاء بها ابن خلدون كما أن أبو المحاسن بن تغرى بردى الذي اتى بعد ابن خلدون نفسه كان دقيقا في تعبيره 6 فقد اشبار فقط الى مساعدة قطلقتمر الوزبك على تولى السلطة ، ولم يشر الى أن ذلك سوف يكون ثمنا لاعتناق اوزبك للاسلام (٧٤) ولذلك فاننا نميل الى القسول بأن

<sup>(</sup>٦٩) غامبرى: نفس المرجع ، ص ٢٩٦ ،

Saunders :op .cit. p. 164.

<sup>(</sup>٧٠) العمرى: نفس المصدر ، جـ ١٦ ق ٣ ورقة ٦٨٣ ، ابن الوردى: نفس المصدر ، جـ ٢ ص ٢٦٢ ،
Howorth, op. cit., v. 2, p. 172.

<sup>(</sup>٧١) ابن خلدون : نفس المصدر ، جه ٥ ص ١١٣٩ ، المعيني : نفس المصدر جـ ٢٣ ق ١ ورقة ٢٤ ، ٢٥ .

<sup>(</sup>۷۲) تاریخ الترك می آسا الوسطی ، ص ۱۷۹ .

<sup>(</sup>٧٣) ابن بطوطة : نفس المصدر : ص ٢٢٥ .

<sup>.(</sup>٧٤) النجوم الزاهرة ، ج ٩ ص ٢٢٦ .

اسلام أوزبك خان تبل توليه العرش ، وربما كان هذا الاسلام على يسد المشايخ الذين سبقت الاشارة اليهم او على يد نائب السلطنة او على يسد الانتين معا لأن الحركة الاسلامية كانت في طريقها الى احراز النصر النهائي لها كما سبق القول ، ولذلك فانه بمجرد ان اعتلى اوزبك العسرش اظهر تحمسا شديدا لنشر الاسلام وحرص الحرص كله على تحويل من بقى على الوثنية من المفول في بلاده الى الاسلام ، وفي خلال عام واحد أرسل الى القاهرة يقول انه ليس هناك وثنى واحد في بلاد القفجاق (٧٥) ،

ولكن هذا الأمر لم يتم بسهولة اذ تحرش به بعض امراء المغول الذين كانو! لا زالوا على الوثنية وقالوا له « اقنع بطاعتنا ، وماذا يهمك من امر ديانتنا ؟ ولماذا تهجر ديانة جنكيز خان وتعتنق ديانة العرب ؟» ولما لم يسلم اهربك بما قالوا ، دبروا للتخلص منه وتآمروا على قتله ،ولكنه علم بهذا التآمر وقبض على المتآمرين وعلى أتباعهم واعدمهم ، وبذلك اجتث البقية الباقية من الوثنية المغولية وخلا له الجو تماما وأصبح مطلق اليدين في نشر الدبن الاسلامي بين المغول وغيرهم من الشعوب التي كانت تحت سلطانه (٢٦)،

وقد اراد السلطان اوزیك خان من البدایة ان یجعل من نفسسه ومن السرته مثالا یحتذی به كافة المغول فی حبهم للاسلام والاخلاص له والعمل علی نشره وتطبیق تعالیمه ، تقد تهست هسذا الخان بالشریعة الاسلامیة وحافظ علی الصلاة ، وداوم علی الصیام(۷۷) ، واتخذ لنفسه اسسما ولقبا اسلامیا ، یظهر ذلك من العملة التی صكت فی عهده معلی بعضها نری اسمه « غیاث الدین اوزیك خان » ، وعلی اخری « محمد اوزیك خان » وعلی

(۷۵) ارنولد: نفس المرجع ، ص ۱۷۱ ، السرمزى: نفس المسرجع با ص ۱۷۱ ، السرمزى: نفس المسرجع جا ص ۱۲۰ ، السرمزى: نفس المسرجع جا ص ۱۲۰ ، السرمزى: نفس المسرجع بالمسرحة بالم

(٧٦) ابن خلدون: نفس المصدر ، ج ٥ ص ١١٣٩ ، العينى: نفس المصدر ، ج ٣٦ ق ١ ورقة ٢٥ ، الرمزى: نفس المرجع ، ج ١ ص ٥٠٤ ، ٥ ، ٥ ، ٥ ،

Howorth: op. cit., v. 2, 148.

(٧٧) التلقشندي : نفس المصدر ، ج } ص ١٧٤

جديد ، كانوا يحكمون عليهم بالتنصر قائلين لهم ان هدمهم لساجدهم علامة على ضعف ايمانهم واعراضهم عن دين الاسلام ويأمرونهم باعتناق المسيحية . وعندما كان المسلمون يمتنعون عن هدم مساجدهم حتى لا يتخسذ ذلك ذريعة لاتهامهم بالتخلى عن دينهم كان رجال الحكومة الروسية يهدمونها بانفسهم ويعتبرون سكوت المسلمين على ذلك أيضا علامة على اعراضهم عن دينهم ورضى منهم بالنصرانية ، التى يجب ان يعتنقوها والا كان نصيبهم القتل او التعذيب الشديد والاضطهاد البالغ(١٠٩) .

وفى الترن الثامن عشر بذات الحكومة الروسية جهودا جديدة لتنصير المغول الوثنيين منهم والمسلمين وامرت الامبراطورة كاترين الثانية فى عام ١٩٧١ه/١٩٧٨م بأن يوقع الذين يرغمون على التنصر على اقرار كتابى يتعهدون فيه بترك خطاياهم الوثنية وتجنب كل اتصال بالكفار (أى المسلمين) والنمسك بالدين المسيحى وعقائده والثبات عليها ، ولكن هولاء المتنصرين المجدد كانوا لا يلبثون أن يتركوا عتيدتهم الجديدة ويعتنقوا الاسلام فى حرية وطواعية ودون اجبار او اكراه او اغراء(١١٠) .

وفى النصف الأخير من القرن الماضى بذلت روسيا النصرانية جهودا الخرى لتنصير هذه القبائل الوثنية والاسلامية عن طريق انشاء مدارس بينهم وخاصة فى القرى حيث يسهل ترويض القرويين وادخالهم فى صدفوف السيحيين ، ووضع القانون الجنائى الروسى عقوبات صارمة لمن يرتد عن المسيحية الى الاسلام ولمن يساعد على ذلك وذاك بتجريده من كافة الحقوق المدنية وبحبسه مع الأشغال الشساقة مدة تتراوح بين ثهانى وعشر سنوات (١١١) .

وهكذا ومنذ سقطت دولة مغول القبيلة الذهبية الاسلامية وسقطت بعدها خانية قازان الاسلامية نشبت معركة صليبية من الدرجة الأولى بين مغول تلك البلاد وسكانها بصفة عامة وبين روسيا النصرانية ، وقد صحد المسلمون في هذه المعركة بقدر ما وسعهم الصمود رغم عدم النصير والمعين

<sup>(</sup>۱.۹) الرمزى: نفس المرجع ، ج ۲ ص ۱۸۸. - ۱۹۲ ،

<sup>(</sup>١١٠) أرنولد: نفس المرجع ، ص ٢٧٨ ، ٢٧١ -

<sup>(</sup>١١١) المرجع السابق ، ص ٢٧٦ ، ٢٨٠ .

ورغم ان النصرانية كانت مدعمة بقوة الدولة الروسية التى كانت تفسرض سلطانها على تلك الخانية ، وقاوم المسلمون التنصير الذى فرضه الروس عليهم فرضا ولكن بعضهم تنصر وفر آخرون الى الجهات الشرقية والجنوبية حيث يسود الاسلام(١١٢) .

وقد ساعد المسلمين على المقاومة والصمود ان القساوسة الروس لم يفهموا لغة الناس الذين كانوا يريدون تنصيرهم ، كما ان رقى الحياة الاخلاقية في المجتمع الاسلامي وشعور التآخي الذي كان شائعا في هذا المجتمع والذي جعله اكثر تماسكا وقوة ، أعطى المسلمين زادا جديدا للصمود، وللدعوة للاسلام فرصة للتقدم في نفس الوقت ، حتى ان كل مسلم امي صار داعية الى دينه ، وعجزت القبائل الفقيرة الجاهلة الأمية من الوثنيين او اشباه الوثنيين عن ان تقاوم هؤلاء الدعاة الذين كانوا يشاركونهم لغة الحديث ويشتركون معهم في العادات والتقاليد واساليب الحياة ، وفي كثير من القرى التي تم تنصير اهلها كرها او طواعية كان رجالها يذهبون لاحتراف حرفة الحياكة او غيرها في القرى الاسلامية ، وهناك يتحولون الى الاسلام شم يعودون الى قراهم دعاة يبشرون بدينهم الجديد(١١٣) ( .

وهكذا نجحت الحركة الاسلامية في أن تجذب كثيرا من المغول وغيرهم من الذين تنصروا ، فأسلمت عرى روسية باكماها في الشمال الشرقي من قازان ، وأسلم معظم اهالي قبيلة الفوتياك Votiaks المسيحية في القرن الثامن عشر ، وفي القرن التاسيع عشر أسلم المكثير من أهالي قبيلة الشوفاش chuvash الذين كان عددهم يبلغ المليون ، وكثير من أهالي قبيلة الشريميس cheremiss نتيجة اتصالهم بالباشترد والمغول المسامين ومصاهرتهم لهم ، وأصبح الشريميس بعد اسلامهم على جانب عظيم من الحماسة لنشر دينهم الجديد (١١٤) . وفي بداية القرن الحالي تحوات احدى وتسعون أسرة الى الاسلام في قرية اتومغا Atomva وحدها عام والمعرف المالم حوالي ثلاثة وخمسون الف نسمة بين سنتي ١٩٠٦ ،

<sup>(</sup>۱۱۲) الرمزى: نفس المرجع ، ج ۲ ص ۱۸۵ .

<sup>(</sup>١١٣) ارنواد : نفس المرجع ، ص ٢٨٠ ، ٢٨١ .

<sup>(</sup>١١٤) المرجع السابق ، ص ٢٨١ ، ٢٨٣ .

لـ ١٣٥٧م) . فقد اصر هذا الخان الجديد على ان يلبس جميع التتار في مملكته عمائم وفرجيات كما يلبسها اهل الاسلام في مصر والشام ، ولسم يكن للتتار قبل ذلك عادة بلبس هذا الزي ، كما أنه اظهر حبه للعلماء وحضر مجالسهم وصارت بلاده مأوى للعلماء والفقهاء من كل حدب وصوب حتى المتلأت سراى بهم ، كما حافظ على سياسة آبائه واجداده في ضرورة اخضاع الروس لدولة الاسلام ، فجاء كنياز روسيا ( أي اميرها او ملكها ) ومطرانها ألى سراى « لتجديد العهود والمواثيق واظهار العبودية على ما جرت به العادة عند تجدد الخوانين وتبدل الكينازات » كما حافظ على سياسة سراى في مراسلة سلطان مصر تعميقا لروح الأخوة الاسلامية بين البلدين (٩٠) .

وكان هذا الخان من أعظم الخوانين واعدلهم وأعلمهم واكثرهم ورعا ، ولكن خلفه خلف لم يكن على نفس المستوى من العدالة والورع ، فقد كان ابنه محمد بردی بك خان ( ۷۰۸ - ۷۲۲ه/۱۳۵۷ - ۱۲۲۱م) ظلوما غشوما قتل الكثيرين من أقاربه والحوته ، فاضطربت البلاد وكثرت الفتن ، وانتهــز قواد الجيوش وامراء الاجناد وولاة النواحي فرصة موت هذا الخان الظلوم واستبدوا بالحكم ، كل في بلدة من تلك البلاد ، استقل كل منهم باقليم من الأقاليم ، واشتغل كل منهم بمحاربة الآخر أو مدانه . وظلت هذه الفوضى ضاربة أطنابها في البلاد مدة عشرين عاما تمكن فيها الروس من هزيمة جيوش ( مماى ) أحد امراء المغول المتغلبين على عرش سراى - مرتين اخداهما في عام ٨٠٧ه/١٣٧٨م ، والثانية في عام ١٣٨٠ه/١٣٨٠م، وذلك لأول مرة منذ ان اخضعهم التتار في عهد باطو بن جوجي بن جنكيز خان عام ٥٣٥ه/١٢٣٧م ، واستيقظت فيهم الحمية الدينية واحتشدوا جميعا لقتال التتار وقالوا « نموت ونقتل ولا نعطى وطننا وديننا » حتى تمكنوا من صــد جيوش مماي وهزيمته كما راينا ولم ينقذ البلاد من هذا الضعف ومن هـــذا المتمزق والانقسام الا آخر الخوانين العظام وهو طقتمش ( تومتاميش ) بنن بردی بك بن جانی بك ( ۸۷۲ - ۸۷۸ - ۱۳۸۰ - ۱۳۹۰م )(۹۱) .

<sup>(</sup>٩٠) الرجع السابق ، ج ١ ص ٧١٥ ــ ٥٥٠ ، ٥٥٥ .

<sup>(</sup>٩١) المرجع السابق ، ج ١ ص ٤٩ه ، ٥٥٨ ، ٨٥٥١٢٥٥٨٠ .

وكان هذا الخان قد اجأ اثناء الصراع على العرش في سراى الى امير مغولي يسمى تيمورلنك كان قد استولى على بلاد ما وراء النهر من يد حكامها من بني جغطاى بن جنكيز خان ، وأسس فيها ملكا لنفسه منذ عام ١٧٧ه/ من بني جغطاى بن جنكيز خان ، وأسس فيها ملكا لنفسه منذ عام ١٧٧ه/ ١٣٦٩م ، وأراد تيمورلنك ان يدفع بهذا اللاجيء الى سراى حتى يقضى به على القائد مماى الذي قويت شوكته ، فساعده حتى استولى على سراى ، واستطاع طقتمش ان يعيد الأمن الى البلاد وأن يسترد للدولة قوتها ، ثم سار الى روسيا ودخل موسكو عام ١٣٨٣ه/ ١٣٨٨م وخربها وقتل الافا عديدة من الى روسيا وأحرتها ونهب كنائسها انتقاما لما فعله الروس أثناء تغلبهم على جيوش مماى ، فأسرع سائر كينازات الروس وحكامهم بتقديم الطاعة والولاء(٩٢) ،

ولسوء حظ هذه البلاد فقد ساءت العلاقة بين تيمورلنك وبين طقتهش ووقعت الحرب بينهما وتعددت وقائعها منذ عام ١٣٨٧ه/ ١٣٨٧م حتى انتهى الأمر بهزيمة طقتهش وقتله وهروب أولاده الى بسلاد الروس عسام ٧٩٨ه/ ١٣٩٥م ، وقام تيمورلنك بقتل آلاف السكان وخرب سراى العاصمة وكثيرا من المدن الأخرى مثل سرايجق وحاجى طرخان وازاق والقرم وغيرها(٩٣) ، فقوى شأن الروس منذ ذلك الحين واصبحت آمالهم فى الاستقلال قريبة المنال وقالوا لانفسهم « نغرم وندق النتار أعداء النصرانية »(١٤٤) .

ورغم الضربة الشديدة التى انزلها تيمورلنك ببلاد التفجاق ، الا انها سرعان ما استعادت شيئًا من توتها وعادت سلالة جسوجى بن جنكيز خان للحكم مرة ثانية منذ عام ١١٨ه/١١١م بعد أن مات تيمورلنك وضسعفت

<sup>(</sup>٩٢) ابو المحاسن : نفس المصــدر ، جـ ١١ ص ٢٥٢ ، ٢٥٧ ، الرمزى : نفس المرجع ، جـ ١ ص ٥٦٨ ، ٧١٥ ــ ٥٨٠ .

<sup>(</sup>۹۳) عرب شاه: نفس المصدر ، ص ٥٥ ــ ٦٢ ، شرف خان البدليسى نفس المصدر ، ص ٥٥ ، ابو المحاسن : نفس المصدر ، ج ١١ ص ٢٥٨ ، ٢٥١ ، الرجزي : نفس المرجع ، ج ١ ص ٥٩ ــ ٦٢٤

Saunders : op .cit., pp. 167-168.

Howorth: op. cit., v. 2, pp. 235, 257-258.

<sup>(</sup>٩٤) الرمزى: نفس المرجع ، ج ١ ص ٦٣١ .

دولته بمجرد موته عام ٨٠٨ه/٥٠١ ١م(٩٥) . واسكن الضربة التي كسان تبهورلنك قد كالها لسلطنة المفول في بلاد القفجاق أثرت كثيرا على الأوضاع هناك ولم تفق ذلك البلاد من هذه الضربة ابدا ، فقد عادت الفتنة من جديد ، وقام النزاع بين السلاطين والأمراء المفول للفوز بكرسي السلطنة ، وبدات خانية التبيلة الذهبية تسمير في طريق النهاية وانقسمت الى خانيات صغيرة منذ عام ٨٢٣ه/ ١٤٢٠م محقق امراء المغول في القسرم استقلالهم وأسسوا لانفسهم خانية هناك (٨٢٣ - ١١٩٧ه/١٤٠ - ١٧٨٣م) ، وفعل نفس الشيء امراء قازان ( ١٤١ ــ ١٥٣٩ه/١٣٧ ــ ١٥٥٢ ) ، واستراخان ( ۸۷۰ ــ ۱۲۱ ه/ه/۱۶۲ ــ ۱۵۰۶م ) وسيبريا ( ۸۳۰ ــ ۱۸۲ه/۱۲۲ ــ ١٨٥١م) وخوارزم ( ٩٢١ - ١٢٩٠ه/ ١٥١٥ - ١٨٧٣م) (٩٦) فصاروا مثل ملوك الطوائف في بلاد الاندلس وماوك الزيلع والصومال في منطقة القسرن الافريقي ، مما شجع الروس على التصدي لهم وتحالفوا مسع بعضهم وشجعوهم على قتال بعضهم البعض ، فأصبحوا يتحاربون فيما بينهم ، وازداد الانقسام بعد مقتل آخر خان حاول ان يوحد البلاد تحت لوائه وان يضع حدا لازدياد نفوذ الروس ، وهو الخان احمد خان بن كجى محمد خان ( ٨٥٠ ــ ٨٨٥ه/١٤٤٦ ــ ١٤٨٠م ) . ولم بكن مقتل هذا الخان الا على أيدى بنو عمومنه من بنى شيبان ونوغاى امراء الشمال ، ونستطيع القول انه منذ ذلك التاريخ حققت روسيا استقلالها بعد مائتي وخمسين عاما من سيطرة دولة القفجاق عليها ، تلك الدولة التي أصبحت دويلات متنازعة ، تحارب كل منها الأخرى ويتحالف بعضها مع موسكو ضد البعض الاخر ، حتى انتهى الأمر اخيرا بتمكن مكلى كراى سلطان مفول القرم المتحالف مع موسكو من احتلال سراى عام ٩٠٧هم/١٥٠٢م وقضى نهائيا على حكم القبيلة الذهبية منذ

(٩٥) المرجع السابق ، ج ١ ص ٦٣٩ ،

Saunders: op cit., p. 173.

(٩٦) الرمزى: نفس الرجع ، ج ١ ص ١٧٢ ، ٧١١ ٧١٣)

Saunders : op. cit., pp.167-168.

Zambour : Manueld Genealogio et de chronologie pour l'Histoire de L'Islam, v. 1, p. 249.

ذلك التاريخ وأرسل آخر خوانينها الى مدينة كييف الروسية حيث مات فى سجنه بها ، وبموته انقرض سلاطين القبيلة الذهبية فى سراى الى الأبد وأصبح انقسام الدولة الى خانيات صغيرة امرا واقعا وحقيقة مؤكدة (٩٧) .

وقد تحملت هذه الخانيات الصغيرة عبء المحافظة على الاسلام والدعوة اليه ما امكن ، كما تحملت عبء الدناع والجهاد ضد الروس الذين علا صوتهم واشتد نفوذهم وأرادوا أن يحققوا حلم آبائهم وأجدادهم في السيطرة على خانيات المفول في بلاد القفجاق أولا ، وعلى القضاء على الاسدلام ثانيا ، لا سيما بعد أن تزوج الأمير أيفان حاكم موسكو من الأميرة صوفيا أبنة آخر اباطرة القسطنطينية ، واعتبر نفسه وريانا الباطرة الروم واليونان بعد سقوط القسطنطينية مي يد الأتراك العثمانيين عام ١٤٥٧ه/١٥٥٦م ، واعتبر ان موسكو خلفت عاصمة الروم وانها أصبحت العاصمة الأرثوذكسية الوحيدة غى العالم بأسره ، وانها بذلك قد صار لها حق حماية الأرثوذكس في الشرق كله ، وأصبح لها حق الانتقام من المسلمين بسبب ما معلوه عام ١٤٥٣م . واشتد حماسه وحماس خلفائه في القضاء على السامين وخاصة مسلمي خانيات القفجاق التى تجاورهم والتى كانت ذات يوم لها السيطرة الكاملة عليهم (٩٨) فهي حرب صليبية تعرض لها المسلمون في تلك البسلاد كهسا تعرضوا لها من قبل في بلاد الأندلس وفي بلاد الزيلع والصومال وفي بلدد الشمام. . ومن الغريب أن هذه الحروب الصليبية التي تعرض الها الاسلام غى تلك البلاد جميعا كانت على هيئة حلقات ، كل حلقة تسلم الى الحلقة الأخرى . فقد بدأت هذه الحروب اولا في بلاد الأندلس منذ سقوط طليطلة نى يد ملك ليون وقشتالة عام ٤٧٨ه/ ٥٨٠١م(٩٩) ، ثم انتقات الى بسلاد

\_\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>٩٧) الرمزى : نفس المرجع ، ج ١ ص ٧١١ ــ ٧١١(٩٧) Howorth : op. cit., v. 2; pp. 346-347.

<sup>(</sup>۹۸) باسیایوس ضرباوی: نفس المرجع ، ص ۱۱۱ ، ۱۱۲ .

<sup>(</sup>٩٩) رجب عبد الحليم: العلاقات بين الأندلس الاسلامية واسبانيا النصرانية في عصر بني أمية وملوك الطوائف ، ص ٣٨٠ .

الشيام بوصول اول حملة صليبية اليها عام ٤٩٠هـ/١٠١م(١٠٠) ، ثم الي بلاد الزيلم والصومال بأول حملة اللك الحبشة (يكونو املاك) على تلك البلاد عام ٦٧٠ه/ ١٢٧١م (١٠١) ثم الى بلاد القفجاق جنوب روسيا بحملات الروس. على ذاك البلاد منذ بداية القرن السادس عشر للميلاد • اذن مهو حريق هائل أشعلته النصرانية في العصور الوسطى لتحرق به عالم الاسلام ، وبدأته بداية غير متزامنة ، ثم تواصلت حلقاته والتقت حتى أحاطت بدنيا الاسلام من الشمال في بلاد القفجاق ، ومن الجنوب في بلاد الزيلع والصومال ، ومن الغرب في بلاد الاندلس ، وفي الوسط حيث بلاد الشام ، ومن الشرق حيث المفول الوثنيون الذين جرت محاولات للتحالف معهم ضد الاسلام ، وقد نجح المسلمون في اخماد هذا الحريق في بعض الأنحاء مثل بلاد الشام حيث اقتلعوا الصليبية من آخر معاقلها في عكا ١٧ جمادي الأولى عام ١٩٠ه/ ٢٩١م (١٠٢)، كما نجحوا أيضا في الشرق حيث تمكن الاسلام من القضاء على التحالف الصليبي المفولي بتحويل المغول انفسهم الي الاسلام فأصبحوا درعاله وحماة ضد صليبية الروس ، ولكن المسلمين فشلوا في انحاء اخرى والتهمهم هذا الحريق في بلاد الأندلس حيث قضى على الدين والدولة بسقوط آخر معاقل المسلمين مي غرناطة عام ٨٩٨ه/١٤٩٢م وأصابهم هــذا الحـريق ببعض الحروق في بلاد الزيلع والصومال ، وظل المسلمون في تلك البلاد يجاهدون

<sup>(</sup>١٠٠) السيد الباز العرينى: الشرق الأوسط والحروب الصليبية - ج ١ ص ٢٣١ -- ٢٦٠٠

<sup>(</sup>۱۰۱) رجب عبد الحليم: العلاقات السياسية بين مسلمى الزيلع ونصارى الحبشة في العصور الوسطى ص ١٣٨ - ١٣٩ ٠

<sup>(</sup>۱۰۲) ابن كثير : البداية والنهاية ، ج ۱۳ ص ۳۲۰ ، ابن خلدون : نفس المصدر ، ج ٥ ص ٨٦٩ ، المقريزى : نفس المصدر : ج ١ ق ٣ ص ٧٦٣ ـ ٧٦٣ ميور : تاريخ دولة المماليك نمى مصر ص ٦٢ .

<sup>(</sup>۱.۳) الناصرى : الاستقصا لأخبار دول المغسرب الأقصى ، ج ٢ ص ١٦٣ ، ١٦٨ ،

Scott: A history of the moorish Empire in Europe, pp. 681-685; Lea (Hinry. c): The Moriscos of Spain, pp. 19-24, A history of the inquisition of Spain, p. 135.

لانقاد الاسلام وللحفاظ على كيانهم ضد صليبية الأحباش ، وهعل اخوانهم من المغول في بلاد القفجاق نفس الشيء ونشأ عندهم عصر يمكن ان نطلق عليه عصر الجهاد ضد صليبية الروس .

## ٤ ــ عصر الجهاد ضد صليبية الروس:

فى هذا العصر نرى امامنا خانيات مغولية متعددة ، من اهمها خانية مغول القرم وخانية مغول عازان وخانية مغول سيبيريا ، وهى خانيات تلاصق البلاد الروسية وتحيط بها من الجنوب والشرق . وقد عاشمت هذه الخانيات مستقلة مدة من الزمن قد تطول وقد تقصر حتى طواها الروس تحت جناحهم واخضعوها فى النهاية لسلطانهم وابقوا على الأسر الحاكمة التى قبلت ببذل الطاعة ودنع الجزية .

والغريب انه رغم هذه الظروف السياسية السيئة التي قضت على وحدة دولة مغول القفجاق، المقد الستمر الاسلام هي الانتشار بين المغول وغيرهم من القبائل والشعوب والأفراد الذين كانوا لا يزالون على الوثنية الله اعتنقه بعض المسيحيين انفسهم . فقد كان مغول القرم رغم خضوعهم الروس يبذلون جهدهم في القرن السابع عشر للميلاد لحث مواليهم على الدخول في الاسلام وجذبوا كثيرين منهم بالفعل لاعتناقه بما كانوا يعدونهم به من منحهم الحرية اذا ما استجابوا لدعواهم واسلموا ، ولسكن الروس قاموا بنشاط محموم لتحويل هلاء الموالي والعبيد الى المسيحية بالترغيب والترهيب كما انهم استولوا على هذه الخانية نهائيا عام ١٩١٧ههم مما اضعف من الحركة الاسلامية في هذا الاقليم لمدة طويلة ولم تنشط الا بعدد ان اصدرت الحكومة الروسية مرسوم حرية التدين عام ١٣٢٣هه المامية المامية الموسية مرسوم حرية التدين عام ١٣٢٣هه المامية المامية

اما في خانية قازان فقد نشط فيها الاسلام نشاطا ملحوظا ، فقد كانت تلك المدينة مغولية النشأة ، اسلامية الطابع . وقد بناها المغول في عهد

Zambaur: Op. cit., vol. p. 249.

<sup>(</sup>۱۰۶) ارنولد: نفس المسرجع ، ص ۲۷٦ ، باسیلیوس خرباوی: نفس المرجع ، ص ۱۱٦ ،

جاطو بن جوجى بن جنكيز خان بالقرب من بلاد الروس ليتمكنوا من مراقبتهم ورصد حركاتهم و ولما ضعفت دولة القبيلة الذهبية في سراى وتمكن الروسي من تدمير مدينة بلغار عام ١٤٣٨ / ١٤٠٩م حلت محلها مدينة قازان في التصدى لهؤلاء الروس وفي رفع لواء الاسلام في تلك الأصقاع الشمالية النائية ، واستطاع سلطانها الوغ محمد خان أن يجمع حوله اعدادا هائلة من البلغار والمغول وغيرهم من مغول حامي طرخان وسراى والقرم وأزاق الذين كانت قد فشت بينهم الفتن وانعدم الأمن منذ أن خرب تيمورلنك بلادهم عام كانت قد فشت بينهم الفتن وانعدم الأمن منذ أن خرب تيمورلنك بلادهم عام عام ١٩٨٥هها ، وتمكن الوغ محمد أن يستقل بخانية قازان عن سراى مند عام ١٩٨١هها وازدادت قوته وهاجم موسكو عدة مرات واسر كينازها عام ١٩٨١هها ) ( واسيلي ) عام ١٩٨٩هها ) ( واسيلي ) عام ١٩٨٩هها ) الروسية المسيحية تابعة لخانية قازان المغولية وصارت كينازية موسكو الروسية المسيحية تابعة لخانية قازان المغولية الاسلامية ، واستمر مغول قازان يسيطرون على دولة الروس ويخضعونها لطاعتهم اكثر من مائة عام (١٠٠) .

ولكن الصراع ما لبث ان نشب بين الغريقين (١٠٦) بعد ان ضعفت خانية تازان بسبب الفتن والحروب التى نشبت بينها وبين الخانيات المغولية الآخرى التى انقسمت اليها دولة القبيلة الذهبية ، وبسبب الفتن التى نشبت أيضا بين خوانين قازان انفسهم ، مما ادى فى النهاية الى تغلب الروس على قازان واستيلائهم عليها نهائيا عام ٩٥٩ه/١٥٥٢م (١٠٧) .

وقبل أن تسقط هذه الخانية التي كانت قد نشات على حدود كينازية موسكو من ناحية الشرق وامتد نفوذها الى جبال الأرال والى الشمال

<sup>(</sup>۱۰۵) الرمزي: نفس المرجع ، ج ٢ ص ٥١ - ٥٧ ، باسميليوس خرباوي: نفس المرجع ص ١١٦ .

<sup>(</sup>۱۰٦) للوقوف على تفاصيل المراع بين خانية قازان وبين موسكو ، أنظر: الرمزى: نفس المرجع ، ج ٢ ص ٥٥ — ١٤٩ ، باسيليوس خرباوى: نفس المرجع ٢٤ ، ١٢٥ .

<sup>(</sup>۱۰۷) الرمزى: نفس المرجع ج ٢ ص ١٣٦ ــ ١٤٩ ، عبد العـــزيز جنكيز خان : نفس المرجع ، ص ٨٤ . حنكيز خان : نفس المرجع ، ص ٨٤ . Zambaur : op. cit., v. 1, p. 249.

الشرقى من موسكو فى بعض الأحيان ، قامت بدورها فى نشر الاسلام فى هذه المناطق بين من كانوا على الوثنية ، ذلك ان هذه المخانية كانت قد ضمت الى جوار سكانها من البلغار والمغول المسلمين ، جماعات اخرى وثنية مثل جماعة جواش الذين كانت مساكنهم تقع فى الجنوب الغربى من ولاية قازان متاخمين للروس ، وجماعة جرمش الذين كانت مساكنهم تقع فى الشمال الغربى من ولاية قازان وفى ولاية نيزنى نوغورد وولاية واتكا ، وجماعة آر الذين كانت مساكنهم تقع فى شمالى قازان وفى ولاية واتكا وبيرم ، وقد بدات هسده الجماعات تدخل فى الاسلام بالتدريج خصوصا قوم جواش ، وكانت هناك قرى يعتنق جميع اهلها الاسلام ، واخرى يعتنقه نصف اهلها او اتل ، اما الذين ظلوا على وثنيتهم فقد اخذوا بعض العادات والآداب الاسلامية التى عاشت بينهم حتى بعد تنصرهم فى العصور المتأخرة (١٠٨) .

وكان تيار الاسلام يسير فى طريقه المرسوم ويكتسح مظاهر الوثنية بين تلك الاتوام بالتدريج حتى فوجىء الناس بفاجعة سقوط الدولة الاسلامية نى قازان باستيلاء الروس عليها كما قلنا عام ١٥٥٢ه/١٥٥١ م وتشكلت هناك جمعية تبشيرية تسمى جمعية المسيونير ، نشط اعضاؤها مى جذب اتوام جوائس وغيرهم الى المسيحية ، واخذوا يرغبونهم في ذلك باعفاء اغنيائهم من الضرائب واعطاء فقرائهم الكثير من الأموال ، وقامت الفتنة بين المسلمين. وبين النصارى الجدد والوثنيين الذين كان يشسجمهم الروس على ذلك ، ماضطر المسلمون الى الهجرة الى اماكن تكون فيها الفلبة او الاكثرية. للمسلمين . وكانت حكومة الروسية منذ القرن السابع عشر تدفع المسلمين نى هذا الاتجاه دفعا وتنتهز غرصة تنصر ثلاث او اربسع اسر من اى تسرية مسلمة ، فتأمر باقى أهل القرية كلهم أما بالتنصر أو الهجرة الى مكان آخر . ولذلك خلت كثير من القرى من سكانها المسلمين وانقلبت قسرى كثيرة الى النصرانية تحت ضغط الحكومة الروسية وجمعية المسيونير ، التي كانت تأمر، الأهالي وخاصة في الجهات الشمالية لقازان بهدم مآذن المساجد او المساجد نفسها بحجة انها اصبحت قديمة وآيلة للسقوط ويخشى على الناس منها ، وعندما كان المسلمون يستجيبون لذلك ويهدمون مساجدهم على أمل بنائها من:

<sup>(</sup>۱۰۸) الرمزى : نفس المرجع ج ۲ ص ۱۸۷ ، ۱۸۸ ، باسيليوس خرباوى : نفس المرجع ص ۱۲۲ .

جديد ، كانوا يحكمون عليهم بانتنصر قائلين لهم ان هدمهم لمساجدهم علامة على ضعف ايمانهم واعراضهم عن دين الاسلام ويأمرونهم باعتناق المسيحية . وعندما كان المسلمون يمتنعون عن هدم مساجدهم حتى لا يتخصف ذلك ذريعة لاتهامهم بالتخلى عن دينهم كان رجال الحكومة الروسية يهدمونها بانفسسهم ويعتبرون سكوت المسلمين على ذلك أيضا علامة على اعراضهم عن دينهم ورضى منهم بالنصرانية ، التى يجب ان يعتنقوها والا كان نصيبهم القتل أو ورضى منهم بالنصرانية ، التى يجب ان يعتنقوها والا كان نصيبهم القتل أو التعذيب الشديد والاضطهاد البالغ(١٠٩) .

ونى القرن الثامن عشر بذات الحكومة الروسية جهودا جديدة لتنصير المغول الوثنيين منهم والمسلمين وامرت الامبراطورة كاترين الثانية في عام ١٩٢١ه/١٧٨م بأن يوقع الذين يرغمون على التنصر على اقرار كتابي يتعهدون فيه بترك خطاياهم الوثنية وتجنب كل اتصال بالكفار (أي المسلمين) والتمسك بالدين المسيحي وعقائده والثبات عليها ، ولكن هولاء المتنصرين المجدد كانوا لا يلبثون أن يتركوا عقيدتهم الجديدة ويعتنقوا الاسلام في حرية وطواعية ودون اجبار او اكراه او اغراء(١١٠) .

وفى النصف الأخير من القرن الماضى بذلت روسيا النصرانية جهسودا اخرى لتنصير هذه القبائل الوثنية والاسلامية عن طريق انشاء مدارس بينهم وخاصة فى القرى حيث يسهل ترويض القرويين وادخالهم فى صسفوف المسيحيين ، ووضع القانون الجنائى الروسى عقوبات صارمة لمن يرتد عن المسيحية الى الاسلام ولمن يساعد عنى ذلك وذاك بتجريده من كافة الحقوق المدنية وبحبسه مع الأشمال الشساقة مسدة تتسراوح بين ثمسانى وعشر سنوات (١١١) .

وهكذا ومنذ سقطت دولة مفول القبيلة الذهبية الاسلامية وسقطت بعدها خانية قازان الاسلامية نشبت معركة صليبية من الدرجة الأولى بين مغول تلك البلاد وسكانها بصفة عامة وبين روسيا النصرانية ، وقد صحد المسلمون في هذه المعركة بقدر ما وسعهم الصمود رغم عدم النصير والمعين

<sup>(</sup>۱.۹) المرمزى: نفس المرجع ، ج ٢ ص ١٨٨ - ١٩٢ ،

<sup>(</sup>١١٠) ارنولد: نفس المرجع ، ص ٢٧٨ ، ٢٧٩ .

<sup>(</sup>١١١) المرجع السابق ، ص ٢٧٩ ، ٢٨٠ .

ورغم ان النصرانية كانت مدعمة بقوة الدولة الروسية التى كانت تفسرض سلطانها على تلك الخانية ، وقاوم المسلمون التنصير الذى فرضه الروس عليهم فرضا ولكن بعضهم تنصر وفر آخرون الى الجهات الشرقية والجنوبية حيث يسود الاسلام(١١٢) .

وقد ساعد المسلمين على المقاومة والصمود ان القساوسة الروس لم يفهموا لغة الناس الذين كانوا يريدون تنصيرهم ، كما ان رقى الحياة الأخلاقية في المجتمع الاسلامي وشعور التآخى الذي كان شائعا في هذا المجتمع والذي جعله اكثر تماسكا وقوة ، أعطى المسلمين زادا جديدا للصمود، وللدعوة للاسلام فرصة للتقدم في نفس الوقت ، حتى ان كل مسلم امي صار داعية الى دينه ، وعجزت القبائل الفقيرة الجاهلة الأمية من الوثنيين او اشباه الوثنيين عن ان تقاوم هؤلاء الدعاة الذين كانوا يشاركونهم لفة المديث ويشتركون معهم في العادات والتقاليد واساليب الحياة ، وهي كثير من القرى التي تم تنصير اهلها كرها او طواعية كان رجالها يذهبون لاحتراف حرفة الحياكة او غيرها في القرى الاسلامية ، وهناك يتحولون الى الاسلام شم يعودون الى قراهم دعاة يبشرون بدينهم المجديد المجديد الم يقودون الى الاسلام الم

وهكذا نجحت الحركة الاسلامية في ان تجذب كثيرا من المغول وغيرهم من الذين تنصروا ، فأسلمت قرى روسية باكماها في الشمال الشرقى من قازان ، واسلم معظم اهالى قبيلة الفوتياك Votiaks المسيحية في القرن الثامن عشر ، وفي القرن التاسيع عشر اسلم السكثير من اهسالى قبيلة الشوفاش chuvash الذين كان عددهم يبلغ المليون ، وكثير من أهالى قبيلة الشريميس cheremiss نتيجة اتصالهم بالباشقرد والمغول المسلمين ومصاهرتهم لهم ، وأصبح الشريميس بعد اسلامهم على جانب عظيم من الحماسة لنشر دينهم الجديد (١١٤) وفي بداية القرن الحالى تحوات احدى وتسعون أسرة الى الاسلام في قرية اتومفا Atomva وحدها عام وحدها عام وحمام معلى السلم حوالى ثلاثة وخمسون الف نسمة بين سنتي ١٩٠٦ ،

<sup>(</sup>۱۱۲) الرمزى: نفس المرجع ، ج ۲ ص ۱۸۵ .

<sup>(</sup>١١٣) ارنواد : نفس المرجع ، ص ٢٨١ ، ٢٨١ .

<sup>(</sup>١١٤) المرجع السابق ، ص ٢٨١ ، ٢٨٣ .

• ١٩١١م (١١٥) ، مما يقطع بالنجاح الطرد للحركة الاسلامية حتى في هـــذه البلاد التي كانت تحت سيطرة النصرانية .

وكان الأمر في خانية سيبيريا مشابها لما كان عليه الأمر في خانية تازان هند نشأت في هذه البلاد على يد اولاد شيبان خامس اولاد جوجي بن جنكيز خان خانية مغولية اتخذت من قلعة سيبر التي تسمى أيضا باسم ايسكر عاصمة اها وامتدت لتشمل الأراضي الواقعة بين نهرى ايرتش وأوب ، وكان مغولها في طاعة خوانين القبيلة الذهبية في سراى ولم يحققوا استقلالهم الا بعد أن ضعف هؤلاء الخوانين وسقطت دولتهم في بداية القرن السادس عشر (١١٦) .

وقد تعرضت هذه الخانية لتأثيرات عديدة وغدت عليها من الجنوب من دولة المفول في بلاد ما وراء النهر وتركستان حيث كان يحكم ابناء جغطاى بن جنكيز خان ، ومن دولة مغول القبيلة الذهبية في بلاد القفجاق والتي كانت تتبعها هذه الخانية ، اعنى خانية سيبيها .

وكان التجار والعلماء من بخارى وقازان دائمى التردد على سيبيريا اما بقصد التجارة واما بقصد نشر الاسلام وعلومه او الاثنين معا ، ولذلك نما قسانه هـورث Howorth (۱۱۷) من أن خوانين سيبيريا كانوا وثنيين عندما غزاهم كوتشم خان عام ۹۷۱هم/۱۳۵۱م بعيد عن الصواب والدقة ، فقد بثت أن كثيرا من هؤلاء الخوانين كانوا يدينون بالاسلام قبل هذا التاريخ ، ذلك أن اسماءهم كانت تدل على اسلامهم ، تهى اسماء اسلامية (۱۱۸) ، كما أن ما يدعيه هذا الكاتب من أن عدم اسلام خوانين سيبيريا يعسود إلى أن مؤسسى هذه الخانية كانوا من بيت نوغاى الوثنى وأنهم كانوا كذلك عنسدما اسسوا هذه الخانية (۱۱۹) غير صحيح ايضا ، لأن شعب النوغاى كان

<sup>(</sup>١١٥) المرجع السابق ، ص ٢٨٠ ٠

<sup>(</sup>١١٦) الرمزى: نفس المرجع ، ج ٢ ص ١٩٥ - ١٩٧ .

<sup>(117)</sup> Howorth: op. cit., v. 2, p. 1062.

<sup>(</sup>۱۱۸) الرمزي: نفس المرجع ، ج ٢ ص ١٩٥ ، ١٩٨٠١٩٦٠

<sup>(119)</sup> Howorth: op. cit., v. 2, pp. 1061-1062.

يعيش جنوب روسيا اولا ئم هاجروا فى القرن السادس عشر الميلاد وما يليه الى القرم والى الجزء الشرقى من بلاد القوقاز وكانوا كلهم مسلمين وبدوا رحلا كما يقول نفس الكاتب فى مكان آخر من كتابه(١٢٠) .

وحتى لو كان بيت نوغاى وثنيا غان مؤسسى خانية سيبيريا كانوا من بيت شيبان بن جوجى وليسوا من بيت باطو بن جوجى الذى يتفرع عنه بيت نوغاى ، غالاسلام فيها قديم والدليل على ذلك ايضا وجود بعض القبور لبعض الدعاة الذين استشهدوا أو ماتوا أثناء الدعوة الى الاسلام في سيبيريا قبل أن يحكمها كوتشم خان ، فقد قدم الى تنك البلاد شيخ عجوز من بخارى في عهد كوتشم خان للبحث عن قبورهم وأعطى اسماءهم ، وكان لامسحاب هذه القبور عيد سنوى يحتفل به الناس هناك ، ولا يزال المغول يحتفلون به في سيبيريا حتى القرن الماضى ، ولما اجريت هناك بعض الحفريات الحديثة وجدت بالفعل مدافن سبعة منهم أشار اليها مولر Muller وقال انها مولر مقدسة عند الناس (١٢١) .

أما ما يدعيه كتاب الغرب أو الشرق من ان كثيرا من قبائل المغول في سيبيريا كانوا نصارى او وتنيين ، ما هو الا زعم كان يراد منه العمل على الخال هؤلاء المغول في دين غير دين الاسلام بأن يظهروا لهم أن أجدادهم لم يكونوا مسلمين ، وأن هؤلاء الأجداد كانوا نصارى او وثنيين ، فلا داعى لبقاء احفادهم على دين الاسلام الذي يخالف دين الآباء والأجداد ، ولو كان قول هؤلاء الكتاب صحيحا لانتشرت النصرانية بين المغول حين بعث البابوات بعوثا متعددة في أوائل ظهور دولة المغول لاجل الغرض المذكور ، ورغم بعوثا متعددة في أوائل ظهور دولة المغول الا ان النصرانية لم تنتشر بينهم وغلب عليهم دين الاسلام في النهاية كما سبق القول(١٢٢) .

نخلص من ذلك الى أن سيبيريا كانت قديمة عهد بالاسلام الى حد ما ، وكان هذا الاسلام قد بدا ينتشر بين سكانها من المغول وغيرهم قبل سيقوط دولة القبيلة الذهبية ، ولكنه لم ينتشر بينهم انتشارا تاما ، ولما ضعفت دولة

<sup>(120)</sup> Ibid: v. 2, pp. 1011, 1049.

<sup>(</sup>۱۲۱) أرنولد: نفس المرجع ، ص ۲۸۳ منولد: نفس المرجع ، الم

<sup>(</sup>۱۲۲) الرمزى: نفس المرجع ، ج ٢ ص ٣٥٤ ، ٣٥٥ .

القبيلة الذهبية واستقلت اقاليمها وكونت خانيات مستقلة ، اصبحت سيبيريا تدين بالولاء لخوانين قازان الذين مدوا نفوذهم شرقا حتى سيبيريا الغربية ، ولا شك ان خوانين قازان كان لهم تأثيرهم في نشر الاسسلام في تلك البلاد وخاصة عندما كانوا اقوياء ، ولما ضعفوا واخضعهم الروس لحكمهم خضعت سيبيريا بالتالي لنفوذ الروس ، ولذلك نسمع ان حاكم سيبيريا المسمى ياديجسلر Yadigar بن قاسم بن ماموك يرسل الي موسكو بالجزية عام ١٧١هه/١٥٦٩م (١٢٣) .

وفى تاك الأثناء تمام كوتشم ابن مرتضى خان حاكم خوارزم وما وراء النهر وهاجم ياديجار المتخاذل وقتله ، وأصبح كوتشم هذا خانا لخانية سيبريا منذ ذلك العام ولسنوات طويلة(١٢٤) بذل فيها جهودا كبيرة لنشر الاسلام فى تلك البلاد بطريقة منظمة ، فأرسل الى والده فى بخارى والى حكام قازان يطلب دعاة لنشر الاسلام وتعاليه وعلومه فى سيبريا ، وقد وصل اليه من بخارى بعض الملاوات (جمع ملا) والفقهاء ، كما وصل اليه بعض المدرسين من قازان(١٢٥) ، ويفهم من كلام هورث Howorth ان هذا الخان كان جادا فى نشر الاسلام وانه كان يسمتعمل اساليب الترغيب والترهيب لتحقيق هدفه حتى ان البعض من أهل سيبيريا حسبما قال ذلك الكاتب اعتنق الاسلام مضطرا حتى لا تساء معاملتهم(١٢٦) .

وفى عهد هذا الخان توافدت اسرات عديدة من بخارى واستقرت فى توبولسك وتيومان Tiuman وتورنسك وتسارا وتومسك Tomsk وما زالت هذه الأسر موجودة فى تلك البلاد وتقول ان اجدادها ذهبوا الى سيبريا مع كوتشم خان ، وأن اسرة من الأشراف استقرت قرب توبولسك فى قرى ساباناك وتادسيم ، وأن احد قواد هذه الأسرة والسذى كان يسسمى (دين على خوجا) كان على صلة بكوتشم خان ، ويقال انه تزوج ابنته التى تسمى نال خانيش ، وكان له ثلاثة من الأبناء يسمون سسسولتامت خوجا ،

<sup>(123)</sup> Howorth, v. 2, 1063, 1064.

<sup>(124)</sup> lbid., v. 2, p. 1064.

<sup>(</sup>١٢٥) أرنولد: نفس المرجع ، ص ٢٨٣ .

<sup>(126)</sup> Howorth., op. cit., v. 2, p. 983.

وسيد مهت ، واك سيد الذي عاش في تارا ، وكان ابنا سولتامت وهما يوسف خوجا ويحيى خوجا ما زالا موجودان عندما كان مولر في سيبريا(١٢٧) وبجانب هذه الأسرات المسلمة التي توافدت من بخارى على سيبريا في عهد كوتشم خان ، فقد توافد في عهده أيضا بعض الدعاة من بخارى ، وقد أخبرنا أحدهم بأنه خرج مع زميل له من بخارى الى حاضرة كوتشم خان على ضفة نهر ايرتش وقاما بالدعوة الى الاسلام ، ولما مات زميله هذا بعد سسنتين عاد هو الى وطنه بخارى ، ولم يلبث الا قليلا حتى عاد مرة ثانية الى بسلاد كوتشم خان ، فقد توافد في عهده أيضا بعض الدعاة من بخارى ، وقد أخبرنا عاود هذا الخان طلبه بارسال مزيد من الدعاة من بخارى ، وقد أخبرنا عاود هذا الخان طلبه بارسال مزيد من الدعاة من بخارى ،

ولا شنك أنه كان لوجود هذه الأسر المسلمة وهؤلاء الدعاة في سيبريا اثر كبير في انتشار الاسلام بها ، فاذا أضيف الى ذلك جهود كوتشم خان نفسه وأثر التجار في هذا المجال ، لأصبحت الصورة وأضحة ولتوصلنا الى ان الاسلام بدأ يزدهر في تلك الانحاء النائية ، ولكن هذا الازدهار لم يلبث ان اصيب بضربة مفاجئة جاءت كالعادة على يد الروس .

فقد هاجم الروس كوتشم خان ولم يجد له معينا او مساعدا فاضطر الى اعلان ولائه لهم عام ١٥٦٩هم/١٥٩ م ووقع معهم معاهدة يعترف لهم فيها بدفع الجزية ، واخذ الروس في بناء المدن في سيبريا ، فبنوا مدينة تيومان قرب سيبر عام ١٩٥٥هم/١٥٨ م وبنوا مدينة توبولسك على الضفة الشرقية لنهر ايرتش ، وبنوا فيها حصنا وكنيسة بعد ذاك بعام ، ولما احس كوتشم خان بخطر ازدياد النفوذ الروسي على بلاده تمرد على الطاعة ، فحاربه الروس وهزموه عام ١٠٠٧هم/١٥٩م في معركة حدثت بينهما على نهر اوب ، ٥٠ اسر الروس فيها عددا من زوجاته وابنائه وبناته وامرائه وجنده ، وهرب كوتشم خارا بنفسه ، واصبح الروس سادة سيبريا ودخلت اسرة الخان الأسيرة موسكو شهر شعبان ١٠٠٧هم/يناير ١٩٥٩م ، والتحق احد ابنسائه بالجيش الروسي واعتنق آخر المسيحية وتسمى باسم اندرو Andrew بالجيش الروسي واعتنق آخر المسيحية وتسمى باسم اندرو

<sup>(127)</sup> Ibid: v. 2, p. 984.

<sup>(</sup>١٢٨) أرنولد: نفس المرجع ، ص ٢٨٤ .

<sup>(</sup>۱۲۹) عبد العزيز جنكيز خان : نفس المرجع ، ص ۸٦ ، ٧٠ ، ١٣٨ عبد العزيز جنكيز خان : نفس المرجع ص ١٣٨ المرجع ص

وهكذا اوتف الزحف الروسى النصراني جهود كوتشم خان في نشر الاسلام بين من كانوا على الوثنية من مغول سيبريا وسكانها ، ولذلك ظلل بعض المفول الذين يقيمون في المناطق المجاورة لنهر ايرتش على ديانتها القديمة ، كما استمر بعض المفول الذين يعيشون عند مصب نهر نارا Tara القديمة ، كما استمر بعض المفول الذين يعيشون على وثنيتهم ثم تنصروا وبين توبولسك ، ودميانسكويام ، وقرب بلدة تورنسك على وثنيتهم ثم تنصروا بعد ذلك (١٣٠) بتأثير الحكومة الروسية التي كانت لا تكل ولا تهل من تنصير المسلمين والوثنيين في سيبريا متخذة تقريبا نفس الاساليب التي اتبعتها في قازان ، ورغم ذلك فقد دأب الفتهاء والدعاة القادمون من بخارى وغيرها من مدن آسيا الوسطى وكذلك التجار القادماون من قازان على الاستمرار في الدعوة الى الاسلام في سيبريا ، وعلى أيديهم اسملت قبائل المغول والنتار التي كان يطلق عليها اسم Baraba Tatars الهغول والنتار التي كان يطلق عليها اسم تقع بين نهر ايرتش ونهر أوب ، اما بقية هذه القبائل التي كانت لا تزال على الوثنية فقد اسلمت في مستهل القرن التاسيع عشر وظلت على الوثنية فقد اسلمت في مستهل القرن التاسيع عشر وظلت على السلامها حتى الآن(١٣١) ،

وفى المناطقالتى تقع جنوب سيبريا وشهالى بهد ما وراء النهر وتركستان كانت توجد شعوب القرغيز والقزاق الذين كانوا يخفسعون أيضا لخوانين القبيلة الذهبية ، ولذلك انتشر بينهم الاسلام منذ أن اسلم هؤلاء الخوانين ابتداء من بركة خان ( ٢٥٥ — ٢٥٦ه/٢٥٦١ — ٢٦٦١م) . والقرغيز كلمة تعنى الغز الذين يسكنون البرية حسبما جاء فى اللغة التركية، وهم ينتسبون الى أوغوزخان أو ذرية بعض متربيه وأمرائه ، ومنه أخذت كلمة غز مخففة من كلمة أورغوز ، ومن هؤلاء الغز انحدرت بعض قبائلهم التى عرفت باسم السلاجة فى القرن الخامس الهجرى الى بلاد ما وراء النهر وأسلموا وحسن اسلامهم وسيطروا على الخلافة العباسية وعلى كثير من بلاد المشرق الاسلامى حوالى قرن ونصف قرن من الزمان (١٣٢) .

(130) Ibid: v. 2, p. 983.

(١٣١) ارتولد: نفس المرجع ص ٢٨٤ ،

Howorth: op. cit., v. 2, pp. 983, 1002.

(۱۳۲) الرمزى : نفس المرجع ، ج ٢ ص ٢٥٦ .

اما بتية الترغيز الذين ظاوا يسكنون البرية غقد استقروا غي جبال آلطاغ أو كما يسميها الروس جبال التاى وغي منطقة (يدى صو) وشرق منطقة نهر سيحون ، وأسلم كثير منهم على ايدى العلماء والمسلاوات الذين نشروا الاسلام غيما بينهم غي القرن الثامن عشر ، وحاربوا بالتعاون معلم المتزاق المسلمين القالوق البوذيين الواغدين عليهم بعد أن دمر الصينيون دولتهم عام ١١٧٢هم ١١٧٨م ، وكانت الحرب بين القرغيز والقالموق كأنها حرب دينيةبين البوذية والاسلام كما تصورها ملاحمهم (١٣٣١) .

ورغم ذلك غانه فى مستهل القرن الماضى كان كثير من القرغيز الذين يتيمىن فى السمهول الفسيحة المهتدة جنوبا من مقاطعة تبولسك الى بلاد تركستان لا يزالون على الوثنية ، ولم تهتم الحكومة الروسية فى ذلك الحين بنشر المسيحية بينهم على اعتبار أنهم كانوا على حسالة كبيرة من البربرية والمهمجية لا تسمح بفهمهم للانجيل فهما جيدا . وسرعان ما انتهز دعاة الاسلام هذه الفرصة واحتلوا هذا الميدان وجذبوا كافة قبائل القرغيز الى الدين الاسلامى ، غاصبحوا كلهم مسلمين وان كان الجهل لا زال فاشيا بينهم (١٣٤) . ويشير ارنولد الى تلك الأغانى الشعبية التى يتغناها القرغيز والتى تحتسل مكانة كبيرة بين وسائل الدعاية الاسلامية فى الوقت الحاضر ، وقد تضمنت هذه الأغانى حقائق الاسلام الأساسية مصوغة فى اسلوب قصصى اسطورى ، مما جعل هذه الحقائق تصل الى قلوب عامة الناس فى سمولة ويسر (١٣٥) ،

أما القزاق فهم من المغدول الخاص الذين لم يختلطوا بغيرهم من الشعوب والأمم مثل اخوانهم من مغول ايران او مغول القبيلة الذهبية او مغول بلاد ما وراء النهر وتركستان ، فقد المام القزاق في البرية التي كانت مهد المغل والتتار واصبحت تحكمها القبيلة البيضاء التي تفرعت عن القبيلة

<sup>(</sup>۱۳۳) أرنولد: نفس المرجع ، ص ۲۷۷، بارتولد: نفس المرجع ، ص ۲۵۷، ۲۵۲ .

<sup>(</sup>۱۳۲) الرمزى: نفس المرجـع ، ج ۱ ص ۲۵۲ ، ارتولد: نفس المرجع ص ۲۷۸ .

<sup>(</sup>١٣٥) ارنولد: نفس المرجع ، ص ٢٨٤ .

الذهبية التى كانت قد بسطت نفوذها على تلك الأنحاء وتركت حكمها لهذا الفرع من بيت جوجى بن جنكيز خان كما سبق القول(١٣٦) •

وقد وصف الرحالة القطر القزاقى بأنه يحد من الشمال بالباشقرد الذين يسكنون حول جبال اورال ، ومن الشرق بالقلموق السود وطشعند ، ومن الجنوب ببحر ارال والقراكالباكس الذين ينتمون لفرع النوغاى من بيت جوجى مؤسس القبيلة الذهبية في بلاد القفجاق ، ومن الغرب بالجايك 'Jaik أو بخانية (قازان )(١٣٧) .

وقد اطلق اسم القزاق على سكان هذا الاقليم بعد أن ضعفت دولــة التبيلة الذهبية في سراى وتفرقت كلمة المغول في تلك الدولة الواســـعة الأنحاء ، اذ كان كثير من ذرية جنكيز خان وذرية ابنه جوجي يخرجون عـن طاعة السلطان ولا ينقادون له ويعلنون استقلالهم عنه ، وكان بعضهم يفعـل ذلك وينباعد عن مركز السلطنة ويتوغل في البرية حتى لا تصـل اليه يد السلطان ، فكان يقال لهم قجاق بمعنى الفار او الهارب ، ثم حرف هذا اللفظ الى قزاق ، وصار علما على جميع تلك القبائل وان كان بعضها لم يفعــل ما يستوجب الحــلاق هذا الاسم عليهــا(١٣٨) .

والمهم هذا ان خوانين القبيلة البيضاء حكموا هذا الشعب الذي عرفه باسم القزاق واتخذوا لهم عاصمة تسمى مدينة سفناق Sighnak ثم تحولوا الى مدينة تركستان واتخذوها عاصمة لهم ، وكان اهم مافى هذه العاصسمة الجديدة هو مسجدها الشهير الذى بنى فوق مقبرة الخواجه (أحمد ياسافى) على يد تيمورلنك عام ٨٠٠ه/١٣٩٧م عندما ذهب الى تركستان . والشيخ أحمد هذا هو مؤسس طائفة الجهسرية Jahira ، ومات عام ١١٥ه/ ١٢٠م ، وهو من أشهر المتصوفين الذين يحتفل بهم فى وسط آسيا(١٣٩) .

Howorth: op. cit., v. 2, p. 684.

(139) Howorth: op. cit., v. 2, pp. 274, 681.

<sup>(</sup>١٣٦) الرمزى: نفس المرجع ، ج ١ ص ٢٥٧ ، ٢٥٧ . .

<sup>(</sup>١٣٧) المرجع السابق ، ج ١ ص ٢٣٠ ،

<sup>(</sup>۱۳۸) الرمزی: نفس المرجع ، ج ۱ س ۲۵۸ .

وكان القزاق مسلمين ويتمسكون بعقيدتهم الاسلامية (١٤٠) ويدعون بأنهم من سلالة أنس بن مالك خادم رسول الله صلى الله عليه وسلم ، كمسا روج بذلك بينهم بعض الخوجات الذين كانوا يفدون عليهم من تركستان وخوارزم وبخارى وفرغانه (١٤١) ، ورغم أن هذا القول غير صحيح بالمرة ، الا أنه يدل على مدى انفعالهم بالاسلام انفعالا جعلهم يدعون الانتساب الى احد الصحابة الأجلاء ، ولذلك انتشرت بينهم القاب السسادة والاشراف والخوجات ، مما سنشير اليه في حينه .

وكانت روسيا النصرانية حريصة كل الحرص على مقاومة النشساط الاسلامى في تلك البلاد . وقد رأينا ما فعلته مع مسامى قازان وسسيبريا ورأينا محاولاتها الدائبة المستمرة في تنصير هؤلاء المسلمين أو أضطهادهم واخراجهم من قراهم وبلادهم وقد فعلت نفس الشيء مع شعب القزاق المسلم، ففرضت حمايتها عليه منذ عام ١١٤٢هم/١١٥٨م ، وحاولت بشتى وسسائل الترغيب والترهيب أن تجره إلى اعتناق النصرانية الأرثوذكسية ولكن هذا الشعب تمسك بعقيدته الاسلامية ، مما دفع بالروس أخيرا إلى الاسستيلاء على تلك البلاد عام ١٢٦١هم/١٨٥٥م عقب وقاة جهانكير الذي اشتهر بنشر العلم واحترام العلماء ، والحرص الشديد على تطبيق احكام الشريعة الاسلامية ، وعلى بناء المساجد والمدارس لتعليم النساس عسلوم الاسسلام وشسيعائره (١٤٦) ،

ومنذ ان اصبحت بلاد القزاق جزءا من امبراطورية روسيا القيصرية النصرانية بدأ الروس يبنون فيها قرى ومدنا كثيرة واصبحوا يزاحمون القزاق في بلادهم ولا يسمحون لهم ببناء المساجد والمعاهد الدينية والدارس فهاجر كثير منهم الى البلاد الاسلامية القريبة منهم مثل بخارى وخوارزم وأغفانستان وهاجر بعضهم الى الصين(١٤٣) ، اما الأغلبية من القزاق الذين

<sup>(</sup>۱٤٠) الرمزى : نفس المرجع ، ج ا ص ٢٦٠ ، Howorth, op. cit., v. 2, p. 684.

<sup>(</sup>۱٤۱) الرمزى: نفس المرجع ، ج ١ ص ٥٩ ، ٢٦٠ ٠

<sup>(</sup>۱۶۲) المرجع السابق ، ج آ ص ۲۲۰ ، ج ۲ ص ۲۱۸ ، ۲۲۰ -

<sup>(</sup>١٤٣) المرجع السابق ، ج ٢ ص ٢٦٥ - ٣٣٥ :

تمسكوا بأرضهم وبلادهم فقد خضعوا للروس خضوعا نهائيا واصحبحوا يشكلون الآن ما يسمى بجمهورية قازقستان ( قازاقستان ) السحوفيتية الاشتراكية وهى احدى جمهوريات الاتحاد السوفيتي الست الاسلمية ، وتعتبر من اكبر جمهوريات الاتحاد السحوفيتي الست عشرة قاطبة في المساحة واعظمها اختزانا للثروات والمعادن ، وهي تمتد حاليا من دلتا نهر الفولجا الى حدود الصين الشعبية وتحتل مساحة تزيد على المليون من الأميال الربعة (١٤٤) .

ورغم خضوع هذه البلاد للروس فان شعبها لا زال يتمسك بالاسلام وتقاايده ، مما يدل على مدى الدور البارز الدى قام به المفسول فى نشر الاسلام والمحافظة عليه ضد صليبية الروس التى برزت واضحة منذ بداية القرن السادس عشر للميلاد ، وكان لتمسك المفول بالاسلام على هدذا النحو اثر كبير فى مظاهر حياتهم وسلوكهم منذ ان قامت دولتهم فى بلاد التفجاق حتى انتهت على أيدى الروس ، وتعددت هذه المظاهر وتنوعت لنشمل كثيرا من نواحى حياتهم الاجتماعية والثقافية .

## ه ـ مظاهر الحياة الاسلامية عند مغول القفجاق:

اتخذ خوانين المغول أو سلاطينهم في بلاد القفجاق كل ما تتمير به الحياة الاسلامية في أعرق بلاد الاسلام ، وحرصوا الحرص كله على تأكيد الطابع الاسلامي في تصرفاتهم ومظاهر حياتهم حتى في حياتهم الخاصة ، حتى في أسماء أولادهم ، فنرى بركة خان يبتعد في تسمية أولاده عن الأسماء التركية والمغولية المألوفة لما تتميز به من طابع وثني ويتخذ لهم اسماء عربية اسلامية ، فهذا حسام الدين وذاك صلاح الدين احمد وثالث سماه بدر الدين محمد ورابع سماه ناصر الدين محمد ، ليس هذا القط بل نراه يرسل بهم الى القاهرة ليعبوا من الثقافة الاسلامية المتأصلة في هذا البلد الاسلامي العريق ، فشرب الأولاد من هذا المعين الصافي المتدفق من الأزهر ومدارس القاهرة وأتقنوا العربية لدرجة أن ثالثهم كان له ديوان شعر بالعربية ، وكتبا في علم الكلام وتفسيرا للقرآن الكريم ، واستقر هؤلاء الأولاد في مصر الواصساة التزود من علوم الاسلام حتى مات الأول بها عام ١٢٦٨ه/١٢٦٢م ، وانخرط التزود من علوم الاسلام حتى مات الأول بها عام ١٢٦٨ه/١٢٦٢ ، وانخرط

<sup>(</sup>١٤٤) ابراهيم احمد رزقانة : نفس المرجع ، ص ١٥٤ .

الثانى فى سلك امراء المماليك بمصر ، وصار الثالث الى ما صار اليه من الانقطاع للعلم والاغتراف من بحر الثقافة الاسلامية العربية وعلومها(٥١٥) .

ولم يقتصر انفعال هؤلاء الخوانين بالاسلام على هذا النحو فقط ، فكما اتخذوا لأولادهم اسماء عربية ، تسموا هم بأسماء عربية اسلامية واتخذوا لأنفسهم القابا اسلامية ، فبركة خان يسمى نفسه ابو ألمعالى ناصر الدين الساطان بركة خان ، وأوزبك خان يسمى نفسه الملك المظفر غياث الدين السلطان محمد اوزبك خان ، وابنه جانى بك يسمى نفسه السلطان جلال الدين ابو المظفر محمود جانى بك (١٤٦) . وهكذا نراهم يتخذون الاسهاء والالقاب والكنى العربية بالاضافة الى أسمائهم الأصلية ، كما يتخذون لقب السلطان وهو لتب اسلامي اشتهر به ملوك الاسلام قبل أن يظهر المغول . ليس هذا مقط بل انهم اتخذوا لأنفسهم القابا اسلامية اخرى معظمها عسريى الاصل مثل لقب سيد ولقب خوجه ولقب شيخ ولقب حاج ولقب عرب . وكان لقب ( سيد ) يطلق على الذين يدعون انهم من سلالة الخليفتين عثمسان بن عقان وعلى بن أبي طالب من زوجتيهما من بنات النبي صلى الله عليه وسلم ، ولقب خوجه كان يطلق على الذين يدعون انهم من سلالة الخليفتين أبى بكر الصديق وعمر بن الخطاب من نساء اخريات من غير بنات النبي صلى الله عليه وسلم(١٤٧) . وعلى سبيل المثال نقد اعتلى عرش سراى في النصف الثاني من القرن الثامن الهجرى ما سمى بمراد خوجا وكوتلوغ خوجا ، وكان طتتهش الذى هزمه تيمورلنك ابنا لطولى خوجا وحفيدا لطوكول خسوجا اوغلان(١٤٨) . أما لقب شيخ فقد تسمى به بعض خوانين سراى مثل شيخ احمد الذي هزم واخذ اسيرا الى كييف عام ١٥٠٢هـ/١٥٠٢ كآخر خان من خوانین سرای (۱٤٩٥) ، كما تلقب بلقب (سید ) عدد كبير من بيت كوتشلوك

<sup>(</sup>۱٤٥) المقریزی : نفس المصدر ، ج ا ق ۲ ص ۵۰۰ ، ۵۰۰ : ۵۳۰ ، ۱۲۵ ، ۱۷۶ بارتولد : نفس ۲۳۳ ، ۲۷۶ بارتولد : نفس ۱۳۳ ، ۲۸۶ ، ۲۸۰ ، ۲۷۹ المرجع ، ص ۱۷۹ ، ۱۷۹ ، ۱۷۹ ، ۱۷۹ ،

<sup>(</sup>١٤٦) الرمزى: نفس الرجع ، ج ١ ص ٤٠٤ ، ٢٠٥ ، ١٤٦) Howorth: op. cit., v. 2,p.179-180

<sup>(147)</sup> Howorth: op cit., v. 2, p. 870.

<sup>(148)</sup> Ibid: v. 2, pp. 202, 226.

<sup>(149)</sup> Ibid; v. 2, pp. 226, 346, 347.

محمد خان القبيلة الذهبية ، مثل سيد نادر محمد وابنائه واحفاده واخوته (١٥٠) كما تلقب خوانين خوارزم بهذه الألقاب مضافا اليها لقب (حاج) ولقب (عرب) ، مثل حاجى طولى وسلطان حاجى وحاجى محمد خان ، وعرب شاه ، وعرب محمد خان (١٥١) .

وقد بلغ انفعال خوانين وخواتين المغول درجة انهم كانوا يحرصون على اداء الصلوات في أوقاتها ويحرصون على اداء صلاة الجمعة في المساجد الجامعة ، وكانوا يحملون خياما يجعلونها مساجد اذا ما رحسلوا خسارج العاصمة (١٥٢) ، وقد أرسل بركة خان الى سلطان مصر الظاهر بيبرس رسالة في عام ٦٦١ه/١٢٦٢م يخبره فيها بأسماء من أسلم من أهل بيتسه وبيوت اخوته وبيوتات المفول وقبائلهم وعشائرهم صعيفيرهم وكبيرهم ، ويحرص في هذه الرسالة على أن يؤكد ان « كل هــؤلاء بأسرهم قامسوا بالفرائض والسنن والزكاة ، والغزاة والجهاد في سبيل الله »(١٥٣) ، وقد بلغ حرص هؤلاء المفول على أداء الصلاة في جماعة أن اتضد كل خان أو خاتون او امير لنفسه اماما ومؤذنا خاصا به وبمن يلوذ به (١٥٤) وكان المقصرون من المفول في اداء صلاة الجماعة يتعرضون للعقاب على يد امام المسجد ، تقد كان المؤذنون في بعض المدن يطوف كل واحد منهم على الدور والمنازل المجاورة لمسجده يخبر سكانها بضرورة حضور صلاة الجماعة ، ومن لم يفعل ذلك كان يحضر امام المصلين ويقوم الامام بضربه بدرة كانت معلقة بالمسجد لهذا الغرض ، علاوة على تغريمة خمسة دنانير تنفق في عسالح المسجد وفي اطعام الفقراء والمساكين (١٥٥) .

ولم يكن الحرص على اداء الصلاة في اوقاتها فقط بل كان الحرص

(150) Ibid: v. 2, pp. 226, 878.

(151) Ibid: v. 2, p. 977.

(١٥٢) المقريزى: نفس المصدر ، ج ١ ق ٢ ص ٣٩٥٠

(١٥٤) ابن بطوطة : نفس المصدر ، ص ١٥٥ ، ٢١٦ ، ٢١٧ ،

أرنولد : نفس المرجع ، ص ٢٦٠ ، بارتولد ، نفس المرجع ، ص ١٧٨ ٠ (١٥٥) ابن بطوطة : نفس المرجع ، ص ٢٣٩ ، جنفس الدرجة على اداء الفرائض الأخرى التى كان يؤديها الخوانين والمغول حكاما ورعية (١٥٧) ، مثل الحج الذى كان رسلهم الى مصر يحرصون على أدائه (١٥٧) ، وقد سبقت الاشارة الى حمل بعض الخوانين القب (حاج) او (حاجى) ، مما يدل على أنهم قاموا بأداء هذه الفريضة والا لما حرصوا على اتخاذ هذا اللقب دون غيرهم من الخوانين الآخرين .

ولم يكن حرص المغول على وضع الشريعة الاسلامية موضع التطبيق في مجال العبادات فقط ، بل حرصوا على ذلك في مجالاتها الاخورى ، فالسلاطين والمغول بصفة عامة بعد اسلامهم كانوا لا يتخذون اكثر من اربع زوجات (١٥٨) ، كما انهم لم يقربوا الخمور او لحم الخنزير (١٥٩) كما كان التقاضى لا يتم بينهم الا امام قضاة المسلمين وعلى المذاهب الفقهية المعروفة وخاصة مذهبي ابي حنيفة والشافعي ، وكان في كل مدينة قاض لكل مذهب ، يقضى بين الناس بما يتفق ومذهبه ، وقد اشار ابن بطوطة وغيره الى ذلك كثيرا (١٦٠) ، ومعنى ذلك ان الناس اخضعوا حياتهم بما يتفق وما تقضى به هذه المذاهب ، وبذلك حات الشريعة الاسلامية محل قوانين الياسا (اليساق) المغولية ، وخاصة منذ عصر السلطان محمود أوزبك خان (١٦١) الذي نصم يحكم بعده خان مغولى الا وهو مسلم .

وليس من شك فى ان المغول جميعا لم يستطيعوا ان يتخلصوا من بعض عوانينهم وعاداتهم وتقاليدهم السابقة دفعة واحدة ، فقد وجدت بعض العادات التى لا تتفق مع الاسلام فى فترة التمهيد والتهيئة وقبل عصر أوزبك خان ، وقد اشار الى ذلك بعض المؤرخين نقلا عن تاجر يدعى جمال الدين عبد الله الحصنى(١٦٢) ، ولكن بالتدريج حلت التقاليد الاسلامية محل

<sup>(</sup>٥٦) العينى: نفس المصر ، ج ٢٢ ورقة ٢١٨ .

<sup>(</sup>١٥٧) النويرى: نفس المصدر ، ج ٢٩ ورقة ٢٨ ٠

<sup>(</sup>١٥٨) ابن بطوطة: نفس المصدر ، ص ٢٢٣ - ٢٢٤ .

<sup>(</sup>١٥٩) أرنولد: نفس المرجع ، ص ٢٥٩

Howorth, op cit., v. 2, p. 105.

<sup>(</sup>١٦٠) ابن بطوطة ، ص ٢١٥ ؛ ٢٣٨ ، ٢٤١ .

<sup>(</sup>١٦١) ارنولد: نفس المرجع ، ص ٢٧١ .

<sup>(</sup>١٦٢) التلقشندي : نفس الصدر ، ج ٤ ، ص ٥٧ ، ٨٥٠ .

هذه التقاليد الوثنية التي حرص الخوانين على تنقية حياة رعيتهم منها باعطائهم المثل الناس في اتباع الشعائر والتقاليد الاسلامية وحرصهم على ذلك الحرصكله. وقد ازداد هذا الحرص عند أحد خوانينهم (تدان) فترك قيادة الدولة لقواده وأمرائه ، وقصر حياته على التعبد والزهد الشديد ، ومصاحبة الصوفيين والأولياء الصالحين ، وبلغ به الأمر حد التنازل عن العرش لابن اخيه حتى يفرغ تماما لما اختاره لنفسه من زهد وتصوف (١٦٣) ، كما كان خان آخر وهو (بركة خان) ينظم المناظرات الدينية التي كانت تعقد في قصره بين علماء الاسلام وأصحاب الأديان الأخرى ، وكان يشهرك في هدفه المناظرات بنفسه (١٦٥) ، وقد سبقت الاشارة الى ان مجالس الخوانين والخواتين كان كلي يتم انعقادها الا بحضور العلماء ورجال الدين الاسلامي (١٦٥) ، مما يدل على أن هؤلاء الخوانين صبغوا حياتهم بصبغة اسلامية واضحة .

ومن المظاهر الدالة على ذلك أيضا احتفال خوانين المغول في بالاد التشجاق بالأعياد الاسلامية وبشهر رمضان . وقد حضر ابن بطوطة صالة عيد الفطر وصائف ان كان يوم العيد يوم جمعة ، فحضر الصلاتين ووصف لنا موكب السلطان والخواتين والأمراء أثناء خروجهم لاداء صلاة العيد وصفا رائعا يدل على حرص المغول على اداء هذه الشعائر الدينية ، وحرصهم على تأكيد الطابع الاسلامي في حياتهم ، وعلى أظهار توة الاسلام وعظمته ، فقد كانوا يصحبون عندما خرجوا لاداء هذه الصلاة القضاة والفتهاء والمشايخ عروطهم الجند الذين كانوا يحملون الطبول والأعلام ، وكان عدد الجند الذين حضروا صلاة العيد في ذلك اليوم مائة وسبعين الفا ، وكان هولاء جند الأمراء والحكام واتباعهم ، اما جند السلطان فكان عددهم اكبر من ذلك بثثير ، مما يدل على كثرة عدد الداخلين في الاسلام(١٦٦) .

ولمى ميدان يتسمع لكل هذه الاعداد كانت تنصب خيمة خاصة السلطان. تسمى ( الباركاة ) ، وخيام أخرى للامراء والخواتين ورجال العلم والدين ،

<sup>(</sup>۱٦٣) ابن خلدون: نفس المصدر، جه ص ١١٣٥ ، المتريزى: نفس المصدر، جه ١ ق ٣ ص ٧٣٨ .

<sup>(</sup>١٦٤) توماس أرنواد: نفس الرجع ، ص ٢٥٩ .

<sup>(</sup>١٦٥) أنظر ، ص ١٢٦ .

<sup>(</sup>١٦٦) ابن بطوطة : نفس المصدر ، ص ٢٢٦ -- ٢٢٨ .

وبعد اداء الصلاة كان السلطان يوزع الخلع والهدايا على الأمراء ورجال الدين ، ثم توضع موائد هافلة بأنواع الطمام المختلفة في اطباق من الذهب والفضة والخشب ، وكان بعض الفقهاء يتورعون عن الأكل الا في الاطباق المصنوعة من الخشب ، وكان الجميع يأكلون وهم يستمتعون بالغناء والطرب، ثم ينصر غون في النهاية كل الى خيمته ، وبعد صلاة الجمعة وصلاة العصر يعودون الى منازلهم (١٦٧) • وليس بخاف على أحد أن هذا الاحتفال الرائع بالأعياد الاسلامية كان يلفت انظار الباقين على الوثنية الى عظمة الاسلام وقوة المسلمين مما يجذبهم الى هذا الدين فيعتنقونه لا سيما وأن الخوانين كانوا يحرصون على ان يولوا وظائف الدولة للمسلمين(١٦٨) ، وذلك في محاولة منهم لصبغ الدولة كلها بالصبغة الاسلامية .

وكائبت هذه الوظائف لا يتولاها بالطبع الا العلماء والادباء والفقهاء إلانايخ ، وهم الذين كانوا على دراية واسعة بالشريعة الاسلامية وبالادارة وأساليبها ، وكانوا يمثلون قمة الثقافة والفكر في بسلاد القفجساق ، وكان ملاطين المفول يختارون من بينهم كبار الموظفين والسياسيين مثل الوزراء والحكام والقضاة بجانب الموظفين الذين يلون هؤلاء في الدرجة والمنزلة . ولذلك تمتعت هذه الطبقة - اقصد طبقة العلماء والفقهاء - بمنزلة سامية واحترام كبير عند خوانين مغول القفجاق ، معرب شاه يخبرنا بأن السلطان بركة خان « اقام حرمة العلم والعلماء » ، وعاملهم بكل احترام وتبجيل (١٦٩) ، وعرف لهم قدرهم حتى انه ذهب لمقابلة احدهم في بخارى كي يجدد اسلامه على يديه وحتى يصله بعد ان كان ذلك العالم قدد رفض صلة هذا السلطان (١٧٠) ويقص علينا ابن بطوطة الكثير عن تواضع السلطان محمد أوزبك خان للعلماء والفقهاء والصالحين وخاصة للشسيخ نعمان الدين الخوارزمي الذي كان ياتي اليه السلطان اوزبك زائرا يوم الجمعة ، « فلا

Saunders: op. cit., p. 140.

Howorth: op. cit., v.2,pp105,117.

<sup>(</sup>١٦٧) المصدر السابق ، نفس الصفحات .

<sup>(</sup>١٦٨) ابن بطوطة : نفس المصدر ص ٢١٥ ، ٢١٩ ، ٢٣٨-٢٤٠

<sup>(</sup>١٦٩) عجائب المقدور نمي اخبار تيمور ، ص ٥٦ ، ٥٧ .

<sup>(</sup>١٧٠) تحفة النظار ، ص ٢٣٨ ٠

يستقبله هذا الشيخ ولا يقوم اليه ، ويقعد السلطان بين يديه ويكلمه الطفه كلام ،ويتواضع له ، والشيخ بضد ذلك ، وفعله مع الفقدراء والمسلكين والواردين خلاف فعله مع السلطان ، فانه يتواضع لهم ويكلمهم الطف كلام ويحرمهم »(١٧١) .

وطبيعى ان الحكام والامراء لا بد ان يتبعوا سياسة خوانينهم وسلاطينهم ، فكان احترام العلماء والفقهاء والصالحين سمة أو علامة بارزة في جميع الولايات والاقاليم التابعة لمغول القفجاق ، ويظهر هذا الاحترام بصورة واضحة عندما كان يستقبل هؤلاء الحكام عالما أو فقيها أو رحالة من المسلمين ، وعلى سبيل المثال فقد لاقى ابن بطوطة ومن بعده عرب شاه وغيرهما من العلماء من مظاهر التكريم الشيء الكثير ، غفى مدينة أزاق التي تقع شمالي البحر الاسود نرى حاكمها محمد خواجه الخوارزمي يخرج تلامئتهاله ومعه الطلبة والقاضي ، ليس هذا الحاكم في تكريم أبن الأميم المغولي تلكتمور والي مدينة القرم يتسابق مع هذا الحاكم في تكريم أبن بطوطة ، فيقدمه أمامه ، ويجلسه إلى جانبه ويأمر ولديه وأخاه وذلك الحاكم وأولاده بأن يكونوا في خدمة أبن بطوطة (١٧٢) ،

ويتكرر نفس المشهد في المدن الأخرى التي مر بها ابن بطوطة وعندما يقترح قاضى احدى المدن أن يذهب مع ابن بطوطة لزيارة أميرها يكون الرد عليه من أحد المشايخ « القادم ينبغي له أن يزار ، وأن كانت لنا همة نذهب الى أمير المدينة ونأتي به ، ففعلوا ذلك وأتي الأمير بعد ساعة في اصحابه وخدامه »(١٧٣) .

وبجانب ذلك غقد أغاض خوانين مغول القفجاق من خيرهم وبرهم على العلماء والفقهاء والصالحين والمتصوفين الشيء الكثير ، فغمروهم بالهدايا والمهبات والصلات سواء كانت مالية او على شكل اقطاعات من الأرض ، وعلى سبيل المثال ، فقد منح احد المشايخ الصالحين من الاتراك قطعة أرض ( ترخان ) أي معفوة من الضرائب والمفارم فعمرها هذا الشيخ وكان حاجا

<sup>(</sup>۱۷۱) المصدر السابق ، ص ۲۳۸ .

<sup>(</sup>١٧٢) المصدر السابق ، ص ٢١٧ .

<sup>(</sup>١٧٣) المصدر السابق ، ص ٢٤٣ .

وصارت قرية ثم تحولت الى مدينة وسميت مدينة الحاج ترخان (طرخان) او حاجى طحرخان ، وكانت من أحسن المدن المبنية على نهر اتل (النولجا)(١٧٤) ومن أشهر المراكز الاسلامية في بلاد القنجاق .

وكان اغداق الخوانين على العلماء والفتهاء والصالحين يظهر اثناء المجالس التى كان يدعو لها هؤلاء الخوانين والتى كانت لا تنعقدالا بحضور العلماء ، وفى نهايتها كان الخان او السلطان يخلع عليهم الخلع المسنية ويعطبهم الأموال الوفيرة ، كما كان هذا الاغداق يظهر أيضا عند زيارة الخوانين للزوايا والأضرحة والمساجد والمدارس ، ففضلا عن الأوقاف التى كان يرصدها خوانين وخواتين مغول القبيلة الذهبية في بلاد القفجاق لهذه المؤسسات الدينية الثقافية فقد كانوا يداومون على زيارتها ويتبركون بمشايخها وزهادها ، ويجزلون لهم العطاء الوفير ، وقد سبقت الاشارة الى قيام السلطان محمد أوزبك خان بزيارة زاوية الفقيه العالم الشيخ نعمان الدين الخوارزمي ومداومته على ذلك كل يوم جمعة ، وكانت الخواتين والنساء عامة يكثرن من زيارة هذه المؤسسات ومن أعمال البر ، وكان الأهالي يهدونها من الخيل والبقر والغنم الشيء الكثير(١٧٥) ،

وكان بعض الأمراء يتخذون من هذه المؤسسات الماكن لعقد الحفسلات الدينية ، فعلى سبيل المثل كان امير مدينة أزاق المغولى يأتى ازيارة الزوايا الموجودة بتلك المدينة للترحيب بمن فيها من الفرباء وتقديم الهدايا والأطعمة لهم ، ثم يختتم لقاءه بهم بحفل دينى يقوم فيه الخطيب بالقاء خطبة باللغسة العربية يشكر فيها الأمير والسلطان ، وكانت هذه الخطبة تترجم الى اللغة التركية في نفس وقت القائها ، ثم يقوم القراء بتلاوة آيات من القرآن بترجيع . عجيب ، ثم يأخذون بعد ذلك في الغناء باللغة العربية ويسمون ذلك الغناء . « بالقول » ثم يغنون بعد ذلك بالفارسية والتركية ويسمونه « الملمع »(١٧٦) .

ونتيجة لهذه السياسة التي سار عليها المغول في تبجيل العلماء

Howorth: op. cit., v. 2, p. 440.

<sup>(</sup>١٧٤) المصدر السابق ، ص ٢٢٨ ،

<sup>(</sup>١٧٥) ابنَ بطوطة : نفس المصدر ، ص ٢١٩ ، ٢٣٨ ٠

<sup>(</sup>١٧٦) المصدر السابق ، ص ٢١٧ ، ٢١٨ ٠

والفتهاء واحترامهم والاغداق عليهم توافد على بلاطهم في سراي وفي عواصم بلادهم الأخرى الكثير من علماء المسلمين وهقهائهم وأدبائهم من شستى انحاء العالم الاسلامي . وكان خوانين المغول يستقدمونهم ويحرصون على ذلك « ليوقنوا الناس على معالم دينهم ويبصرونهم طرائق توحيدهم ويتينهم » ، فعل ذلك السلطان بركة خان « والماض على الوالمدين منهم بحار الهبات «(١٧٧) . وسار خلفاؤه من الخوانين المسلمين وخاصة منذ عصر السلطان محمد أوزبك خان على هذه السياسة ، فامتلأت سراى بكثير من العلماء والفقهاء الوافدين عليها سائحين أو متيمين مثل ابن بطوطة (ت ٧٧٩ه/١٣٧٧م) ومولانا قطب الدين محمد بن محمد الرازى (ت ٧٦٦ه/١٣٦٤م )والعلامة الشيخ سيعد الدين التنتازاني (ت ٧٩١ه/١٣٨٨م) ، والشيخ علاء الدين أحمد بن محمد السيرامي (ت ٥٩٧ه/١٣٩٢م) والشيخ نجم الدين عبد الرحيم بن عبد الرحمن بن نصر الموصلي المعروف بابن النجام (ت٧٣٠ه/١٣٢٩م) ، والشيخ كمال الدين الخجندى الذى كان من اكابر الصوفية والذى اقام بسراى ، ثـم رجع الى تبريز وبها توفى عام ٨٠٣ه/١٤٠٠م والعلامة الشيخ شهاب الدين احمد بن محمد بن عبد الله بن ابراهيم الشمهير بعرب شماه الدمشقى صاحب كتاب « عجائب القدور في أحوال تيمور » وغيره من المؤلفات والذي أقام في مدينة حاجى طرخان واخذ ميها عن الحافظ الرازى وبها توفى عام ١٥٤ه/ . ١٤٥٠م ، والسيد جلال الدين شمارح الحاجبية ، وغير هؤلاء من العلماء والفقهاء والادباء والأولياء والصوفيين الذين ازدحمت بهم سراى حتى صارت « مجمع العلم ومعدن السعادات » . . . واجتمع فيها من هؤلاء العلماء « ما لم يجتمع في سواها ولا في جامع مصر ولا قراها »(١٧٨) . يظهر ذلك من اسماء هؤلاء العلماء ، فهذه الزاوية شيخها يسمى قلانا الخراساني ، وتلك يها من المالكية غلان المصرى ، والحرى للفقيه ملان الخوارزمي ، وهــــذا مارستان له طبيب شامى ، وتلك الزاوية شبيخها فلان السمرقندى ، وما ذلك الا مجرد امثلة من العلماء والفقهاء الذين تنابلهم ابن بطوطة وحده فقط ، مسلة

<sup>(</sup>۱۷۷) عرب شاه : نفس المصدر ، ص ٥٦ ، ٥٧ .

<sup>(</sup>۱۷۸) المصدر السابق ، ص ٥٧ ، العياني : نفس المصدر ، (۱۷۸) ج ٢٢ ورقة ٦ ، الرمزى : نفس المرجع ، ج ٢ ص ٤٧ ـــ ٤٩ ، المرزى : نفس المرجع ، ج ٢ ص ٤٧ ـــ ٤٩ ، المرزى : نفس المرجع ، ج ٢ ص ٤٧ ـــ ٤٩ ، المرزى : نفس المرجع ، ج ٢ ص ٤٧ ـــ ٤٩ ، المرزى : نفس المرجع ، ج ٢ ص ٤٧ ـــ ٤٧ ورقة ٦ ، المرزى : نفس المرزى : نف

يدل على مدى انفتاح بلاد القفجاق لعلماء الاسلام وعلى تغلغسل السروح الاسلامية بين مغول هذه البلاد(١٧٩) .

وقد عمل مغول القفجاق على التمكين للتقافة الاسسلامية في بلادهم لا باستقدام العلماء فقط ، بل بايفاد ابنائهم وعلمائهم الى البلاد الاسسلامية لينهلوا من معينها وليوطدوا صلة دولتهم بتلك البلاد ، وإذلك نلاحظ توافسد عدد كبير من أبناء مغول القفجاق سواء كانوا من أبناء السلاطين أم من غيرهم من عامة المغول والقفجاق الى مصر ، وقد سبقت الاشارة الى ايفاد أبناء السلطان بركة خان الى القاهرة للدراسة وطلب العام ، وكانوا هم وغيرهم ممن أتوا الى مصر يدرسون في الجامع الأزهر سنين طويلة يصلون فيها الى مصر درجة كبيرة في اتقان علوم الدين واللغة العربية ، حتى أن بعضهم تولى في مصر ذاتها مناسب القضاء والتدريس ورئاسة المدارس ، وبجانب هؤلاء الذين وغدوا الى مصر توافد غيرهم الى بلاد الحجاز وجاوروا بمكة المحرمة بينها وعلمائها وعلمائها ،

كما اتبع مغول القفجاق سبلا أخرى للتمكين للثقافة الاسلامية في يلادهم منها انشاء الزوايا والمساجد والمدارس سواء في العاصمة أم في غيرها من المدن والقرى والنواحى ، فالسلطان بركة خان اكثر من بناء المساجد والدارس حتى يحفظ النشء الجديد القرآن الكريم ويعرف المغول قواعد الدين الاسلامي (١٨١) ، وفي عهد السلطان محمد أوزبك خان غطت الربط والزوايا كل مدينة وقرية ، بل كان في المدينة الواحدة العديد من الزوايا ، تتبع كل منها احد المشايخ أو الصالحين أو الأمراء والخواتين ، ففي مدينة القرم كانت هانك زاوية الشيخ زادة الخراساني ، وقرب هذه المدينة كانت هاك زاوية الخرى تابعة لحاكم القرم الأمير تلكتمور في موضع يعرف بسجان ، وفي مدينة الخرى تابعة لحاكم القرم الأمير تلكتمور في موضع يعرف بسجان ، وفي مدينة

<sup>(</sup>۱۷۹) ابن بطوطة : نفس المصدر ، ص ۲۱۵ ، ۲۱۹ ، ۲۳۸ ، ۲۳۹ ، ۲۳۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲

<sup>(</sup>۱۸۰) الرمزي نفس الرجع ، ج ۲ ص ۳۳ - ۳۷ ، ۹۰ .

المعينى : نفس المصدر ، ج ٢٢ ورقة ٧ ، ابن خلدون : نفس المصدر ، ج ٥ ص ١٧٨ ، بارتولد : نفس المرجع ، ص ١٧٨ ، Howorth : op .cit., v. 2, p. 118.

آزاق كانت هناك زاوية لشيخ من اهلها يسمى رجب النهر ملكى ، وفى مدينة المجر كانت هناك زاوية الشيخ محمد البطائحى وبها نحو سبعين من مقسراء العرب والفرس والترك والروم ، وكان السلطان والخواتين يأتون لزيارة هذا الشيخ والتبرك به ويجزلون له العطاء ، وكانت هناك زوايا كثيرة فى مدينة سراى اهمها زاوية الشيخ نعمان الدين الخوارزمى التى اعتاد السلطان على زيارتها كل يوم جمعة ، وفى مدينة سراجوق كانت هناك زاوية لرجل صالح من الترك يدعى اطا . وبخوارزم زاوية الأمير قطلو دمور نائب السلطان أوزبك ، بالاضافة الى زاوية اخرى بنتها ترابك خاتون زوجة هدذا الأمير ، وكانت تدعو فيها الفتهاء ووجوه اهل المدينة للترحيب بالغدرباء من العلماء والتحار الوافدين عليها(١٨٢) ،

وقد نالت المساجد اهتهاما كبيرا من سلاطين مغول القفجاق وخاصة السلطان محمد أوزبك ، فقد ازدحمت مدينة سراى فى عهده بالمساجد الكثيرة، حتى كان بها وحدها ثلاثة عشر مسجدا جامعا(١٨٣) ، وطبيعى ان المساجد غير الجامعة كانت تفوق هذا العدد بكثير . كما بنى هذا السلطان عددا كبيرا من المساجد فى مدينة بلغار(١٨٤) كما بنى مدرسة للعلم فى مدينة سراى(١٨٥) وكانت المساجد فى الغالب تقوم بدور المدارس فى تلك العصور ، ولذلك نبارى الأمراء والخواتين فى اقامتها ، مثال ذلك ما فعلته زوجة الأمير قطلو دمور حاكم خوارزم ، فقد بنت مسجدا على نفقتها فى تلك الدينة وعمرته (١٨٦) ولا شبك ان الكتير من الخواتين قلدنها فى ذلك حبا فى عمل الخير من جهة ، ورغبة فى نشر الاسلام والثقافة الاسلامية من جهة اخرى .

وقد نتج عن ذلك ازدهار كبير للثقافة الاسلامية فى هذا العهد فانتشرت بين المغول بكافة فروعها والوانها ، فالفقه ومذاهبه المختلفة كانت له مدارس. رائجة ، وكان له معلمون ومدرسون ومساجد معينة تختص كل منها بتدريس

<sup>(</sup>١٨٢) ابن بطوطة : نفس المصدر ، ص ٢١٥ ــ ٢١٩ ، ٢٣٨ ــ ٢٤٣ -

<sup>(</sup>١٨٣) المصدر السابق ، ص ٢٣٧ .

<sup>(184)</sup> Howorth: op. cit., v. 2, p. 440.

<sup>(</sup>١٨٥) القلقشندي : نفس المصد، ج ٤ ص ٥٧ .

<sup>(</sup>١٨٦) ابن بطوطة : نفس المصدر ، ص ٢٣٩ .

مذهب معين ، غفى مدينة سراى كان الشافعية والحنفية والمالكية مساجد خاصة بكل منها يدرس فيها المسندهب الخاص بها ، وكان بها القضاة الذين يتبعون هذه المذاهب ، وكذلك كانت مدينة القرم فكان بها قاض للحنفية وآخر للشافعية (١٨٧) . وعلم الكلام والاعتزال كان رائجا في خوارزم ، ولكن اهلها كانوا لا يظهرون ذلك خوفا من سلاطين المغول الذين كانوا يدينون بهذاهب السنة ويتعصبون لها (١٨٨) فالسلطان بركة خان كان سنيا مغاليا شسديد التمسك بمذهبه ، ولذلك سر كثيرا عندما علم بأن الظاهر بيبرس اقام اماما من العباس في خلافة المسلمين ، فأحيا بذلك الخسلافة العباسية السسنية الني كان هو لاكو قد قضى عليها (١٨٨) وكان السلطان أوزبك ونائبه في مدينة خوارزم وغيرها يتبعون هذه السياسة ، وكانوا يؤيدون مسندهب الحنفية روار) ، وهو أحد مذاهب السنة الأربعة كما هو معروف .

ولم ترج في بلاد القفجاق المعرفة بالذاهب الفقهية فقط بل نبغ كثير من ابنائها وعلمائها في كثير من العلوم والمعارف الأخرى كالمعاني والبيسان والمنطق والاصول والفلسفة والطب ، وكانوا يؤلفون في هذه العسلوم بالفارسية والتركية والعربية التي اتقنها علماؤهم وصاروا ائمة فيها(١٩١) ، ومن عجب ان نرى اللغة العربية منتشرة الى حد ما في هذه البسلاد التي لا يتكلم اهلها الا بالتركية أو الفارسية أو المفولية ، ولم يكن ذلك الا نتيجة لانتشار الاسلام فيها ، فأداء الشيعائر الدينية وقراءة القرآن لا بد أن تؤدى الى تعلم اللغة العربية ، ومن ثم تعلم كثير من المفول هذه اللغة وقراوا بها القرآن الكريم ، وكان من عادة سلاطين وأمراء مفول القفجاق أن يتلى القرآن في مجالسهم ، بل ويخطب الخطباء امامهم باللغة العربية ، ثم يترجم الخطباء ما يقولونه للسامعين بالتركية ، وكذلك الغناء كان يؤدى أيضا باللغة العربية والفارسية والتركية ، وقد سبقت الاشارة الى ذلك كله ، والجدير بالذكر أن

<sup>(</sup>۱۸۷) المصدر السابق ، ص ۲۱۵ ، ۲۱۷ ، ۲۳۷ ، ۲۳۸ ، الرمزى : نفس الرجع ج ۲ ص ۳۷ .

<sup>(</sup>۱۸۸) ابن بطوطة : نفس الصدر ، ص ۲٤٠ .

نفس المعينى : نفس المصدر ، ج ۲۲ ، ورقعة ۲۱۸ ارنولد : المعينى : نفس المصدر ، ج ۲۲ ، ورقعة ۲۱۸ ارنولد : انفس المرجع ، ص ۱۵۹ ،

<sup>(</sup>١٩٠) ابن بطوطة : نفس المصدر ، ص ٢٤٠ ٠

<sup>(</sup>۱۹۱) الرمزي: نفس المرجع ، جـ ٢ ص ٣٧ - ٣٩ ٠٠

ابن بطوطة لم يشر اثناء زيارته لتلك البلاد الى وجود مترجمين بينه وبين من زارهم ، وما ذلك الا لوجود كثيرين يعرفون هذه اللغة ، وخاصة من العلماء والفتهاء الذين وغدوا الى هذه البلاد من ديار العروبة والاسلام او من ابناء المغول الذين سبقت لهم الدراسة في تلك الديار ، وان دل ذلك على شيء غانما يدل على توطن الثقافة الاسلامية بين مغول القفجاق وغيرهم من سكان دولتهم ، وقد اتخذ هذا التوطن مراكز معينة انتشرت منها هذه الثقافة في سائر أنحاء السدولة .

وقبل أن نتحدث عن هذه المراكز او هذه المدن التي ازدهرت فيها الثقافة الاسلامية نود ان نشير الى اننا لا نتفق مع ما ذكره سوندرز من أن دولة القبيلة الذهبية في بلاد القفجاق لم تصبح ابدأ دولة متحضرة لأنها قامت في منطقة رعوية صحراوية لم تعرف الا الأسواق ومحطات القوافل التجارية ولم تظهر فيها المدن الكبرى(١٩٢) ، ذلك لأن أبن بطوطة وعرب شاه وغيرهما زاروا هذه البلاد وراوها رأى العين ووصفوا لناحياة الناس وذكروا لنا ما راوه من مدن ، فابن بطوطة زار هذه البلاد واقام فيها بضمه شمهور عام ٧٢٦ه/١٣٢٥م اثناء حكم السلطان محمود اوزبك ، وعرب شماه زارها بعد ذلك بحوالي قرن واقام في العاصمة سراى سنين عديدة وتزوج باحدى نسائها وولد له هناك اولاد ، وكلا الرجلين تركا لنا ما راياه في كتب لا تـزال موجودة حتى الان . وقد اعطانا أبن بطوطة بالذات اسماء عديد من المدن التي زارها مثل مدن الكفا والقرم والماجر والماج طرخان وازاق وسرداق وخوارزم وسراى العاصمة (١٩٣) كما ذكر القلقشندي أن مملكة مغول القفجاق كانت تتكون من عشرة اقاليم ووصف لنا هذه الأقاليم وذكر ما تحتوى عليه من مدن(١٩٤) كما ذكر هورث Howorth المدن التي وردت عند ابن بطوطة والقلقشندى واضاف اليها مدنا اخرى منها بلغارى الجديدة والقرم الجديدة وسراى الجديدة وسيراتشوك واوردو واوردو الجديدة ودربنسد والشماقي وشبران وباكو ومحمود اباد وكاس دراسان(١٩٥) . وقد ضرب

<sup>(192)</sup> Saunders : op. cit., p. 170.

<sup>(</sup>١٩٣) ابن بطوطة : نفس المصدر ، ص ٢٢٠ .

<sup>(</sup>١٩٤) صبيح الأعشى ، ج ٤ ص ٥٥٣ ــ ٢٦٧ .

<sup>(195)</sup> History of the Mongols, v. 2, pp. 172, 258, 268.

سلاطين مفول القفجاق عملتهم فى هذه المدن التى ذكرها هؤلاء الكتابالثلاثة، فهى مدن رئيسية وليست محطات للقوافل فقط ، كما يلاحظ ان منها ما يطلق عليه انه مدن جديدة مما يدل على مدى النهضة العمرانية والحضارية التى قامت أنناء حكم المفول لهذه البلاد .

اذن هناك مدن كثيرة حفات بها دولة المغول مي بلاد القفجاق وقد تحول كثير من هذه المدن الى مراكز حضارية كبرى احتضنت الاسلام ورعت الثقافة الاسلامية اتم رعاية . وكانت مدينة سراى عاصمة الدولة من أحسن الأمثلة التي يمكن أن نضربها على ذلك ، فقد وصفها لنا أبن بطوطة وقال أنها كانت من أحسن ألمدن ، كبيرة المساحة كثيرة العمارة مزدحمة السكان ، حسنة الاسواق متسعة الشوارع(١٩٦) واشار ابن بطوطة الى كثرة مساحدها العادية والجامعة والى تنوع سكانها وان اغلبهم كان من المفول ، واطلق عليهم انهم « أهل البلاد والسلاطين » وذكر بجانبهم طروائف اخرى غير اسلامية مثل الجركس والروس والروم ، وأشار الى ان كل طائفة منها كانت تسكن حيا خاصا بها هيه اسواقها ومتاجرها واشار الي طوائف التجار الذين وردوا عليها من مصر وبلاد الشام وغيرها ، كما اشار الى كثرة نقهائها ومشايخها واشرافها ، والى متهاء الشامعية والمالكية والحنفية والى المرسين والمسوفية (١٩٧) . وقد أشار الى ذلك ايضا عرب شاه وقال انها كانت « مدينة اسلامية البنيان بديعة الأركان ، وانها كانت من أعظم المدن وصلما واكثرها للخلق جمعًا ، وانها اصبحت في عهد السلطان محمد أوزبك مجمسع العلم ومعدن السعادات واجتمع غيها من العلماء والفضلاء والادباء والظرفاء ومن كل صاحب فضيلة وخصلة نبيلة جميلة في مدة قليلة ما لم يجتمسع في سواها »(١٩٨) . وأشار القلقشندي الى ذلك أيضاً وقال أن قصر ألملك بها كان يرتفع فوقه هلال ضخم مصنوع من الذهب الخالص زنته قنطاران ، وقال ان هذه المدينة كانت تزخر بالأسواق والممامات وخانات التجار (١٩٩) ، فهي

<sup>(</sup>١٩٦) رحلة ابن بطوطة ، ص ٢٣٧ .

<sup>(</sup>١٩٧) المصدر السابق ، ص ٢٣٧ ، ٢٣٨ .

<sup>(</sup>۱۹۸) عجائب المقدور ، ص ٥٦ ــ ٥٧ ، الرمزى : نفس المرجع، ج ١ ص ٤١١ .

<sup>(</sup>۱۹۹) صبح الأعشى ، ج ٤ ص ٧٥٤ ٠

مدينة اسلامية النشأة والطابع لا تكاد تقرقها عن مدن الاسلام فى البلاد الأخرى ، نهضت فيها الثقافة الاسلامية بمن وفد عليها من علماء سببقت الاشارة اليهم ، وبمن نبغ فيها من ابنائها حتى صارت كعبة للعلم ومحطة للثقافة والتجارة في نفس الوقت .

ومن المدن الآخرى التي كان لها نفس الطابع مدينة القرم ، وقد زار ابن بطوطة هذه المدينة واشار الى ما فيها من زوايا كثيرة وقضاة للحنفية والشافعية وخطباء وفقهاء كثيرين منهم الشيخ زادة الخراساني الذي كان الناس هناك يأتون لزيارته ، ومنهم قاضى المدينة الأعظم الشيخ شمس الدين السائلي قاضى الحنفية ، والشيخ خضر قاضى الشافعية ، والفقيه المدرس علاء الدين الآصى ، وخطيب الشافعية ابو بكر الذي كان يخطب بالمسجد الجامع الذي بناه الملك المنصور قلاون على نفقته الخاصة بهذه المدينة عام المام وحسن اسلامه ، والشيخ الحكيم الصالح مظفر الدين الذي كان من السروم واسلم وحسن اسلامه ، والشيخ الصالح العابد مظهر الدين ، وغسيرهم كشيرون(٢٠٠) .

والقرم قبل ان تكون مدينة فهى اسم لاقليم كبير يشتمل نحوا من اربعين بلدا ، (٢٠١) وهذا الاقليم يعرف عادة باسم شبه جزيرة القرم ، وكان سكانه من المغول مسلمين سنيين على حظ كبير من الثقافة والعلم ، فقد وجدت لديهم مدارس في كل المدن التي حواها هذا الاقليم (٢٠٢) مثل مدينة بركوب (أوركابي ) ومدينة جوسليف وأكمجد (سيمفروبول الان) ، ومدينة صلفات وباخشي سراى التي كانت تحتوى على عدد كبير من المساجد الرائعة التي كانت لا تقل عن واحد وثلاثين مسجدا عندما زارها بالاس Ballas عام ١١٨٢ه ما ١١٨٧م ، وكان معظمها مبنى بالحجارة ومحاطة بمآذن جميلة كما وجد في هذه المدينة أيضا ثلاث مدارس اسلامية بالإضافة الى الحمامات والخانات وكنيسة اغريقية واخرى ارمنية وثلاث معابد يهودية ، وقد ظل اسم

<sup>(</sup>۲۰۰) ابن بطوطة : نفس المصدر ، ص ۲۱۵ ، المتريزى : نفس المصدر ، ج ۱۰ ق ۳ ص ۷۳۸ .

<sup>. {</sup>ه٩ ص { ج } ص الصدر ) بالتلقشندى : نفس المصدر ) ج } ص ٩ه ) التلقشندى : نفس المصدر ) ج } ص ٩ه ) التلقشندى : نفس المصدر ) بالتلقشندى : نفس المصدر )

هذه المدينة يتردد حتى حكم خانية القرم اسلام چيراى الثانى ( ١٩٢ - ١٩٧ه/ هـ/ ١٥٨٤ - ١٥٨٨ ) . ١٥٨٨ - ١٥٨٨

ومن المراكز الثقافية الأخرى التى أزدانت بها شبه جزيرة القرم مدينة يسميها المغول سوداق أو صوداق وتسميها العامة سرداق أو سردق ، وتسمى الان سولدايا Soldaia ، وكانت هذه المدينة من أهم الموانى فى شبه الجزيرة ومرساها من أعظم المراسى واحسنها ، ولذلك كانت مقصدا المتجار يأتون اليها وينزلون بها من شتى انحاء العالم(١٠٤) ، وقد اسستولى عليها المغول عام ١٦٣ه/١٢٢م ثم طردوا من بها من المسيحيين فى بداية القرن السابع عشر للميلاد(٥٠٠) ، ولعل ذلك يعود الى ما كان يقوم به هؤلاء المسيحيون من فتن أشار الى بعضها ابن بطوطة ، ولكن السلطان أوزبك سمح لهم بالعودة الى مدينتهم عام ١٣٧هه/١٣١٩م ، كما تكاثر بها الجنويون وسيطروا عليها عام ١٨٧هه/١٤٥٥م وحولوا وسيطروا عليها عام ١٨٨هه/١٤٥٥م وحولوا بها حتى ضاق الاتراك ذرعا بذلك واستولوا عليها عام ١٨٨هه/١٤٥٥م وحولوا كنائسها لأول مرة الى مساجد وظلت كذلك حتى أتى الاحتلال الروسى لشبه جزيرة القرم فتبدلت الأوضاع فيها لصالح النصرانية ، وغلب الطابع المسيحى عليها منذ ذلك الحين(٢٠٦) ،

ومن مراكز الثقافة الاسلامية الزاهرة مدينة ازاق ، وكان شعبها يسمى شعب الأزق ، وكانت تقع على شمال بحر القرم ( بحر أزوف الآن ) ، ولذلك كانت مدينة تجارية من الطراز الأول ، قصدها التجار من كل مسكان مسلمين ونصارى ، فازدادت ثروتها وكثرت زواياها ، وقد سبقت الاشارة الى مدى الازدهار الثقافي والديني الذي حظيت به هذه المدينة في ظل

<sup>(</sup>۲.۳) القلقشيندي: نفس المصدر ، ج ٤ ص ٥٩١ ،

Howorth: op. cit., v. 2, pp. 609-610.

نفس المصدر ، ص ۲۲۹ ، التلقشندى : نفس المصدر ، ص ۲۲۹ ، التلقشندى : نفس المصدر ، ج ٤ ص ۲۹۰ ، التلقشندى : نفس المصدر ، ج ٤ ص ۲۰۰ ، المصدر ، ج ٤ ص ۲۰۰ ،

<sup>(205)</sup> Ibid, v. 2, p. 623.

ابن بطوطة: نفس المصدر ، ص ٢١٤ ، ٢٢٩ ، التلتشندى ، المحدد ، ص ٢١٤ ، ٢٢٩ ، التلتشندى ، المحدد ، ص ٢١٤ ، ٢٢٩ ، التلتشندى ، المحدد ، ص ٢٠٤ ، المحدد على المحدد ، ص ٢٠٤ ، التلتشندى ،

حاكمها محمد خواجة الخوارزمى الذى خرج لاستقبال ابن بطوطة فى ونسد كبير من الطلبة والفقهاء والقضاة ، وما تبع ذلك من حفلات دينية قرىء فيهة الترآن والقيت الخطب باللغات العربية والفارسية (٢٠٧) والتركية .

وبين مدينة ازاق ومدينة سراى وعلى نهر ( تان ) الذى يصب فى البحر الأسود بين نهرى الدون ( الطونة ) وجبال القوقاز ، كانت هناك مدينة تسمى مدينة المجر(٢٠٨) التى كانت تقع فى الجنوب الغربى من مدينة الحاج طرخان ، وقد زار ابن بطوطة هذه المدينة فى عهد السلطان محمد اوزبك خان ووصف لنا ما كانت تزخر به من حياة اسلامية تنمثل فى كثرة زواياها وقى وجود كثير من الصوفية الرفاعية بها ، وأشسار إلى ما كان

(۲۰۷) ابن بطوطة: نفس المصدر ، ص ۲۱۷ ، ۲۱۸ ، القلقشندى تنفس المصدر ، ج ٤ ص ۲۱۸ ، ۶٦۸ .

(٢.٨) المحر خليط من المغول والفن والباشمةرد والتسرك ، وكانوا يسكنون قرب جبال الأورال ثم سكنوا في شرقي كييف في القرن التاسيع. للميلاد . ولما ضيق عليهم الروس الخناق هاجروا جنوبا الى صحراء حاجى طرخان حيث اقاموا لهم مدينة سميت بمدينة الماجر التي نتحدث عنها الان ٤ ولما نتح المغول تلك البلاد أصبح الماجر في طاعتهم ، ولما قام تيمورلنك بغزو بلاد القفجاق خرب مدينة الماجر عام ٧٩٨ه/١٣٩٥م نفر كثير من أهلها غربا واستوطنوا نهر الطونة وعبر بعضهم نهر الدنيبر واستقروا مى هنغاريا وبلاد المجر الحالية عند الحوانهم الذين كانوا يسكنون فيها من قديم ، وكان الماجر من عبدة الأوثان والنار ، ولما استقر الاسلام في دولة مفول القفجاق اصبحت مدينة الماجر تزخر بالحياة الاسلامية ، مما يفهم منه أن معظم سكانها أن لم يكونوا كلهم قد اعتنقوا الاسلام ، ولما هاجر فريق منهم الى بلاد المجر الحالية. اثر غزو تيمورلنك كما سبق القول كان هؤلاء المهاجرون من الماجر على دين الاسلام فنشروه في مهجرهم الجديد ، ولا يزال الاسلام منتشرا بين حــوالي. ٢٠٪ من سكان جمهورية المجر الحالية ، وان كان هؤلاء المسلمون يتعرضون لاضطهاد شدي في هذه الأيام ، لتغيير دينهم واجبارهم على استبدال استمائهم بأسماء أخسرى غسير اسسلامية .

انظر: التلقشندي: صبح الأعشى ، ج } ص ٦٦٨ ، الرمزى: تلفيق الأخبار ، ج ١ ص ٢٦٦ - ٢٣٠ ، ٢٣٨ ، جريدة « المسلمون » ، العدد: ٣٤ ص ١٧ .

يتصف به اهل هذه المدينة من حب لهؤلاء الصوفية حيث كانوا يهبونهم الكثير من الخيل والبقر والمغنم ، كما كان السلطان نفسه والخواتين يأتون لزيارتهم والتبرك بهم ويجزلون المعطاء لهم ، وقد أشار ابن بطوطة الى ما كان يمتاز به اهل هذه المدينة من حب للخير ومساعدة للغرباء وخاصة للذين يتهيأون للسفر منهام.) .

ومن مراكز الثقافة الاسلامية الأخرى مدينة الحاج طرخان التى كانت عقع قرب مصب نهر اتل ( الفولجا ) هى بحر الخزر ( قزوين ) ، وقد زار ابسن بطوطة هذه المدينة ، وكانت محلة السلطان محمد أوزبك خان وخواتينه قسد انتقلت اليها ، ولكن ابن بطوطة لم يترك لنا وصفا لمظاهر الحياة الاسلامية بهذه المدينة ، وكان ما صرفه عن ذلك رغبته فى زيارة القسطنطينية فى صحبة الخاتون بيلون زوجة السلطان محمد أوزبك وابنة أمبراطور القسطنطينية حيث كانت قد أبدت رغبتها فى زيارة أبيها لتضع حملها عنده ، فأذن لها الساطان بالسفر وانتهز أبن بطوطة هذه الفرصة وسافر معها وفى حمايتها الى القسطنطينية(١٠٠) .

ومع ذلك فقد كانت مدينة الحاج طرخان تحتل مكانة كبيرة في دولة القبيلة الذهبية حيث كان ينزل بها السلاطين في فصل الشتاء ولذلك طفت عليها مظاهر الحياة الاسلامية ، وخاصة في عهد السلطان محمد أوزبك الذي كان قد قصر جهده على نشر الاسلام في شتى أنحاء دولته الواسعة ، وقد تحولت هذه المدينة وما يحيط بها من مدن ونواحي الى خانية تتمتع بالحكم الذاتي أثناء ضعف دولة القبيلة الذهبية ومستقلة تماما بعد ان سقطت تلك الدولة نهائيا عام ٧٠٩ه/١٥٠٢م ، وظلت كذلك حتى سقطت في يد الروس عام ٥٩٥ه/١٥٥١م (٢١١) .

<sup>· (</sup>۲۰۹) ابن بطوطة: نفس المصدر ، ص ۲۱۹ ، ۲۲۰ ، التلقشندى: نفس المصدر ، ج ٤ ص ۲۸۸ ، ۲۹۹ ، الرمزى: نفس المصرجع ، ج ١، ص ۲۲٦ .

<sup>(</sup>٢١٠) ابن بطوطة : نفس المصدر ، ص ٢٢٨ ، ٢٢٩ .

<sup>(</sup>۲۱۱) الرمزى : نفس المرجع ، ج ۲ ص ۳ - ۹ ۰

ومن مراكز الثقافة الاسلامية ذات الاهمية الكبرى مدينة بلغار (٢١٢) . وقد سبق الحديث عنها وعن قدم الاسلام بها وأن ذلك يعود الى القرن الرابع للهجرة / العاشر للميلاد ٤ وعن انها كانت اشهر مدينة مي دولة القبيلة الذهبية بعد عاصمتها سراى . وقد زارها ابن بطوطة في شهر رمضان عام ٧٢٦ه/١٣٢٥م وصلى مع أهلها صلاة المغرب والعشاء والتراويح ، وأشار الى قصر الليل بها ، واقام بها ثلاثة ايام (٢١٣) ، وأشار التلقشندي الى ان اهلها كانوا مسلمين على المذهب الحنفي (٢١٤) ، واشار غيره المي انهم كانوا خليطا من المغول والبلغار ، والى ان بلادهم اصبحت موئلا للاسلام وعلمائه وعلومه ، بعد أن أصبحت تلك البلاد داخلة ضمن دولة مغول القفجاق ذات الصلات الوثيقة بمصر وبالخلافة العباسية سواء في بغداد ام في القاهرة ، غقد كانت بلاد البلغار قبل غزو المغول لها بلادا نائية منقطعة عن العالم الاسلامي (٢١٥) ، اما بعد هذا الغزو وبعد اسلام مغول القفجاق فقد توافد عليها علماء المسلمين من بخارى وايران ومصر وبلاد الشيام وآسيا الصغرى: كما ان علماء البلغار وطلابها كانوا يذهبون الى تلك البلاد ايضا للاستزادة من علوم الاسلام وثقافته ولغته ، ولذلك ظهر بينهم عدد كبير من العلماء ، ٤ نذكر منهم على سبيل المثال لا الحصر القطب الكبير الخواجة صلاح الدين بن عمر البلغارى الذى كان مريدا للشيخ الصولى الكبير نجم الدين الكبرا ، صاحب الطريقة الكبراوية . وكان القفجاق قد أسروه وهو ابن ثلاث وعشرين عاما ٤ واقام بينهم سبع سنين ، وتصوف ولقى مشايخ الصوفية هناك وسكن مدينة بلغار تسنع سنين ، ثم رحل الى بخارى وكرمان ومراغة ، ودخل في سلك دعوته في بخارى عدد كبير من المريدين ، منهم الشبيخ عمر الباغستاني جسد الخواجة عبيد الله أحرار الصوفى الكبير الشبهور ، وظل الشبيخ حست. البلغاري يجمع حوله المسريدين والاتباع حتى تسوهي في تبسريز عام ١٩٨هـ · (٢١٦) - 171)

۱۰۷ ) أنظر ما سبق أن ذكرناه عن البلغار واسلامهم ، ص ۱۰۷ ---

<sup>. (</sup>٢١٣) ابن بطوطة: نفس المصدر ، ص ٢٢٥ ه

<sup>(</sup>۲۱٤) التلتشندي : نفس المصدر ، ج ٤ ص ٢٦٤ .

<sup>(</sup>۲۱٥) الرمزى: نفس المرجع ، ج ١ ص ٣١٦ .

<sup>(</sup>٢١٦) المرجع السابق جر ١ ص ٣٢٨ ، ٣٢٩ .

وهناك أيضا باشقرد ناصر الدين الناصرى الذى وقد الى مصر وصار مهاوكا لأحد سلاطينها ووصل فيها الى مرتبة الأمراء ، ونال قدرا كبيرا من الثقافة الاسلامية واتقن اللفة العربية ، وظل عشرين علها لا يتكلم بالتركية حرصا منه على اتقان العربية ، وقد رحل الى دمشق ومات بها عام ١٥٧ه/ ١٣٥١م ، وقد اثنى عليه كثهر من علمهاء الاسهام في عصره (٢١٧) .

وهناك علماء بلغاريون آخرون مثل الشيخ برهان الدين ابراهيم بن. خضر البلغارى صاحب كتاب أصول الحسامى الذى انتهى من تأليف عام ١٣٥٠ه/١٥٥ ، والشيخ ابو محمد صدر الدين بن علاء الدين البلغارى الذى كتب اجازة لأحد تلاميذه عام ٢٦٦ه/١٣٦٤م ، والشيخ محمد البلغارى. الذى قال عنه صاحب كشف الظنون أنه خزينة العلماء وزينة الفقهاء(٢١٨) . وغير هؤلاء كثيرون لم نذكر اسماءهم نظرا لأنهم عاشوا فى بلغار قبل الغزو المغولى لها ، مما يدل على توطن الاسلام بهذه البلاد التى كان نها دور كبير فى مساعدة سلاطين مغول القفجاق فى نشر الاسلام والنقافة الاسلامية فى ارجاء دولتهم الواسعة الأرجاء .

ومن المظاهر الأخرى الدالة على عمق العقيدة الاسلامية عند مغول القفجاق وعلى عظيم انفعالهم بالحياة الاسلامية هو قيامهم بواجب الجهاد سواء للدفاع عن بلادهم او على مهاجمة البلاد التي كانت تتربص بهذه البلاد سواء من الصليبيين أم من المغول الوثنيين في ايران ، او افتح بعض البلاد الآخرى وضعها الى حوزتهم ونشر الاسلام بها مثلما حدث في سيبيريا وآسية الوسطى وجنوب روسيا ، او لمساندة وقفة الاسلام في مصر والشام سواء ضد الصليبيين أو ضد مغول ايران الوثنيين .

وكان سلاطين مغول القفجاق على علم بالتحالف الذى تم بين مغوله ايران النين لم يكونوا قد تحولوا الى الاسلام بعد ، وبين الصليبين سواء في بلاد الشام وارمينيا وجورجيا ام في اوربا ، وكان هدف هذا التحالف ضرب المسلمين في بلاد الشام ومصر ، والفصل بين سراى والقاهرة حتى لا يلتقيا في خندق واحد ضد هذا الحلف غير المقدس ، وقد رد السلطان بركة على

<sup>(</sup>٢١٧) المرجع السابق ، ج ١ ص ٣٢٧ ، ٣٢٨ .

<sup>(</sup>۲۱۸) المرجع السابق ، ج ۱ ص ۳۲۷ ، ۳۲۷ .

ذلك بالتحالف مع مصر وبضرب الصليبيين فى اوربا الشرقية ، وبارسال المحملات التى توغلت فيها حتى وصلت الى بولندا والمجر ، حتى ينشغل أهل تلك البلاد عن تدعيم اخوانهم من الصليبيين فى بلاد الشام والذين كان الظاهر ببرس يدير ضدهم معارك طاحنة ناجحة ، كما شن بركة خان هجمات على مغول ايران حتى يشغلهم عن بلاد الشام قلا يتعرضوا لها(٢١٩) ، وبذلك المكن ضرب التحالف المغولى الايرانى الصليبي ضربة قاصمة ، وتم انقاذ الاسلام فى بلدد الشام .

ولا يهمنا هنا أن نذكر تفاصيل تلك الحملات التى قام بها بركة سواء فى اوربا او ضد ايران ، او تفاصيل علاقاته مع مصر ، بقدر ما يهمنا ابسراز الطابع الاسلامى والتأثير الذى نتج عن هذه الحملات او تلك المعلاقات من حيث نشر الاسلام والثقافة الاسلامية بين مغول القفجاق وتدعيم روح الاخوة الاسلامية بينهم وبين مصر .

وهنذ البداية فقد برز الانفعال بالاسلام وتقاليده بشكل بارز عند بركة خان سلطان مغول القفجاق وعندما قام ابن عمه هولاكو ايلخان مغول ايران بغزو بفداد عام ١٦٥٨ه/١٥٦م ، وقتل خليفة المسلمين المستعصم بالله العباسى ، وقتل اهل بيته وآلافا من المسلمين علمائهم وفقهائهم وعامتهم ، وكان غضب بركة خان لهذا الحادث الاليم الذي راح بالخلافة العباسية هائلا وشديدا ، ونتج عنه ان ساعت العلاقات بينه وبين هولاكو ، وتوعده بالحرب والتتال انتقاما لما حدث ببغداد كعبة الاسلام ولخليفة المسلمين (٢٢٠) .

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>٢١٩) ابن خلدون : نفس المصدر ، ج ٥ ص ١١٥٤ ، ابو المحاسن : نفس المصدر ، ج ٧ ص ٢٢٢ .

<sup>(</sup>۲۲۰) رشید الدین الههدانی : نفس المصدر ، م۲ ج ۱ ص ۳۳۲ ، التلقشندی : نفس المصدر ، ج ۶ ص ۳۱۰ ، ابو المحاسن : نفس المصدر ، ج ۶ ص ۳۱۰ ، ابو المحاسن : نفس المصدر ، ج ۷ ص ۲۲۲ ، Saunders : op. cit., p. 156.

Howorth : op. cit., v. 2, p. 1012.

وللوقوف على اسبباب العداء العديدة بين مغول القفجاق ومغول ايران ، وعلى تفاصيل العلاقات بين القاهرة وسراى ، انظر : فايد حماد عاشور : نفس المرجع ، ص ٢٠٥ ــ ٢١٨ ، محمد جمال الدين سرور : دولة الظاهر بيبرس ص ٢٠٠ .

وفى نفس الوقت كان الظاهر بيبرس سلطان الماليك فى مصر والشام قد سمع باسلام بركة خان ، وسمع بغضبه على هولاكو ، فأرسل له عام ١٣٦٨ ١٩٥٩ من الره ، ويهون له من امره ، ويعرفه بأن ذلك واجب عليه لتواتر الأخبار باسلامه الذى يفرض عليه ضرورة ويعرفه بأن ذلك واجب عليه لتواتر الأخبار باسلامه الذى يفرض عليه ضرورة مجاهدة الكفار من امثال هولاكو(٢٢١) ، واستجاب بركة خان لهذا النسداء خاصة بعد أن علم بأطماع هولاكو فى بلاده ، ورأى مؤامرة بعض الأمراء الذين أغضبهم اسلامه (٢٢٢) ، فقام بركة باتخاذ الخطوات العملية لمواجهة هسذا الغزو الوثنى لبلاده ولبلاد الشمام ، فأرسل الى فرقته التى كانت خسمن الغزو الوثنى لبلاده ولبلاد الشمام ، فأرسل الى فرقته التى كانت خسمن جيش هولاكو يأمرها بالعودة الى سراى أو الذهاب الى مصر ، فسار جنسد هذه القرقة الى مصر واستقبلهم الظاهر بيبرس عام ٦٦٠ه/١٢٦٢م بسكل مظاهر الحفاوة والتكريم ، واقنعهم بصحة الدين الاسلامى ، فاعتنقوه والانعام ، فتواقد بعضهم عليها جماعة اثر جماعة ، حيث طابت لهم الحياة واعتنقوا الاسلام كاخوانهم من قبل (٢٢٣) ،

وقد ساعد على ذلك انهم وجدوا حكام مصر من نفس اصلهم ونفس جنسهم ، حيث كان الظاهر بيبرس وممانيكه من اصل تفجاتى ، وهكذا تعاون الملكان : بركة في بلاد القفجاق ، والظاهر بيبرس في مصر ، على تحويل من يتولون حكمهم من المغول الى الاسلام (٢٢٤) ، فهما اذن يسيران في طريق

Saunders : op. cit., p. 156.

<sup>(</sup>۱۲۱) النويرى : ننس المصدر ، ج ۲۸ ورقة ۱۷ ، ۳۰ المتريزى : السلوك ج ۱ ق ۲ ص ۶٦٥ ، العينى : نفس المصدر ج ۲۲ ورتة ۱٦٣ .

<sup>(</sup>۲۲۲) ارتولد: نفس المرجع ص ۲۷۱ ،

<sup>(</sup>۲۲۳) النويرى: نفس المصدر ، ج ۲۸ ورقة ۱۷ ، ۲۰ ، ۲۱: العينى نفس المصدر ، ج ۲۲ ورقة ۲۲۱ ، المقريزى: السلوك ج ۱ ق ۲ ص ۲۷۳ ، ۲۰۱ ، آرنولد: نفس المرجع ، ص ۲۰۹ ، ۲۰۰ ،

<sup>&#</sup>x27;Saunders : op. cit., p. 117.

<sup>(</sup>۲۲۶) أبو القدا : نفس المصدر ، ج ٤ ص ٩ ، ١١ ، الديار بكرى تنفس المصدر ، ج ٢ من 7٧ ، ابن تغرى بردى : نفس المصدر ، ج ٧ من 9٤ .

واحد وهو العمل على تدعيم وتفة الاسلام ضد هجمات الصليبيين والمفول متدعيم الحركة الاسلامية ذاتها وبتميم العلاقات الشخصية والدولية بينهما ، وقد نالت هذه العلاقات دفعة قوية حينها ارتبط الملكان برباط المصاهرة ، حيث تزوج الظاهر بيبرس من ابنة بركة وانجب منها ابنا سماه الملك السعيد ناصر الدين محمد بركة خان على اسم جده خان القفجاق(٢٢٥) ، كما ارسك بركة اولاده الى مصر لينهلوا من ثقافتها الاسلامية كما سبق القول ، وتردد التجار والعلماء بين القاهرة وسراى ، وتم التحالف بين البلدين ، مما قــوى من عزيمة السلطان بركة في مهاجمة هولاكو الذي كان قد تحالف في نفس الوقت مع صليبيي أوريا وبلاد الشام ، وملوك أرمينيا وجورجيا المسيحيين ضد مغول القفجاق وضد مصر ، واشتعلت نيرات الحرب بين بركة وهولاكو عام ١٦٦٠ه/ ١٢٦١م ، وأنزل هو وقائده نوغاى بقوات هولاكو هزيمة ساحقة على ضفاف نهر ترك Terek (٢٢٦) ، وأرسل بركة الى الظاهر بيبرس في مستهل شهر رجب عام ١٦٦ه/ مايو ١٢٦٣م رسالة يقول فيها « فليعلم السلطان اننى حاربت هلاوون ( هولاكو ) الذي من لحمى ودمى لاعلاء كلمسة الله تغضبا لدين الاسلام ، وانه باغ والباغي كافر بالله ورسوله »(٢٢٧) ، كما ارسل له رسالة اخرى في ذي القعدة من نفس العام يحثه فيها على مساعدته ضد هولاكو لاعتدائه على المسلمين ، ويلتمس منه ارسال جيش الى الفرات لقطع طريق الرجعة على همولاكو ، ولحماصرته من الشمال والجنوب (۲۲۸) .

المتريزى: السلوك ، ج ١ ق ٢ ص ١١٢ بارتولــد: نفس Saunders: op. cit., p. 170. الرجــع ، ص ١٧٨ ، الرجــع ، ص ١٧٨ ،

<sup>(</sup>۲۲٦) رشید الدین الهمدانی: نفس المصدر ، م ۲ ج ۱ ص ۲۳۶ ، ابو شمامة ص ۲۲۰)النویری: نفس المصدر ج ۲۸ ورقة ۳۱۱الدیار بکری: نفس المصدر ج ۲ ص ۳۷۹ ، محمد جمال الدین سرور: دولة الظاهر بیبرس ص ۹۲ ، ۹۳ ، ۹۳ ، ۹۳ ، ۹۳ ،

<sup>(</sup>۲۲۷) النويرى : نفس المصدر ، ج ۲۸ ورقة ۳۱ ، العينى : نفس المصدر ، ج ۲۲ ورقة ۲۱۹ ، المقريزى : السلوك ، ج ۱ ق ۲ ص ۹۵ . (۲۲۸) النويرى : نفس المصدر ، ج ۲۸ ورقة ۲۵ ، ۳۱ ، الديار بكرى :

نفس المصدر ، جا ٢ ص ٣٧٩ .

Saunders: op. cit., pp. 117, 156; Howorth: op. cit., v. 2, 118.

وقد استجاب الظاهر بيبرس لمطالب بركة التى كانت تتفق وسسياسة مصر فى رد عادية مغول ايران عن بلاد الشام ، فجهز الجيوش وارسلها الى. تلك البلاد لهذا الغرض ، وزاد على ذلك بأن أمر بالدعاء السلطان بركة على. المنابر فى مكة والمدينة وبمصر والقاهرة بعد الدعاء الظاهر بيبرس ، كها اشاد الخليفة العباسى الحاكم بأمر الله بالسلطان بركة ودعا له بنفسه فى. خطبة صلاة الجمعة (٢٢٩) مما قوى من شأن بركة فى نفوس شعبه وفى. صماعه ضد مغول ايران .

ولا شك أن هذه الرسائل وتلك العلاقات المتينة التي ربطت بين القاهرة وسمراي لتدل دلالة مؤكدة على عبق العقيدة الاسكلمية في نفس. السلطان بركة وعلى مدى انفعاله بالتقاليد الاسلامية ، وعلى مدى ما نفخه انتصار بركة في موقعة تريك وانتصار الماليك على هولاكو في موقعة عين جالوت في الاسلام من روح جديدة وقوى من شان الجبهة الاسلامية المتصدية لهولاكو في مصر والشيام ، فقد استحوذت تلك الهجمات التي شينها بركة-انتباه هولاكو وصرفته عن الهجوم على بلاد الشام ، كما سملت لمر طريق الحصول على الرقيق التركي عبر البحر الأسسود (٢٣٠) ، مما مكنها من. مواصلة مقاومتها لأعدائها واعداء الاسلام من الصليبيين ومغول ايران الذين كانوا على الوثنية في ذلك الحين (٢٣١) ، كما قوت انتصارات بركة وبيبرس على هولاكو من شأن الحركة الاسلامية بين مغول القفجاق انفسهم واصبح لمصر تأثير كبير في بلاط سراى ، ووصل تجارها ومتهاؤها ومهندسسوها المعماريون المي سراى وظل توالهدهم مستمرا لاحظه ابن بطوطة بنفسه عند زيارته لسراي عام ٧٢٦ه/١٣٢٥م ، وفي اشارة خاطفة منه تدل على ذلك كله. يلفت نظرنا الى قيام الملك الناصر محمد بن قلاون بتعمير السحد الجامع بمدينة القرم على نفقته الخاصة ، والى انتشار المذهب الشافعي في سراي.

<sup>(</sup>۲۲۹) المقریزی: السلوك ، ج ۱ ق ۲ ص ۹۹۵ - ۹۱۸ .

<sup>(</sup>۲۳۰) المقریزی : السلوك ، ج ۱ ق ۲ ص ۳۰) - ۱۳۱ ، Saunders : op. cit., p. 159.

<sup>(</sup>۲۳۱) رشید الدین الهمدانی : نفس المصدر م ۲ ج ۱ ص ۳۳۳ ، ابن خلدون : نفس المصدر ج ٥ ص ۱۱۹ ۱۱۹ ، Saunders : op. cit., p. 159.

وباقى مدن الملكة (٢٣٢) . وهذا المذهب لا بد وأنه واصل الى تلك البلاد من مصر ، فهى المهد الذى ترعرع فيه هذا المذهب وانتشر منه الى الشرق والغـــرب .

اذن دور مصر واضح في دعم الحركة الاسلامية بين مغول القفجاق ، وظل هذا الدور يذكر لها طوال حكم المغول لبلاد القفجاق وظل زعماء البلدين مغولا ومماليك يجاهدون اعداء الاسلام سواء بالتصدى لمفسول ايسران ام بالتصدى والهجوم احيانا على الدولة النصرانية سواء في الشرق او المغرب ، وخاصة في عصر السلطان محمد أوزبك خان ( ٧١٢ – ٧٤٢ه/١٣١٣ – ١٣١٣م ) ، وهو السلطان الذي بلغت الحركة الاسلامية في عهده قمسة الازدهار والقسوة والنهو .

غير ان تغير الأوضاع على المسرح السياسي في منطقة الشرق الادنى ادى الى تغير في اتجاهات سياسة أوزبك وسلاطين مصر بعض الشيء ، فقد ظهرت على المسرح وقتذاك قوة سوف يكون لها شأن كبير ، وهي قوة الترك العثمانيين الذين اقاموا دولة لهم منذ بداية القرن الرابع عشر للميسلاد في آسيا الصغرى ، ووقفت هذه الدولة حاجزا بين فعالية الاتصال بين سراى والقاهرة (٢٣٣) ، كما أصبحت خطرا يهدد كلا من القسطنطينية ومغسول القفجاق ومغول ايران ، ومن ثم حاول اباطرة القسطنطينية أن يوطدوا علاقاتهم بمغول القنجاق ، كما حاول مغول ايران ان يحسونوا علاقاتهم العدائية بمصر والشام الى علاقات طيبة ودية ، ولذلك تأثر تحالف مغول العنات المحائية بمصر ، ولم يستجب سسلاطين مصر لمطالب اوزبك في التصدي القفجاق بمصر ، ولم يستجب سسلاطين مصر لمطالب اوزبك في التصدي خللت كما هي ، بل زادت توثقا وقوة ، ودللت على استمرار مظاهر الأخوة الاسلامية التي ربطت بين البلدين حتى قال في ذلك احد الكتاب المعاصرين العظام انه « ما زال بين ملوك هذه الملكة سيقصد مملكة مغول القفجاق سالعظام انه « ما زال بين ملوك هذه الملكة سيقصد مملكة مغول القفجاق ساله

<sup>(</sup>۲۳۲) ابن بطوطة: نفس المسدر ، ص ۲۱۵ ، ۲۱۷ ، ۲۳۲ ، ۲۳۲ ، ۲۳۲ ، المتريزى: السلوك ، ج ۱ ق ۳ ص ۷۳۸ ، Howorth: op. cit., v. 2, p. 105.

<sup>(233)</sup> Saunders : op. cit., p. 165.

<sup>(</sup>٢٣٤) غايد عاشبور: نفس المرجع ، ص ٢١٦ .

وبین ملوکنا \_ یقصد ملوك مصر من سلاطین المالیك \_ قدیم اتحاد وصدق. وداد من أول ایام الظاهر بیبرس والی آخر وقت (۲۳۵) » .

وقد ظهر الوداد وذلك الاتحاد في شكل داوم المصاهرات التي ربطت. بين السلطان محمد أوزبك خان وبين الملك الناصر محمد بن قلاون ، مقسد تزوج الأخير من أميرة مغولية هي الخاتون دلنبية بنت طغاى بن هندو بسن ياطو بن جوجي بن جنكيز خان عام ۱۹۱۹ه/۱۳۱۹م(۲۳۲) كما وصلت بعد ذلك بعشرين عاما رسل(۲۳۷) الملك أوزبك الى مصر تطلب مصاهرة مسلطان. مصر (۲۳۸) ، فالمصاهرات متبادلة والمصالح قائمة ، والتجار مترددون هنا وهناك ، والعلماء وطلاب العلم يعقدون أواصر الصلات بين البلدين(۲۳۱) ، وينشرون الاسلام بين مغول القفجاق ، ولذلك لا غرابة أذا ما رأينا رسسالة تخرج من سراى يرسلها السلطان محمد أوزبك لسلطان مصر الناصر محمد بن قلاون يخبره فيها في عام ۱۷۵ه/۱۳۱۵م بانتشار الاسلام في بلاد القفجاق وبامتداد هذا الانتشار الى حدود الصين ويهنئه على ذلك(١٤٠٠) ، وتهنئة وبامتداد هذا الانتشار الى حدود الصين ويهنئه على ذلك(١٤٠٠) ، وتهنئة

(٢٣٥) العبرى: التعريف: ص ٧٧ ، القلقشندى: نفس المصدر ، ج ٤ ص ٥١ ،

(٢٣٥) العمرى: نفس المصدر، ص ٤٧ ، ابن الوردى: نفس المصدر، ج ٢ ص ٢٦٩ ابو المحاسن: ج ١٠ ص ٧٤ ، الرمزى: نفس المرجع ، ج ١ ص ٥٠٠ ،

-Saunders : op. cit., p. 164. Howorth : op. cit., v. 2, p. 150.

(۲۳۷) للوقوف على تقاصيل المراسلات التى تمت بين أوزبك والناصر محمد ، انظر : نمايد حماد عاشور : نفس المرجع ، ص ٢١٣ - ٢١٦ ، الرمزى : نفس المرجع ، ج ١ ص ١٢٥ - ٣٧٥ .

(۲۳۸) القریزی: السلوك ، ج ۲ ق ۲ ص ۵۷۱ ، ۸۵۱ .

(۲۳۹) أبو القدا: نفس المصدر ، ج ٤ ص ٦٨ ، ابن بطوطة: نفس. المصدر ، ص ٢٨ ، ٢٧ – ٤١ ، الرمزى: نفس المرجع ج ٢ ص ٣٣ – ٢٨ ، ٢٧ – ٤١ ، Saunders: op. cit., p. 170.

(٢٤٠) العمرى : التعريف ، ص ٤٧ ، ابن الوردى : نفس المصدر ، ج ١ ص ٢٦٩ ، الرمزى : نفس المرجع ، ج ١ ص ٢٦٩ ،

الناصر بذلك لا تحتاج الى تعايق ، وتدل دلالة كانية على مدى صدق الرابطة التى ربطت بين سراى والقاهرة ، وعلى مدى عمق روح الأخوة الاسلمية وعمق العاطفة الدينية التى تغلغات فى نفوس وقلوب مغول القفجاق . ولا يشوب هذا الأمر تلك العلاقة التى ربطت بعض سلاطين مغول القفجاق يدول أوربا السيحية فى فترات معينة . فقد اجبرت الظروف السياسية التى اشرنا اليها السلطان محمد اوزبك على سبيل المشال الى اقامة عسلاقات متجارية نشطة مع أوربا ، وقد تخلل هذه العلاقات نوع من التساهل نحو التبشير المسيحى فى بلاده ونحو الكنيسة الروسية التى كانت تدين له بالطاعة . فقد اصدر فرمانا لمطرانها بطرس عام ١٣١٣ه/١٣١٩م يحذر فيه الموالها او خدامها ، وان توفر الحرية التامة لاقامة الشعائر الدينية للمسيحيين الموالها او خدامها ، وان توفر الحرية التامة لاقامة الشعائر الدينية للمسيحيين . فى بلاده دون ان يتعرض لهم احد بسوء ، كما سمح للبابا بندكت الثانى . والعشرين بالتبشير بالمسيحية فى البلاد التى تقع على البحر الاسود (١٤١) .

وقد نتج عن ذلك أن ازداد الوجود النصراني في تلك البسلاد وبنيت الكنائس وتكاثف نشاط تجار جنوة وغيرها هناك حتى صاروا أغلبية السكان في بعض مدن شبه جزيرة القرم ، وقد لاحظ ابن بطوطة ذلك في مدينة الكفا وراعه فيها قرع النواقيس الكثيرة ، وعندما أمر المؤذن بالآذان وتلاوة القرآن من فوق صومعة المسجد الوحيد بتاك المدينة ، خاف عليهم أمامها من بطش سكانها المسيحيين وأسرع اليهم في درعه وسلاحه (٢٤٢) ، مما يدل على قسوة التواجد المسيحي في تلك المدينة ،

ولذلك ليس غريبا ان نسمع ان البابا يوحنا الثانى والعشرين قد ارسل رسالة الى السلطان محمد اوزبك يشكره فيها على عطفه السذى أظهره للمسيحيين ، ولحمايته للبعثات الكاثوليكية التى قدمت الى بسلاده تبشر بالمسيحية ، وقدم مبعوث خاص من هذا البابا الى سراى عام ٧٤٠ه/١٣٣٩م

نفس المرجع ، ص ۷۳ ، ارنولد : نفس المرجع ، ص ۷۳ ، ارنولد : نفس ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۸۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ، ۱۹۹۰ ،

<sup>(</sup>۲٤۲) ابن بطوطة : رحلته ، ص ۲۱۶ .

جهدية بابوية قيمة لهذا السلطان(٢٤٣) وليس غريبا أيضا أن نرى هــــذا السلطان يحاؤل أن يقيم نوعا من التوازن السياسي في شبه جزيرة آســيا الصغرى التي تطل على دولته من ناحية الجنوب والتي كانت قد أصـبحت مجالا لاتنافس بين دولة الترك العثمانيين الفتية وبين الامبراطورية البيزنطية الاتداعية ، وكان السلطان محمد أوزبك لا يرضى أن ينال من قوة دولة الترك العثمانيين لاشتراكه معها في الدين والجنس(٤٤٢) ، ولا يحـاول أن يرهب بيزنطة التي أظهرت له المودة وصاهرته ودفعت له « قطيعة مال مقررة ، وجهلة مال مقدرة »(٥٤٢) .

ولكن هذه العلاقة الطيبة التي ربطت اوزبك بالغرب وبيزنطة لم تهنعه من واجب الجهاد ضد من يتعرض لدولته بسوء ، اذ يخبرنا ابن خلدون بأن هذا السلطان ارسل الى الناصر محمد بن قلاون يطلب مساعدته ومساندته غي جهاده للارمن المسيحيين(٢٤٦) . ولا شبك أن هؤلاء الارمن كانوا ضالعين غي التحرشات التي كان يقوم بها مغول ايران ضد مغول القفجاق غي منطقة المحدود المشتركة بينهما والتي تتمثل في بلاد التوقاز(٢٤٧) ، محسا دعا السلطان اوزبك وسلاطين مصر الى القيام بغزو الارمن واخضاعهم أكثر من مسرة(٨٤٧) ،

وقد سار سلاطين مغول القفجاق بعد أوزبك خان على نفس هذه السياسة التى كانت تأخذ بعين الاعتبار الأوضاع السياسية الناشئة في

(ه) ۲) العبرى : التعريف ، ص ٥ ، ابن بطوطة ، نفس المصدر ، (٢٤٥) Saunders : op. cit., p. 164.

<sup>(243)</sup> Saunders : op. cit., p. 165 ; Howorth : op. cit., v. 2, p. 156.

<sup>(244)</sup> Saunders : op. cit.., p. 165.

۱۱٦٥ ( ۱۱۳۹ ( ۹۲٦ ) العبر ) جـ ه ص ۲۲۱) (۲۶٦) (247) Saunders : op cit., p. 165 ; Howorth :op. cit., v. 2, p. 171..

<sup>(</sup>۲٤٨) ابن ایبك الدواداری : كنز الدرر ، ج ۹ ص ۳۹۷ – ۳۹۹ ابن خادون : نفس المصدر ج ٥ ص ۱۱۲۰ ، ۱۱۲۰ ،

المنطقة ، وفي نفس الوقت تحرص على تدعيم روابط الأخوة الاسلامية بمصر وغيرها من القوى الاسلامية المجاورة ، وتقوم بواجب الجهاد اذا ما دعت الضرورة لسذلك .

مما سبق يتبين لنا أن مغول القفجاق قد اسلموا وحسن اسلامهم وانهم انفعلوا بالتقاليد الاسلامية سواء في الحرص على اداء الشهما الدينية والعبادات الاسلامية ، أم في جلب الثقافة الاسلامية والعمل على توطينها وتدعيمها بانشاء المساجد والمدارس والزوايا وتشجيع العلماء واسهتقدامهم واجزال العطاء لهم ، وايفاد الطلاب الى مصر وغيرها ، وقد برزت الاتجاهات الاسلامية أيضا في مظاهر حياتهم المختلفة وفي الاتصال بالقوى الاسهلامية وغلى الوثنية حتى قرب نهاية القرن السابع الهجري/ الثالث عشر الميلد وضد غارات الصليبين الذين كانت بقاياهم لا زالت قابعة في بعض نواحي بلاد الشام والتي كانت تدعمها أوربا بالغارات على بسلاد الشمام ومصر بين الحين والآخر ، وهكذا انتصر الاسلام في احدى معاركه العظمى ضد وثنية مغول القفجاق فاحتواهم وطوعهم للدفاع عن قضيته التي ما زالت غير محسومة حتى الآن باستمرار العمراع بينه وبين الصليبية من ناحية وبينه وبين أعدائه الحدد من الشيوعية والصهيونية من ناحية اخرى ،

## الفصي النرابع

## تحــول مفـول ايران الى الاسـلام

في حديثنا عن هذا الموضوع سوف نتبع الأسس السابقة التي اتبعناها تنى حديثنا عن تحول مغول بلاد القفجاق الى الاسلام ، وهي أننا سوف نقسم حديثنا هذا الى ثلاث نقاط: النقطة الأولى هي مرحلة الحكم الوثني المغولي لإيلخانية ايران ، وهي ما يمكن أن نسميها مرحلة التمهيد والتهيئة لانتشار الاسملام بين مغول هذه الايلخانية ، وفي هذه المرحلة سوف يظهر الصراع بين الاسلام من ناحية وبين البوذية والمسيحية من ناحيسة أخرى ، وسسوف نرى ذلك منعكسا على العلاقات بين المفول انفسهم وعلى الصراع على السلطة غذري احد الايلخانات يعتنق الاسلام ونرى باتيهم يبتون على دياناتهم الشامانية او البوذية ويميلون الى المسيحية في بعض الأحيان ويتحالف وم اوربا المسيحية ومع ملوك الشرق المسيحيين وصليبين بلاد الشمام ، ويدور الصراع مين الاسلام وبين هذا الحلف المغول الوثني المسيحي ، ولم يستطع الاسلام أن ينل قدرا كبيرا من النجاح في هذه المرحلة ، غير انه اعد اذهان المغول لاستتباله واعتناقه ، فنرى بعض الايلخانات الذى لم يعتنقوه أصلا يعملون على مداراة المسلمين والتودد اليهم واستخدامهم مى شتى وظائف الدولة ، ونرى بعضهم ياخذ في اضطهادهم ، ولا تنتهي تلك المرحلة الا بمقتل بيايدو عام ١٩٩٤ه/١٢٩م واعتلاء غازان بن ارغون بن ابغا بن هولاكو عرش ايـــران ٠

ومنذ عهد غازان تبدأ الفترة الثانية والحاسمة في انتشار الاسلام بين معول ايران ، وفيها تم النصر النهائي له على غيره من الأديان فلم يعتل العرش بعد ذلك مغولي وثني مطلقا . وفي هذا الصدد سيوف نبين كيف اعتنق ايلخانات ايران الاسالم ، وكيف قضوا على غلول الوثنية والنصرانية وكيف طاردوا اعداء لاسلام في كل مكان ، ثم نختم حديثنا بالنقطة الثالثة وهي

القاء الضوء على المظاهر الاسلامية التى دللت على عمق العقيدة الاسلامية في نفوس هؤلاء المفول .

۱ \_\_ مرحلة التمهيد والتهيئة لتحول مغول ايران الى الاسلام: ( ٦٢٤ \_\_
 ١٢٢٧ \_\_ ١٢٢٧ \_\_ ١٢٢٥ ) .

تتميز هذه المرحلة باستكمال الشكل النهائي لايلخانية ايران منذ أن اسند الخان الأعظم منكو خان بن طولي بن جنكيــز خان ( ٦٤٩ ــ ١٥٨هـ/ ١٢٥١ ــ ١٢٥٩م ) الى أخيه هولاكو امر الاستيلاء على عراق العجم وقلاع الاسماعيلية ودولة الخليفة المستعصم بالعراق(١) . وقد نجح هولاكو فيما أسند اليه واستكمل غزو ايران كلها ووقعت بغداد فيي يده عام ٢٥٦ه/ ١٢٥٨م واسقط الخلافة العباسية العتيدة ، وصارت تحت يده البلاد التي تسمى الآن بايران وتركيا والعراق ، والتي كانت تضم اقاليم عديدة ، كاتليم خراسان وكرسيه او عاصمته نيسابور ، وعراق العجم وعاصمته اصفهان ، وعسراق العرب وعاصمته بغداد ، وأذربيجان وعاصمتها تبريز التي صلرت عاصمة للايلخانية كلها ، واقليم خوزستان وعاصمته ششتر ، وفارس وعاصمتها شيراز ، وديار بكر وعاصمتها الموصل ، وبلاد سلاجتة الروم وعاصمتها قونية . كما كانت تضم الى جانب هذه الاقاليم والممالك بعض الأجزاء الشرقية مما يعرف الآن بأفغانستان وباكستان ، وخاصة أقليم سجستان والرخج وكرمان والغور (٢) . ولما كانت أيران هي الأساس في تكوين هذه الملكة المغولية أو هي واسطة العقد ، وكانت عاصمة الملكة وهي مدينة تبريز احدى مدن ايران ، ماننا سوف نستخدم تعبير ايلخانية ايران للدلالة على كــل. هذه الأقاليم والممالك التي ضمها هولاكو الى دولته متبعين في ذلك القلقشندي الذى سماها بمملكة ايران واشمار الى اقاليمها العديدة في تفصيل أكثر عمسة وجدناه عند ابن خلدون(٣) .

<sup>(</sup>۱) ابن خلدون : نفس المصدر ، جه م ص ۱۱۶۸ ، المتريزى : السلوك ج ۱ ق ۲ ص ۳۸۳ .

<sup>(</sup>۲). ابن خادون : نفس المسدر : ج ٥ ص ١١٥٣ – ١١٥٤ : القلقشندى : نفس المصدر ، ج ٤ ص ٣١٤ – ٣٩٨ .

<sup>(</sup>٣) القلقشيندي : نفس المصدر ، ج ٤ ص ٣١٣ - ٣٩٨ .

وتكفى نظرة واحدة يمكن ان نلقيها على هذه الأتاليم التى تكونت منها اللخانية ايران لنعرف طابع هذه الايلخانية وطابع سكانها . فقد كانت تضم في غالبها أقاليم وممالك اسلامية فيما عدا ارمينية وبلاد الكرج (جورجيا) ولذاك كان معظم سكانها يدينون بالاسلام ، خلافا لخانية مغول القفجاق التى كان كثير من سكانها يدينون بغير الاسلام ، ورغم هذا الفارق فقد كان مفول القنجاق اسبق القنجاق اسبق العنبق الى الاسلام من مغول ايران لسبق اسلام ملوكهم كما سسبق القول ، ولذلك كان نضال الاسلام ضد وثنية مغول ايران ابعد مدى واطول زمنا واكثر جهدا ، وقد اصاب المسلمين في هذا النفسال السكثير من العنت والاضطهاد والاذى وخاصة اثناء غزوات هولاكو التي اسقط فيها بفداد والمخلفة العباسية وقتل مئات الآلاف من المسلمين وخرب دورهم وحطم مدنهم وأصابهم في ذلك من الفزع والهول بما لا يمكن وصفه ، حتى خرج الناس بعد انتهاء هذا الهول ، وكانهم خارجون من القبور ليوم النشور() ،

وبعد ان هدا هذا الهول ،و استقرت الأمور لهولاكو ولابنائه من بعده ، وكونوا اسرة حاكمة تتوارث الحكم في هذه الايلخانية حتى نهاية عهدها ، بدأت الصلات التي كانت تربط ايلخانات ايران بأباطرة المغول في قراقورم تنفصم وتتلاشى بالتدريج(٥) ، واخذ مغول ايران يرتبطون بهدذه البلاد التي توارثوا حكمها واقاموا فيها وصاروا جزءا من شعبها وسكانها ، وكان لللك اثره الكبير في تشرب هؤلاء المغول للثقافة والحضارة الاسلامية السائدة في ايران ، وانتهى بهم الأمر في النهاية الى اعتناق الاسلام ، ولكن اسلامهم لم يتم بين يوم وليلة ، فقد كان المراع شديدا بين الاسلام وبين الاديان الأخرى التي حاولت تحويل المغول اليها مما عرضنا له في الفصل الأول ، وقد تأشر بعض ايلخانات ايران بالمسيحية وإعلن واحد منهم اعتناقه للاسلام ، ثم عاد التأثير البوذى المسيحي مرة اخرى ، ثم تغلب الاسلام في النهاية ، وقد ظهرت هذه التطورت بصورة واضحة عندما اعتنق تكودار بن هولاكو — ثالث

<sup>(</sup>٤) ابن كثير : نفس المصدر ، ج ١٣ ، ص ٢٠٠ - ٢٠٢ ، المتريزى نفس المصدر ، ج ١ ق ٢ ص ٤٠٩ ، ١١٠ .

<sup>(</sup>ه) ابن خلدون : نفس المصدر ، جه ص ۱۱۲۶ ، ۱۱۲۵ ، براون : نفس المرجع ، ص ۱۲۵ ، ۲۲۵ ،

ایلخانات ایران ـ الاسلام ، وکان اول ایاخان مسلم یحکم ایلخانیة ایران ، وتسمی باسم احمد تکودار او احمد سسلطان ( ۱۸۱ ـ ۱۸۸ه/۱۲۸۱ ـ ۱۲۸۸ م) (۱) ،

ويذكر بعض المؤرخين ان تكودار هذا كان مسيحيا في طفولته فقد ربته أم مسيحية وعمد باسم نيتولا Nicholas تيمنا وتشرفا باسما البابا الذي كان يحمل هذا الاسم(٧) ، ولكنه اعتنق الاسلام عندما بلغ سن الرشد يتأثير بعض المسلمين الذين كان متصلا بهم(٨) .

ولكن هذه الرواية ليس لها نصيب من الصحة ، غلم يثبت ان تكودار اعتنق النصرانية ، ولم يثبت ايضا انه اعتنق الاسلام عندما بلغ سن الرشد لأن من قال بذلك ليسوا من المسلمين ، وهم يستندون في مصدرهم الي رواية قديمة لمؤرخ أرمني مسيحي ، ومعروف ان امثال هؤلاء المؤرخين يحاولون ان يصوروا ان ملوك المغول كانوا مسيحيين او كانوا حيلي الاقل بيميلون الي المسيحية ، حتى يسهل جنب احفادهم السذين اعتنقوا الاسسلام الي المسيحية (٩) . والحقيقة ان تكودار اسلم وهو صبى لم يبلغ المحلم بعد يتاثير شيخ صوفي يدعى كمال الدين عبد الرحمن ، وكان والد هذا الشسيخ مملوكا روميا للمستعصم آخر خلفاء بنى العباس في بغداد ، ولما قتل هولاكو هذا الخايفة عام ٢٥٨ه/١٥م اظهر هذا الشيخ الزهد وتصوف ونال رضا أبغا بن هولاكو ، ولكنه لم يتمكن من التأثير عليه ، غلم يعتنق ابغا الاسلام ولم يتحول عن البوذية التي كان يدين بها ، ولكنه تمكن من التاثير عليه ، غلم يعتنق ابغا الاسلام ولم يتحودا م قددا ر . فقد اتصل به هذا الشيخ وزين له الاسلام فأسلم وتسمى بأحمد ،

<sup>(</sup>٦) ابن حبيب : نفس المصدر ، ج ١ ص ٧٢ ، ابن خسادون : نفس المصدر ، ج ٥ ص ١١٥٧ ، التلقشندى : نفس المصدر ، ج ٤ ص ٢٠٤ ، التريزى : نفس المصدر ، ج ١ ق ٣ ص ٧٠٤ ، ٧١١ ، ابو المحاسن ، نفس المصدر ، ج ٧ ص ٣١٠ .

<sup>(7)</sup> Saunders : op. cit., p. 132 ; Howorth : op. cit., v. 3, 285.

<sup>(</sup>٨) أرنولد : نفس المرجع ، ص ٢٦٠ .

<sup>(</sup>٩) الرمزى: نفس المرجع ، ج ٢ ص ٣٥٤ ، ٣٥٥ .

قوعده هذا الداعية بانتتال الملك اليه ، ولما حدث ذلك واصبح احمد تكودار سلطانا على ايلخانية ايران عام ١٨٠٠ه/١٨١م ارتفع شأن هذا الشيخ عنده وعند أمرائه ووزرائه وعظمت منزلته لديهم حتى صار سفيرا لأحمد الى سلطان مصر المنصور قلاون عام ١٨١ه/١٨٢م ليبرم بينهما صلحال بصفتهما سلطانين مسلمين(١٠) .

وتدل هذه الرواية على أن احمد تكودار اسلم قبل ان يلى العسرش وهو صبى صغير ، يؤكد ذلك ما سبقت الاشارة اليه من ان بعض الصوفيين الاحمدية دخلوا به النار وهو صبى صغير بين يدى أبيه هولاكو ، فوهبه لهم وسماء احمد(١١) ، ويؤكده ايضا رسالته التى ارسلها الى المنصور قلاون والتى يقول فيها انه اعتنق الاسلام وهو « فى عنفوان الصبا وريعان الحداثة »(١٢) ، ويؤكده أيضا ما يقوله ابو المحاسن ابن تفرى بردى من انه تولى العرش عام ١٨١ه وهو ابن ثلاثين عاما(١٣) ، ومعنى ذلك انه ولد عام ١٥١ه ، وانه كان يبلغ من العمر ثلاثة عشر عاما عندما توفى ابوه هولاكو عام ١٥٢ه ،

اذن غلم يكن أحمد تكودار حديث عهد بالاسلام حينما اعتسلى عرش اللخانية ايران ، اذ كان قد مر على اسلامه اكثر من سبعة عشر عاما ، وعلى ذلك غليست هناك شبهة في انه اعتنق الاسلام لتحقيق مصسالح سياسية شخصية ، لاته كان يعلم تماما أن اسلامه أن يحتق له أية مصلحة من هذا النوع ، الا في أنه ربما يثير الأمراء الذين كانوا على غير دين الاسسلام . كان أحمد تكودار يريد الا يكون نشازا في هذا المحيط الاسلامي الكبير الذي يعيش في وسطه ، وكان يريد الخير لنفسه ولاهله ولقومه من المغول حتى يعيش منهم أهل الاسلام هي أيران أو غير أيران ، ولذلك فقد أسرع هذا

<sup>(</sup>١٠) ابن الفوطي: نفس المصدر ، ص ٣١ ، ٢٣٢ ٠

<sup>(</sup>١١) مخطوط كتاب في المتاريخ ، ورقة ٣٤١ .

<sup>(</sup>۱۲) المقريزي: نفس المصدر ، ج ١ ق ٣ ، ص ٩٧٨ .

<sup>(</sup>١٣) النجوم الزاهرة ، ج ٧ ص ٣١٠ ٠

<sup>(</sup>١٤) المتريزى: نفس المصدر: ج ا ق ٢ ص ٥٤١ ، ابوالمحاسن: نفس المصدر ، ج ٧ ص ٢٢٠ .

الايلخان المسلم بمجرد توليه العرش باتخاذ كافة الاجراءات التى تدل على عميق اسلامه وايمانه ، فأرسل الى بغداد رسالة يعلن فيها اسلامه ويدعسو اهلها الى السير طبقا للشريعة الاسلامية والى اظهار شعائر الاسلام(١٥) ، ويأمر بأن تترك لهم حرية العمل بسائر الشعائر الدينية حسبما اعتادوا عليه منذ ايام خلفاء بنى العباس ، ويقر على نفسه بأنه يعرف ان النصر دائهاللاسلام وحتى يوم القيامة ، وان رسالة محمد (ص) حق ، وان هناك الهسا واحدا فقط(١٦) وهو كلام يدل في وضوح على مدى صدقه في اسلامه وحبه لدينه الجديد ، وقد دفعه هذا الحب الى قيامه ببذل قصارى جهده لتحويل كافة المغول والتتار الى الاسلام ، ولجأ في ذلك الى بذل العطايا والمنح والقساب المفول والتتار الى الاسلام ، ولجأ في ذلك الى بذل العطايا والمنح والقساب . الشرف حتى ان عددا كبيرا من التتار اعتنق الاسلام في عهده(١٧) .

ورغم هذا القول الصريح الذي نقله ارنولد عن هيتون المؤرخ الأرمني المسيحي المعاصر ، والذي يفيد بعدم استعمال احمد تكودار الوسائل العنف والإضطهاد لتحويل المنتار او غيرهم الى الاسلام، الا اننا نرى هذا المؤرخ الأرمني يعود مرة اخرى ويحمل على هذا السلطان المسلم وعلى الاسلام ذاته ، ويتول ان اسلام المغول كان نتيجة لاتباعهم وتقليدهم لهلله السلطان فيها ذهب اليه اليه الى ان اسلامهم لم يكن عن اقتفاع ونتيجة ايضا لاضطهاده المسيحيين الذي ظهر حسب قوله في نواح عدة ، منها انه أمر بأن تسترد الأماكن التي كان المسيحيون واليهود قد اخذوها عقب استيلاء المغول على بلاد الاسلام ، وأمر بأن تمحى اسماؤهم منها ، كما أمر بأن تتحول معابد البخشيين اى كهنة البوذية وكنائس المسيحيين الى مساجد ، ويتول هيثون أيضا بأن هذا السلطان المسلم أمر بتخريب كنائس المسيحيين في تبريز وهدد بقطع رأس أى واحد منهم يرفض اعتناق الاسلام ، واستدعى ملوك ارمينيا وجورجيا المسيحيين الى بلاطه(١٨) .

<sup>(</sup>١٥) ابو المحاسن: نفس المصدر ، ج٧ ، ص ٣١٠ ٠

<sup>(16)</sup> Howorth: op. cit., v. 3, p. 186.

<sup>(</sup>١٧) ارنولد: نفس المرجع ، ص ٢٦١ .

<sup>(18)</sup> Howorth: op. cit., v. 3, p. 288.

ولكن هذه الاتهامات تبعد كثيرًا عن الحتيقة لأن قائليها استندوا غقط على رأى احد المؤرخين المسيحيين المعاصرين من امثال هيثون المؤرخ الأرمني، كما أن كتاب المسلمين المعاصرين لم يشيروا الى ذلك ، وما أشار اليه بعضهم وفي وقت لاحق هو أن احمد تكودار « الزم اهل الذمة بلبس المفيار »(١٩) اى الملابس المميزة لهم ، وهو امر كان متعارفا ومتنقا عليه منذ ايام الاسلام الأولى بمقتضى شروط الصلح التي تمت بين اهل الذمة والعرب الفاتحين(٢٠) كما أن هذه الاتهامات ينفيها ابو الفرج ابن العبرى حوهو كاتب مسيحي معاصر حينما يقول بأن احمد تكودار عامل شعبه برقة وعطف وخاصية رؤساء الديانة المسيحية(٢١) مما يدل على مسدى التجنى في وصف هذا السلطان بالتعصب واضطهاد اصحاب الأديان الأخرى • ولا شك ان هده تهمة رماه بها خصومه السياسيون نيما بعد عندما ارادوا الانتضاض عليه ، .وكان هؤلاء الخصوم يميل بعضهم الى المسيحية وآخرون الى البوذية ، فدبروا المرهم ورموه بهذه التهمة التي كان منها براء . واذا كان هناك من تهمـة نمي ننظرهم فهو انه كان مخلصا لدينه اشد الاخلاص ، وانه لم يدخر وسعا في ،اعلاء ثمان هذا الدين ، وهو ما اثار انصار البوذية والمسيحية ، خاصه عندما بدأ يتخذ الخطوات العملية لدعم الحركة الاسلامية . تقد امر بان يصرف ربيع الأوقاف في مصارفه الأصلية والايستولى عايه او يصرف في اي غرض آخر ، كما اتخذ الترتيبات اللازمة لرعاية قوافل الحج الى مكة ، وارسل المؤن المفذائية الى اهلها ، كما كان يقضى جزءا من يومه مع المشايخ والفقهاء يستمع لدروسهم (٢٢) ، وأخذ في بناء المساجد والجوامع والمدارس ، ورتب القضاة وانقاد لأحكام الشريعة الاسملامية(٢٣) وزوج بناته للامراء المسلمين من المغول(٢٤) ، وأراد أن يعمق أرتباطه بالاسلام والممالك الاسلامية ، فأرسل في جمادي الأولى عام ١٨١ه/ أغسطس ١٨٢م سفارة كبيرة الى سلطان

<sup>(</sup>١٩) ابن حبيب نفس المصدر ، ج ١ ص ٧٢ ، أبو المحاسن : نفس المصندر ، ج ٧ ص ٣١٠ ٠

<sup>(</sup>۲۰) ابن خلدون : نفس المصدر ج ٥ ص ٨٩٥ ، ٨٩٦ .

<sup>.</sup> ٥٠٦ ابن العبرى: نفس المسدر: ص ٥٠٦) ابن العبرى: نفس المسدر: (٢١) Howorth: V. 3, pp. 288-289.

<sup>(</sup>۲۳) المقریزی: نفس المسدر ج ۱ ق ۳ ص ۷۰۷ ــ ۷۰۸ أبسو المحاسن : نفس المصدر ، ج ٧ ص ٣١٠ ،

مصر المنصور قلاون يخبره باسلامه في رسالة هامة تفيض حبا في الاسلام واخلاصا لمبادئه وحرصا على حقن دماء اهله وحفظ أراضيه ، وقد بين احمد تكودار في هذه الرسالة ايضا انه ارسل بعض المشايخ لدعوة التتسار الي الاسلام وانه امر ببناء المساجد والمشاهد والمدارس والربط التي كان قد اصابها الخراب والدمار ، وانه امر برعاية اوقاف المسلمين وبتجهيز الحجاج وتأمين سبلهم وحماية قوافلهم ، وأنه اعطى الحرية للتجار كي يتوافدوا الى بلاده ، « وليسافروا بحسب اختيارهم عسلي احسسن قواعدهم » ، ويلتمس في نهساية الرسالة محالفة سالطان مصر والصلح ويلتمس في نهساية الرسالة محالفة سالطان مصر والصلح معه حتى « تعمر البلد . . . وتسكن الفتناة الشائرة وتغمد السيوف الباترة . . وتخلص رقاب المسلمين من اغلال الذل والهون »(٢٥) .

وتعتبر هذه الرسالة وثيقة تاريخية هامة تبين مدى عمق الاسلام وصدقه في نفس هذا السلطان المغولي وتدل على مدى التحول العميق في صورة المغولي التي كانت تتسم بالفظاعة والوحشية وسفك الدماء كانه وحش نافر في جنبات الدنيا يلتهم الأحياء وينبش قبور الموتي(٢٦)) ، الى صسورة اخرى تتسم بأسمى العواطف الانسانية وحب الخير والرغبة الصادقة في تقوية دعائم الاسلام ونشره بين المغول الوثنيين وجمع كلمة المسلمين في بلاد الشرق الأدنى ، وهي صورة أثارت اعداء الاسلام وقتذاك ، وجلبت الدهشة ابعض الكتاب المدين(٢٧)) .

وقد دامت المراسلات بين احمد تكودار وبين السلطان قلاون الذى رد على رسالة تكودار السابقة وهناه على دخوله في دين الاسلام ممسا اذهب.

<sup>(</sup>٢٤) رشيد الدين الهمداني : نفس المصدر ، م ٢ ج ٢ ص ١٢٥٠

<sup>(</sup>٢٥) ابن العبرى: نفس المصدر ، ص ٥٠٦ - ١١٥ ، ابن الفوطى:

نفس المصدر ص ۱۹ ، ۲۵ ، رشيد الدين الههدانى : نفس المصدر ، م ۲ ج ۲ ص ۲۱ ، ۹۷ ، ابو الفدا : نفس المصدر ، ج ٤ ص ۱۷ ، النويرى : نفس المصدر ، ج ٤ ص ۱۷ ، النويرى : نفس المصدر ، ج ۴ ورقة ۲۶ ، العمرى : مسالك الابصار ، ج ۲۱ ق ۳ ورقة ۲۳۲ ، ۲۳۷ ، القريزى : نفس المصدر ، ج ۱ ق ۳ ص ۳۷۸ — ۹۸۶ ، ارنولد نفس المرجع ص ۲۲۰ — ۲۲۳ ،

Howorth: Op. Cit., p. 3, pp. 290-292.

<sup>(</sup>۲٦) ابن ایبك الدواداری: كنز الضرر ، ج ٧ ص ٢٣٧ .

<sup>(</sup>۲۷) أرنولد: نفس المرجع ، ص ۲۹۳ .

الأحقاد وازال الجفوة والعداء بين البلدين مما دفع بأحمد تكودار ليرسسل وفدا آخر عام ١٨٨٣ه/١٨٤م يحمل رسالة مكتوبة باللغة العربية يستحث عتد الصلح بينه وبين سلطان مصر (٢٨) . وقد نتج عن هذه العلاقات الطيبة أن استقر السلام بين مصر ومغول ايران في عهد هـذا السلطان المغولي المسلم فلم نسمع عن اي صدام بينهما في عهده ، مما يدل على صدقه في طلبه المسلح وتحقيق السلام وخدمة الاسلام(٢٩) .

ولكن هذا السلطان المغولى المسلم لم يستمر في الحكم مدة طويلة ، فقد نار عليه ابن اخيه ارغون بن ابغا وقتله بهساعدة بعض الامراء واعتلى المرش مكانه . ويذكر هورث Howorth نقلا عن هيثون كها يذكر بعض المؤرخين المسلمين ان السبب في ذلك هو ان احمد تكودار حمل التتار على الاسلام فثار عليه عسكره وتآمروا ضده مع ارغون وقتلوه (٣٠ وهي تهمة اخرى يسندها هؤلاء القوم الى هذا السلطان ، وكما فنسدنا تهمة اضطهاده لاصحاب الاديان الأخرى فاننا نقول في امر هذا الاتهام الجديد ان الشق الأول وهو حمله التتار على الاسلام غير صحيح ، لاننسا أشرنا الى اسلوبه السلمي في الدعوة الى الاسلام ، اما الشق الثاني وهو ان عسكره الاشارة اليه من صراع المسيحية والبوذية مع الاسلام لاكتساب المغول ، وفي ضوء عوامل اخرى تتعلق بأحمد تكودار وعلاقته بالأمراء المناسين له ومعال اخرى تتعلق بأحمد تكودار وعلاقته بالأمراء المناسين له وجعلوها السبب الرئيسي في مقتله .

<sup>(</sup>۲۸) ابن المُوطى: نفس المصدر ، ص ٣١ ، ٣٢ ، أبو الفدا : ج ٤ من ١٧ النويرى : نفس المحدر ، ج ٢٩ ورقة ٢٤ ، ٢٧ ، المُلَقَّدُ ندى : نفس المحدر ، ج ٧ ص ٢٣٧ – ٢٤٢ ، المُقريزى : ج ١ ق ٣ ص ٧١٧ ، Howorth : op. cit., V. 3, pp. 293-296, 308-309.

<sup>(</sup>۲۹) المقریزی : نفس المصدر ، ج ۱ ق ۳ ص ۷۰۷ ، ۷۰۸ ۰

<sup>(</sup>٣٠) ابو الفدا: نفس المصدر ، ج ٤ ص ١٨ ، العمـــرى: نفس المصدر ، ج ١٦ ق ٣ ورقة ٦٣٨ ، ابن حبيب: نفس المصدر ، ج ١ ق ٣ ص ١١٤ ، القلتشندى: نفس المصدر ، أخ ت ص ١١٥٧ ، القلتشندى: نفس المصدر ، ج ٥ ص ١١٥٧ ، ابن خلدون: نفس المصدر ، ج ٥ ص ١١٥٧ . طلاقت المصدر ، ج ٥ ص ١١٥٧ . طلاقت المصدر ، ج ٥ ص ١١٥٧ . طلاقت المصدر ، ج ٥ ص ١١٥٧ .

من هذه العوامل نرى ان ارغون كان يطمع في استرداد عرش ابيه الذي حرمه منه عمه احمد تكودار باسراعه في اعتلائه ذلك العسرش دون انتظار لحضور ارغون الذي كان غائبا عن تبريز حين ولماة ابيه ابغا(٣) ، كما ان العلاقات بطبيعتها كانت سيئة بين ارغون وتكودار بسبب الاجراءات التي كان الأخير قد اتخذها ضد الأول ظلمه لأهل خراسان الذين كان أميرا عليهم واعتدائه بالقتل على واليهم وجيه الدين زكى بن عز الدين طاهر ، اذ ان احمد تكودار لم يرضه هذا الجبروت من ارغون ، فأرسل اليه جيشا حاصره وهزمه واتي الى تبريز حيث اودع السجن(٣١) ، هذا بالاضافة الى ان ارغون كان يتآمر سرا مع أخى احمد تكودار المسمى قنقورتاى لقتل السلطان والاستيلاء على السلطة ، ولما فشا خبر هذه المؤامرة الى السلطان احمد تكودار امر بقتسل السلطة ، ولما فشا خبر هذه المؤامرة الى السلطان احمد تكودار امر بقتسل أخيه هذا مما اثار حفيظة اولاده وجعلهم يصممون على الثار لأبيهم ، كما احفظ أرغون فصمم هو الآخر على الثار لصديقه وعمه وللاستيلاء على مقاليد الحكم أرغون فصمم هو الآخر على الثار لصديقه وعمه وللاستيلاء على مقاليد الحكم في نقس الوقت (٣٣) .

هذه هى الأسباب الحقيقية التى أدت الى مقتل أول سلطان مغولى مسلم أن اللخانية ايران ، وقد ساعد على تعضيد المتامرين على قتله ما أثاره بالطبع الأمراء الموالون للمسيحية والذين اتهموه كما سبق القول باضطهاده للمسيحيين وشكوه الى الخان لأعظم قوبيلاى خان وقالوا أنه بذلك خالف سنن أجداده (٢٤) سواء باعتناقه الاسلام وعدم تطبيق اليساق شريعة جنكيز خان أو باضطهاده للمسيحيين على حسب زعمهم ، وقد أدى ذلك كله الى تآلف اعداء الاسلام واعداء هذا السلطان وعلى راسهم أرغون وعناصر الشسامانيين المعادين للمسلمين وأولاد قنقورتاى وبعض الأمراء الاخرين الذين كانوا يطمعون في الوصول الى مراكز هامة أذا ما تولى أرغون العرش المسلطاع هؤلاء المتآمرون

<sup>(</sup>۳۱) رشید الدین الهمدانی : نفس المصدر ، ص ۹۰ - ۹۰ ، ۱۰۰ – ۱۰۰ - ۱۰۲ -

<sup>(</sup>٣٢) ابن الفوطى : نفس المصدر ، ص ٣٥٠ .

<sup>(</sup>٣٣) ابن العبرى: نفس المصدر ، ص ١٨ه ــ ٥٢٥ ، ابن الفوطى تـ نفس المصدر ، ص ٣٦٦ ، رشيد الدين الههدائى: نفس المصدر ، م ٢ ج ٣ طل المصدر ، م ١١٢ ، ١١٤ ، ١٢١ ــ ١١٢ ، ١١٤ ، ١٢١ ــ ٢٦٣ ، المودلة : نفس المرجع ، ص ٣٦٣ .

ان يخر جوا ارغون من السجن وان ينقضوا معه على احمد تكودار وان يقتلوه ويولوا ارغون عرش البلاد عام ٦٨٣ه/١٢٨٤م(٣٥) .

وباعتلاء ارغون العرش ( ٦٨٣ - ٦٦٠ه/١٢٨١ - ١٢٩١م) علا صوت البوذية والشمامانية والمسيحية واليهودية مى ايلخانية ايران ، وتسسد سيبقت الاشبارة الى تحالف ارغون مع اوربا النصرانية ومع ملوك الشرق المسيحيين في ارمينيا وجورجيا ومع صليبيي بلاد الشمام في محاولة منه لضرب الاسلام سواء في بلاد الشام ام في بلاد القفجاق ، ويتال انه كان مسلما متحول الى دين البراهمة الهنود واستقدم سحرتهم من الهند(٣٦) ، كما أنه اسند الوزارة الى يهودى يعرف باسم سعد اليهودى الموصلى ولقبه سعد الدولة ، فاشتد الاضطهاد بالمسلمين ، وتآمر هذا الوزير على تحويل الكعبة الى معبد بوذى ، وان لم تنجح المؤامرة ، واخذ في تعيين اقاربه واصدقائه . من اليهود في المناصب الهامة للدولة ، بعد أن صرف المسلمين عن المناصب التي كانوا يشعلونها في القضاء والمالية (٣٧) وارسل جماعة من يهود تقليس ولاة على تركات المسلمين ببغداد عام ١٢٨٨هـ/١٢٨٨ م ، محكموا بعدم توريث ذوى الأرحام مما ادى الى قيام فتنة قام فيها العوام بنهب متاجر اليهود(٣٨) . وظل المسلمون يعانون حتى سلط الله ارغون على وزيره اليهودي فقتله ، ومات هو نفسه بعلة الصرع وتولى العرش أخوه كيخاتو بن ابغا (٦٩٠ -3 PFa/1 P71 -- 0 P71 7 7 (PT) .

ر (٣٥) ابن العبرى: نفس المصدر ، ص ١٨ ٥ ــ ٥٢٠ ، ابن الفوطى: نفس المصدر ، ص ١٨ ٥ ــ ١٨ ، ابن الفوطى: نفس المصدر ، ص ١٨ ، العبرى: نفس المصدر ، ح ١٦ ق ٣ ورقة ١٣٨ . نفس المصدر ، ح ١٦ ق ٣ ورقة ١٣٨ . Howorth : op. cit., v. 3, pp. 289, 297, 307.

<sup>(</sup>٣٦) المتريزى : نفس المصدر ، ج ا ق ٣ ص ٧١٤ ، Saunders : op. cit., p. 133.

محمد جمال الدين سرور: دولة بني قلاون في مصر ، ص ١٧٢ .

<sup>(</sup>٣٨) ابن الفوطى: نفس المسدر ، ص ٥٥١ ٠

ابن حبيب :نفس المصدر ، ج ١ ص ١٤١ ، ابن خلدون : نفس المصدر ، ج ١ ص ١٤١ ، ابن خلدون : نفس المصدر ، ج ٥ ص ١١٥٨ ، المصدر ، ج ٥ ص ١١٥٨ ، المصدر ، ج ٥ ص ١١٥٨ ،

وفى عهد هذا الايلخان ساءت الأحوال بالنسبة للمغول ، اذ كان هذا الايلخان الجديد سيء الخلق قبيح الأفعال أباح المنكرات ، فتآمروا عليه وتتلوه وولوا بدله ابن عمه بايدو بن طرغاى بن هولاكو ( ١٢٩ه/١٢٥م)(٠٤) ، الذي اعتنق النصرانية(١٤) او كان يميل اليها ويفضلها على الاسلام ، حتى انه بذل كثيرا من الجهد لوضع العتبات في سبيل انتشاره بين المغول(٢٤) .

ورغم هذا كله ورغم فرحة المسيحيين والصوثنيين بسسياسة هولاء الايلخانات الثلاثة الذين اعتبوا احمد تكودار ، وهم ارغون وكيخاتو وبايدو ولا ان انتشار الاسلام كان يسير بين مغول ايران بخطى حثيثة ، واضطرد عدد الداخلين منهم في الاسلام وأخلصوا له حتى انهم كانوا يحتالون في النفاع عنه وعن أراضيه في عهد هؤلاء الايلخانات الوثنيين اذا ما علموا باتجاههم نحو غزو بلاده في بلادالشام أو غيرها، فكانوا ياقون الخوف ويبثون روح التردد ويثبطون همم التواد حتى لا يتوموا بهذا الغزو، وكان الجيل الجديد من المغول الذي ولد وشعب في أيران سريع التأثر بهذا الدين الذي كان يدين به غالبية السكان وكان يدين به معظم أمهات هذا الجيل الجديد ، ولذلك وجد هؤلاء الايلخانات للثلاثة انفسهم في وضع لا يحسدون عليه ، واضطروا رغم قيامهم بمضايقة المسلمين واضطهادهم في بعض الأحيان كما أشرنا ، الى مداراتهم بقسدر ما بسستطيعون (٢٣) .

وقد اتخذت هذه المداراة مظاهر عديدة ، منها ما قام به ارغون من الانعام على القضاة والفقهاء والخطباء الذين اموا الاحتفال الكبير الذي اقامه المسلمون في تبريز عاصمة الدولة بعيد الفطر عام ١٨٩ه/ ١٢٩٠م ، ومنها أيضا ما قام به ارغون من اتخاذ احدى المسلمات زوجة له ، فدخل الاسلام

<sup>(</sup>٤٠) ابن حبيب: نفس المصدر ، ج ١ ص ١٨٢ ، المتريزى: نفس المصدر ، ج ١ ق ٣ ص ٧٧٥ ، ابن خلدون: نفس المصدر ، ج ٥ ص ١١٥٨ ، المحمد جمال الدين سرور: نفس المرجع ، ص ١٧٤ . محمد جمال الدين سرور: نفس المرجع ، ص ١٧٤ . (41) Sauners: op. cit., p. T35.

<sup>(</sup>۲۶) براون : نفس المرجع ، ص ۲٦٥ ، محمد جمال الدين سرور تنفس المرجع ، ص ١٧٤ .

<sup>(</sup>٤٣) ابن ايبك الدوادارى : نفس المسدر جـ ٩ ص ١١٣ ، Saunders : op. cit., p. 135.

نى محيط أسرته ، فأسلم حفيده من ابنت اولجتاى وتسمى باسم الأمير حسين ، واتبع كيخاتو نفس السياسة نحو المسلمين ، فقام باعفاء علمائهم واشرافهم من بنى هشم من دفع جميع الضرائب على اختلاف انواعها ، كما تام بكتابة نتوش اسلامية على اوراقه المالية التى اصدرها ، فكان على احد وجهيها نقش التشهد الاسلامى « أشهد الااله الا الله ، وان محمدا رسول الله » ، كما اسند وزارته الى صدر الدين الزنجاني وصار حكم تبريز والعراق وراثيا في اسرة هذا الوزير ، كما قرب اليه امراء المغول المسلمين مثل الأمير حسن بوقو كما تزوج من اميرات مسلمات مثل عائشة خاتون بنت طوغو بن الملكاى نويان ، وباد شاه خاتون بنت قطب الدين سلطان كرمان ، وذلك بجانب زوجاته الأخريات التي كانت احداهن مسيحية ، أما بايدو ، فرغم ما قيل عن تنصره او ميسله الى النصرانيسة الا انه لم يجسر على اظهمار عطفه على . تنصره او ميسله الى النصرانيسة الا انه لم يجسر على اظهمار عطفه على المسيحيين ، وكان يحاول ترضية المسلمين بكل جهده حتى انه جعل ابنه يصلى معهم كما يصلون ، وقد شجعت هذه السياسة التى اتبعها هؤلاء الإيلخانات كثيرا من المغول على الدخول في الاسلام وأصبحوا يؤدون فرائضه ويحملون السبح في ايديهم ويكثرون من التنسك(٤٤) ،

وكان التطور الطبيعى لذلك كله هو الانتصار النهائى للاسلام ، حتى تيل ان مقتل بايدو كان بسبب ما اشتهر به من بغض الاسلام وتغضيله للمسيحية عليه رغم المداراة التى اظهرها نحو الاسلام والمسلمين(٥٥) ، وصار تحقيق النصر النهائى حقيقة واقعة بعد مقتل بايدو وقيام غازان على راس الحكم في ايسران .

## 7 \_ برحلة اكتمال انتشار الاسلام بين مغول ايران:

تبدأ هذه المرحلة الهامة والنهائية في انتشار الاسلام بين مغول ايلخانية ايران واصطباغهم بالصبغة الاسلامية منذ عهد غازان بن ارغون بن ابغا بن هولاكو ( ١٩٤٠ — ٧٠٣هـ/١٢٠ — ١٣٠٤م) وكان هذا الايلخان الذي بدأ عهد

الاستقلال التام عن قراقورم وقطع آخر خيوط العلاقة بالخوانين العظام مسلما قبل ان يتولى عرش ايران التى اصبحت منذ عهده خانية ، وأصبح حاكمها يسمى بلغة المغول خانا بدل ان كان حاكم ايران يسمى ايلخانا اى نائبا عن الخان الأعظم بقراقورم ، وكانت ايران نفسها قبل عهد غازان ايلخانية ، اى جزءا من المبراطورية المغول الكبرى .

انن واكبت مرحلة النصر النهائى للاسلام على غيره من الأديان مرحلة استقلال مغول ايران عن قراقورم ، وكان هذا من العوامل التى اطلقت عقال الاسلام حتى بلغ الذرا منذ عهد غازان وتحول مغول ايران الى حصن حصين للاسلام وأصبحت ذرية هولاكو تدفع به الى الامام وتعمل بكل ما وسعها من جهد لتعويضه عما لحقه على يد زعيمها هولاكو من خسارة وبوار .

وانه الشيء مدهش حقا ان نرى الاسلام يكتسبح وثنية المغول ويقتلعها من تلوبهم القاسية ويكون طوق النجاة الذي يتعلق به حاكم قوى مثل غازان كي ينقذ عرش ايران من مسيرة الوثنية المتحالفة مع المسيحيين ، فيعلن اعتناقه للاسلام قبل ان يصل الى هذا العرش حتى يتمكن من تجميع قوى الاسسلام الزاحفة والمتغلغلة داخل الأسرة المغولية الحاكمة ، وداخل جند المغول وعامتهم ، وحتى يجد المسائدة اللازمة لتحقيق هدفه في الانتصار على اعدائه من امراء المغول الوثنيين المتنازعين على العرش ،

اعتنق غازان الاسلام في اليوم الرابع من شهر شعبان عام ١٩٦٨/ الم يونية عام ١٢٥٥ م، ويجمع المؤرخون على أن اعتناق غازان للاسلام كان بتأثير اتابكه وقائد جيشه نوروز Nawruz . وكان هذا القائد قد وعد غازان الذي كان أميرا على خراسان بمساعدته ضد بايدو الفائد قالذي كان قد قتل كيفاتو عم غازان واستولى على العرش ، وكانت هذه المساعدة نظير وعد من غازان باعتناقه الاسلام ، وقد اعلن غازان تحوله الى الاسلام فعلا في اليوم الذي سبقت الاشارة اليه على يد الشيخ صدر الدين ابراهيم بن الشيخ سعد الدين حمويه الجويني وتسمى باسم محمد وزع في هذه المناسبة كثيرا من العطايا والأموال على المشايخ والعلماء ونثر الذهب والمفضة واللؤلؤ على الناس ، وكان يوم اسلامه يوما مشهودا ، ثم زار مقابر الأولياء والمساجد ، ولم ينس

ان يرسل بنبأ اسلامه الى العراق وخراسان ، واخذ يتعلم من نوروز بعض الآيات القرآنية ، كما تعلم الصلاة وصام رمضان عام ١٩٤ه ، وكان يتناول معه طعام الافطار كل مساء كئسيرون من التسرك والفسرس ، « وفشسا الاسلام في التتار » منذ ذلك الحين(٢١) ، وأعلن غالبية جنسده وضساطه اعتناتهم للاسلام ، وسار امراء المغول على نفس المنوال فاعلن احسدهم وهو فيروزكوه هو وثمانون الفا من اتباعه وصناديد قومه من المغول تحسولهم الى الاسسلام(٧٤) .

وقد تمكن غازان بفضل هذه القوة الاسلامية النامية وبفضل تأييد اتابكه وقائده نوروز ومن معه من جند المغول المسلمين ، وبتأييد الائمة والفتهاء الذين وقفوا معه في دعواه ضد بايدو من أن يزحف من خراسان وينتصر على هذا المغتصب الذي لم يحكم اكثر من ثمانية اشهر والذي انتهى الأمر بفراره وتتله ، وبذلك آل عرش المغول في ايران في ذي الحجة عام ١٩٢هم/اكتوبر وتتله ، وبذلك آل عرش المغول في ايران في ذي الحجة عام ١٩٤هم/اكتوبر منازان ، ومنذ ذلك التاريخ لم يحكم هذه البلاد حاكم مغولي غسير مسسلم(٨٨) .

وقد اشمار بعض المؤرخين الى ان غازان اعتنق الاسلام بدافع المصلحة

<sup>(</sup>٢٦)، شرف خان البرليسي : نفس المصدر ج ٢ ص ١٥ ، العمرى :

نفس المصدر ، ج ۱۱ ، ق ۳ ورقة م ۲۰ ، ابن الوردى : نفس المصدر ، ج ۲ مس ۲۶ ، المقلشندى : نفس المصدر ، ج ۶ مس ۲۰ ، المقسرينى : نفس المصدر ج ۱ ق ۳ مس ۸۰۵ ، ابن حجر العسقلانى ج ۳ مس ۲۹۲ ، الديار بكرى ، نفس المصدر ، ج ۲ مس ۳۸۱ ، كتاب فى التاريخ ، ورقة 81 ،

<sup>(</sup>٤٧) شرف خان البرليسى : نفس المصدر ، ج ٢ ص ١٥ ، ١٦ ، أبسو الحاسن : نفس المصدر ، ج ٨ ص ١١ ، الحاسن : نفس المصدر ، ج ٨ ص ١٠ ، الحاسن : نفس المصدر ، ج ٨ ص ١٠ ، الحاسن : نفس المصدر ، ج ٨ ص ١١ ، المصدر ، ج ١٦ ص ١٦ ، المصدر ، ج ١٦ ص ١٦ ، المصدر ، المص

<sup>(</sup>٨٤) ابن الفوطى : نفس المصدر ، ص ٨٣ ، أبو الفدا نفس المصدر ، د ٢ ص ١٥ ، م ٤ ص ٣٥ ، م ٢ ص ١٥ ، م ٢ ص ١٥ ، البرليسى : نفس المصدر ، د ١ ص ١٨٠ ، ابن الوردى : نفس المصدر ، د ٢ ص ١٨٠ ، ابن الوردى : نفس المصدر ، د ٢ ص ٢٠٠ ، التلقشندى : نفس المصدر ، د ٤ ص ٢٠٠ ، مصطفى بدر : نفس الرجع ، ص ٢٢ ، مصطفى بدر : نفس الرجع ، ص ٢٦ ، ٢٠٠ ، ارتولد : نفس الرجع ، ص ٢٦٢ ، Saunders : op. cit., p. 135.

السياسية ، وانه لم يكن مخلصا في اسلامه (٤٩) ، ويستدلون على ذلك بامرين الأمر الأول هو انه حاول ان يتراجع او يرتد عن الاسلام عندما أخبره بعض الفقهاء بأن « دين الاسلام يحرم نكاح نساء الاباء » . وكان غازان قد استحوذ على نساء ابيه حسب عادة المغول وحظيت احداهن عنده ، وكان اسسمها خاتون وأراد ان يتزوجها ولما قيل له ذلك شرع يفكر في الارتداد عن الاسلام ، ولكنه لم يفعل بتأثير بعض خواصه الذين قالوا له « ان أباك كان كافرا ، ولم تكن خاتون معه في عقد صحيح ، انها كان مسافحا بها ، فاعقد انت عليها ، فانها تصلح لك » ، فلقى هذا القول قبولا من نفسه وعمل على تنفيذه (٥٠) .

والأمر الثانى هو موقفه العدائى من سلاطين الماليك فى مصر والشام ، وهم الذين كانوا يعتبرون حماة الاسلام ضد صليبية العالم المسيحى ، ووثنية المغول فى ذلك الحين ، كما انه اظهر تقاربه مع البابوية وملوك اوربا واعلن الحرب على ديار الاسلام فى بلاد الشام ، وارتكب فيها من الاثام والمنكرات وهو السلطان المسلم ، ما ذكر الناس بهولاكو وجنكيز خان الذين كانوا على الوثنيسة (٥١) .

اما الأمرالأولوهو زواج غازان المسلمهن زوجة ابيه فاننانرجح عدم حدوثه لأن الزواج من نساء الآباء كان عادة متبعة عند المفول الوثنيين ، وحيث ان اباه ارغون قد توفى عام ، ٦٩٩٨ ١٩١٨ ، فلا بد ان غازان قد استدود على نساء ابيه عقب هذا التاريخ مباشرة كما هى العادة ، والراجح ان ما حدث من زواجه من احداهن انما كان قبل اعتناقه الاسلام الذى حدث

Howorth: op. cit., v. 3, p. 384.

<sup>(</sup>٩٤) مصطفى بدر: نفس المرجع ، ص ٢٠ ، ٢٣ ،

<sup>(</sup>٥٠) ابن حجر العسقلانى: نفس المصدر ، ج ٣ ص ٢٩٢ ، ٢٩٣ ، الشوكانى: البدر الطالع ، ج ٢ ص ٣٠٢ ، محمد جمال الدين سرور: نفس المسرجع ، ص ١٧٥ .

<sup>(</sup>٥٢) رشيد الدين الهمدانى : نفس المصدر م ٢ ج ١ ص ٢٢٠ ، م ٢. ج ٢ ص ٢٠٠ ، م ٢.

كما أشمار المؤرخون في عام ٢٩٤ه/ ١٢٩٥م (٥٣) . وحتى لو اتى هذا الزواج بعد ذلك التاريخ ، غانما كان على سبيل عدم الفهم لقواعد الاسلام ، اذ كان غازان وقتذاك حديث عهد بدينه الجديد . وهناك ما يفيد بأن هذه الزوجة التي حاول غازان أن يرتد عن دينه لهيامه بها كما قال ابن حجر والشوكاني ، كانت هي السبب في قتله ، فقد انضمت للمتآمرين على قتله في سهولة وكانها كانت تكره الزواج منه ، مما يعطى انطباعا بعدم صحة ما رواه ابن حجـر والشوكاني . فقد روى أبن أيبك الدواداري بأن هذه الزوجة كانت تسمي هميا خاتون ، وأنها تزوجت بعد وماة والد غازان بأمير مغولي يسمى بلغاق شماه ، نم تزوجت بعد ذلك من غازان ، اى انها لم تتزوج من غازان بعد وماة والده مباشرة ، كما انها استجابت لبعض امراء المغول الذين احسوا بالخطر من غازان بعد هزيمتهم في موقعة شعقه امام جند الناصر محمد بن قلاون عام ٧٠٢ه/ ١٣٠٢م ، ونفذت لهم دون تردد ما اشاروا به وقتلته لهم بالسمام (٥٤) ، ولم يذكر ابن ايبك شبيئا عن هيام غازان بها أو عن محاولة ارتداده عن الاسلام بسببها ، علاوة على أن ابن ايبك كان معاصرا لغازان وكان يجتمع هو وابوه برسل الملك الناصر محمد عندما يعودون الى بلاد الشام بعد مقابلة غازان ، وكان يسمع منهم ما كانوا يرونه ويسمعون به مي بالط ذلك الملك المغولي ، ومنهم من كان موجودا في تبريز عند وماة غازان مشل الأمير حسام الدين ازدمر المجيري والقاضي عماد الدين السكري اللذين كانا قد أرسلا مبعوثين الى غازان عام ٧٠١ه/١٣٠١م وظلا هنـــاك حتى وفاة غازان (٥٥) ، وعادا وقابلهما ابن ايبك ولم يقولا هما أو غيرهما من الرسل الذين سبقوهما او اتوا بعدهما بمثل ما قاله ابن حجر (٥٦) والشوكاني ، ولم يرد هذا الخبر عند أي من المؤرخين سواء كانوا معاصرين او متأخرين الا ابن حجر العسقلاني ( ت ٥٨٨/٨٤٤١م ) الذي توني بعد هذا الحديث بمائة وستين عاما ، علاوة على انه لم يشر الى المصدر الذي روى عنه هذا الخبر ،

<sup>(</sup>٥٣) العمرى: نفس المصدر ، ج ١٦ ق ٣ ورقة ٦٦٥ ، شرف خسان البرليسى: نفس المصدر ، ج ٢ ص ١٥ .

<sup>(</sup>١٥٤) ابن ايبك الدوادارى : كنز الدرر جـ ٩ ص ١١٢ .

<sup>(</sup>٥٥) ابن ایبك : نفس المصدر ، ج ٦٠ ص ٦٥ ، ٦٦ ، ٧١ ــ ٧٦ ، ٢٩ . ١٢٩ ـــ ١٣٠ .

<sup>(</sup>٥٦) الدرر الكامنة ، ج ٣ ص ٢٩٢ .

اذ يقول « ولما أسلم ( غازان ) قبل له أن دين الاسلام يحسرم نسكاح الآباء . . . الخ » فلم يحدد لنا أبن حجر من الذى قال أو أفتى بهذه الفتيا . وقد ردد الشوكانى الذى توفى بعد ذلك عام ١٢٥٠ه/١٨٣٤م هذا القول ولم يكلف نفسه هو الآخر بالبحث عن المصدر الذى أخذ عنه أبن حجسر ما زعمه عن البيلطان محمود غازان ،

وعلى ذلك غما قاله ابن حجر العسقلانى من قصة محاولة غازان الارتداد عن الاسلام لا اساس لها من الصحة ، وهى بالتأكيد قد وضعت وضعا لتشويه صورة غازان كمسلم بسبب ما غعله بمسلمى الشام الذين ينتمى اليهم ابن حجر العسقلانى نفسه ، هذا الفعل الذى جعل كثيرا من الناس لا يصدقون بخبر اسلامه ، حتى ان شعراء مصر والشام الذين قالوا شعرا بمناسبة هزيمته فى شقحب كانوا يشيرون الى كفره او شركه(٥٧) ، كما تشكك الناصر محمد نفسه فى حقيقة اسلامه بسبب ذلك أيضا وعبر عن ذلك غى رسالته التى أرسلها له عقب انتصار غازان فى موقعة حمص عام ذلك غى رسالته التى أرسلها له عقب انتصار غازان فى موقعة حمص عام ١٣٥٨ ، ١٣٠٥ ، وما حدث بعدها لسلمى الشام (٥٨) ،

ولكن الحقيقة ان غازان كان مسلما صادق الاسلام والايمان برغسم ما حدث في بلاد الشمام ،وكان لا يمكنه أن يرتد عن دينه الجديد ، لأن هذا الدين كان هو القوة الوحيدة التي ساندته كما رأينا ضد اعدائه من أمراء المفول الوثنيين ، وضد بايدو ومن معه من الأمراء الذين كانوا قد اشتركوا في قتسل كيخاتو عم غازان واغتصبوا منه العرش لحساب بايدو .

واننا في الحقيقة نتساءل ، اذا كان غازان قد حاول ان يرتد عن دينه الجديد بهذا الشكل السهل ، أو لهذا السبب التافه ، فما الذي جعله اذن يعتنق الاسلام ويتخلى عن الديانة التي نشأ عليها هو وآباؤه وأجداده ؟ واي شعور خطير يمكن أن يثير اهتمام أمير أو حاكم في مثل قوة غازان ونفوذه وسطوته فيلهمه تبديل دينه ويحوله إلى الاسلام وهو ابن من غزوا المعالم(٥٩) ، وسيطروا على آسيا وأزالوا دولها وامبراطورياتها ، وتحكموا هي مصيرها

<sup>(</sup>٥٧) ابن ايبك الدوادارى: نفس المصدر: ج ٩ ص ٨٩ ، ٩٢ .

<sup>(</sup>٥٨) المصدر السابق ، ج ٩ ص ٦٨ ، ٦٩ .

<sup>(</sup>٥٩) ارتولد: نفس المرجع ، بس ٢٦٤ .

زمنا طويلا ، ووصل نفوذهم فى اوربا الشرقية حتى بولندا والمجر ، واذلوا الروس وجعلوهم يدفعون لهم الجزية ويدورون فى فلكهم حتى بداية القسرن السادس عشر للميلاد(٢٠) .

واذا كان زواج غازان من زوجة ابيه الوثنى لم يحدث الا عندما كان غازان نفسه وثنيا كما بينا وكما نرجحه ، وحتى اذا كان هذا الزواج هو الموقف الوحيد الذى استدل به البعض على ضعف اسلامه وايمانه وهسوما نستبعده ، فان هناك عشرات المواقف والاحداث والافعال والاقوال التى تدلل بشكل واضح وقوى على قوة هذا الايمان وعلى سلامة هذا الاسلام ، مما يذهب دليلا على اخلاصه لدينه الجديد ، ذلك الاخلاص الذى جعل بعض المؤرخين يقولوا انه « كان أجل ملوك المغل من بيت هولاكو »(١٦) .

ومن الأفعال والمواقف الدالة على ذلك انه بدأ أولا يحقق اسستقلال دولة المغول في ايران والعراق وآسيا الصغرى عن خانية المغول العظمى يبلاد الصين والخطا لأن تلك الخانية كانت خانية وثنية يعتنق خوانينها وأهلها جميعا البوذية وغيرها من الديانات الوثنية ، وعمل غازان كل مافي وسسعه حتى تخلص من كل ما كان يربط بلاده بتلك الخانية الوثنية . وخاصة بعد موت قوبيلى خان المذي كان موته عام ١٢٩٤هم/١٢٩٤م نهاية لوحدة الامبراطورية المفولية التي كانت تضم دول المغول في كل آسيا وشرقي أوربا . كما كان حكم غازان في نفس الوقت حدا شاصلا بين دولة المغول الوثنية ألى ايران وبين دولة المغول الاسلامية التي ازدهرت على يديه في تالك الباسلاد(٢٢) .

ذلك ان غازان رغض ان ينتش اسم الخان الأعظم على عملة ايسران لأنه كانر وغير مسلم ، وأصدر عملة اسلامية نتش عليها عبارة « لااله الا الله محمد رسول الله » وخص نفسه بالذكر على العملة وفى الخطبة دون الخان

<sup>(</sup>٦٠) الرمزى : نفس المرجع ، ج ۱ ص ٥٥٠ ، ٧٧٥ - ٥٨٠ ، ٢٠٥٠ من ١٥٠ من المربي : تاريخ روسيا ، ص ١١٦ ٠

<sup>(</sup>٦١) المتريزى: نفس المصدر ، ج ١ ق ٣ ص ٩٥٦ ، ابو المحاسن: ففس المصدر ، ج ٨ ص ٢١٣ .

الأعظم وطرد نائبه من بلاده ، والغى لقب ايلخان ، اى نائب الملك ، واتخف لنفسه لقب ( الخان ) اى انه لم يقبل ان يصبح نائبا لحاكم غير مسلم حتى لو كان ذلك الحاكم هو الخان الأعظم ، وفى نفس الوقت اعطى لنفسه اسسما اسلاميا فتسمى باسم السلطان محمود ، كما وضع التاريخ الخانى الدنى نسب اليه منذ ذلك الحين ، وغير شعار الدولة المسمى ( آل تمغا ) أو التمفا او الطمفا ، وهو الشعار الذى تصدر به الكتب والفرمانات (٢٣) وكان مربعا ، فجعله مستديرا لأن الدائرة أفضل الأشكال الهندسية واكثرها كمالا ، كما امر بان تتوج رءوس الكتب والمنشورات والفرمانات بعبارة الله أكبر (٦٤) وبذلك تأكدت الهوية الاسلامية لخانية المغول فى ايران وتوابعها ، وبدأت الطبقة المغولية الحاكمة المسلمة تنصهر فى جمهرة الشعب الايرانى المسلم ،

وقد اراد محمود غازان ان يؤكد ويعمق من هوية دولته الاسلامية غبذله كل ما في وسعه لتحطيم كل ما هو وثني ، فقام على معابد الوثنية يحطمها ، حتى معبد ابيه الفخم الذي كان مثالا لمعابد البوذية والذي حظى بالكثير من الأوقاف ، قام عليه ودمره تدميرا ، وهدد بالموت كل من بني معبدا للاصنام او النيران ، وأصر في عام ٧٠٠ه/١٣٠٠م على ان يتحول كل المغول الى الاسلام، وأمر كهنة المغول من البوذيين والشامانيين بالتحول الى الاسلام او الرحيال الى مواطن هاتين الديانتين في التبت وكشمير ومنغوليا ، وأنذر من فضل البقاء منهم في ايران بالقتل أن لم يعتنقوا الاسلام، ونغذ سياسته تلك بكل شدة وعنف حتى انه لم يتورع عن قتل خمسة من اقاربه الأمراء وثمانية وثلاثين أميرا آخرين لمناوئتهم للاسلام (٥٥) ، وبذلك انتصر الاسلام في معركته مع

Saunders : op. cit., pp. 136, 137.

<sup>(</sup>٦٣) كما ان الطمفا هو شمعار السلطان او الأمير ، فهو أيضا البراءة التي تصدر عن السلطان او الملك بالعفو عن مجرم أو تأمين خائف .

انظر: سعيد عاشور: نفس المرجع ، ص ٣٣٤ .

<sup>(</sup>۱۲۶) المقریزی: نفس المصدر ، جدا ق ۳ ، ص ۹۵۲ ، ابن حجر تنفس المصدر ، ج ۳ ص ۲۹۳ ، شرف خان البدلیسی: نفس المصدر ، ج ۳

ص ۱۲ ، ۱۷ ، مصطفی بدر : نفس الرجع ، ص ۲۵٬۲۶٬۲۰

Malcolm : op. cit., v. 1, p. 271. Saunders : op. cit., pp. 135,136.

floworth: op. cit., v. 3, pp. 399, 525.

<sup>(</sup>٦٥) براون: نفس المرجع ، س ٦٦٥ ،

البوذية والشامانية انتصارا نهائيا ، وضاع الحاجز الذى كان يحـول دون التفاهم بين الحكام والمحكومين في ايران منذ ذلك الحين (٦٦) .

وقد ساعد على ذلك أن السلطان محمود غازان اخذ في صبغ ادارات الدولة بالسبغة الاسلامية ، مجعل اعوانه من الوزراء والقواد والكتاب والموظفين من المسامين خاصة ، مثال ذلك الأمير نوروز الذي عهد اليه بمنصب المير الأمراء وجعله شائدا عاما للجيش ، وصدر الدين احمد الزنجاني الذي عهد اليه بمنصب الوزارة ولقبه بلقب صدر جهان (٢١٧) ، ورشيد الدين غضل الله الهمذاني مؤلف كتاب جامع التواريخ الذي اتخذ منه مستثمارا ووزيرا . وقد اشار هذا الوزير المؤرخ على غازان بضرورة اصلاح الأوضاع الاقتصادية بتخفيض الضرائب المفروضة على الفلاحين والتجار (٦٨) ، كما قام هذا الوزير برعاية العلوم والفنون فشسيد ضاحية قرب تبريز سرعان ما تحولت الى جامعة وألدق بها مكتبة ومعهدا لنسخ المخطوطات ، وبنى ميها مسلكن اقام نيها طلاب العالم وأهل الفين القادمون من حهات مغولية صرفة (٦٩) . واستمر هذا الوزير وأولاده من بعده في تولى منصب الوزارة مي عهد السلطان محمد خدا بنده وعهد ابنه السلطان ابو سعيد ، وظاوا يسيرون على سياسة ابيهم في تحبيب المغول في الاسلام حتى قال ابو الفدا عن احدهم وهو على شاه وزير السلطان ابو سعيد أنه « هـو الذي نسبج المودة بين الاسسلام والتتسر »(٧٠) .

وهناك جانب آخر يدل على عميق اخلاص السلطان محمود غازان لاسلامه وينفى عنه ان اسلامه لم يكن بدافع المصلحة السياسة . ذلك انه اظهر تحمسا شديدا ادينه الجديد وصار يحافظ على اداء الصلوات في اوقاتها وعلى صيام شهر رمضان ، وكانت فرائض الدين كلها متبعة في حماسة وغيرة

<sup>(66)</sup> Saunders : op. cit., pp. 136, 141.

۱۷ ــ ۱۰ ص ۲ م ۲ مین المصدر ۱۰ مین ۱۰ ــ ۱۷ مین ۱۷ ــ ۱۷ مین (۷۷) المحدد ۱۷ مین المحدد ۱۷ مین (۷۷) المحدد ۱۷ مین (۷۷)

<sup>(68)</sup> Saunders : op. cit., p. 141.

<sup>(</sup>٦٩) اربری : تراث غارس ، ص ۱۸٤ .

<sup>(</sup>٧٠) شرف خان البدايسى: نفس المصدر ، ج ٢ ص ٣٠ ، ٣١ ، ابسو الفدأ: نفس المصدر ، ج ٤ ص ٩٦ .

شديدة خلال حكمه كله ، وكان لا يبدأ التحرك لأى معركة الا بعد أن يصلى هو وجيشه ركعتين يبتهل فيهما لالتماس المساعدة من الله(٢١) ، علاوة على أنه كان يتبع الشريعة الاسلامية في كل شئونه ، حتى أنه كان ينصح القضاة والمشايخ قائلا لهم : « حــفروني أذا فعلت شيئا مخالفا الشريعة والدين ، وتأكدوا أنه عندما تكون قلوبكم صادقة فان كلماتكم سوف تقنعني ، لأنها سوف تكون معبرة عن الاخلاص والحماس الصادق والشجاعة ، وسوف يكون لها وزنها الكبير ، والا فانها فقط سوف تثير غضبي »(٧٢) .

وكان من مظاهر تطبيق السلطان محمود غازان للشريعة الاسلامية انه كان يعمل على محاربة ضروب الفساد المختلفة كشرب الخمر والبغاء والربا الذى اصدر قرارا بمعاقبة من يتفوه بالفاظ الكفسر او اى لفظ يسىء الى الاسلام ، كما الزم شعبه بارتداء العمامة حتى يتميسر المسلم من غير المسلم الهر (٧٣) .

أما الأمر الثانى الذى اثار الغبار حول اسلام السلطان محمود غازان ودفع البعض لأن يقول بأن اسلامه هذا كان لمصلحة سياسية او انه لم يكن مخلصا فى اسلامه ، هو ان اسلامه لم يكن له اثر فى توطيد علاقته بسلاطين المماليك فى مصر والشام ، وفضل أن يسير على سياسة من سبقه من اليخانات المغول الوثنيين فى بسط نفوذه على بلاد الشام ، ولذلك قضى فترة طويلة من حكمه فى محاربة سلاطين المماليك:(١٤) الذين كانوا قد استأصلوا منذ بضع سنوات الوجود الصليبى من تلك البلاد بالاضافة الى حمايتهم لها من خطر الاحتلال المغولى الذى تعرضت له منذ سقوط بغداد عام ١٥٦٨م

Saunders : op. cit., p. 136.

Howorth: op. cit., v. 3, pp. 437, 490.

<sup>(</sup>۷۱) العمرى: نفس المصدر ، جـ ۱٦ قـ ٣ ورقة ٦٦٥ ،

<sup>(72)</sup> Howorth., op. cit., v. 3, pp. 399, 490.

<sup>(</sup>۷۳) محمد جمال الدین سرور : دولة بنی قلاون فی مصر ، ص ۱۷٦ ، مصطفی بدر : نفس المرجع ص ۳٦ ، ۳۸ ، ۶۸ ، ۸۶ ، ۲۸ ، ۲۸ . Howorth : op. cit., v. 3, p. 453.

<sup>(</sup>٧٤) محمد جمال الدین سرور : دولة بنی قلاون فی مصر ص ۱۷٦ ، دولة الظاهر بیبرس ، ص ۱۰۸ ، مصطفی بدر : نفس المرجع ، ص ۸۰ ،

من الهجمات الصليبية التى بدأت تقصد مصر ذاتها ، ولكنه تقارب مسمع من الهجمات الصليبية التى بدأت تقصد مصر ذاتها ، ولكنه تقارب مسمع البابوية وحاول التحالف مع ملوك اوربا والحصول على مساعدات تلك الدول الأوربية الصليبية ، غارسل سفارات الى ملكى انجلترا وغرنسلؤازرته (٧٥) ، واستعان بنصارى الأرمن والكرج (٧٦) تماما كما فعل هولاكو من قبل ، وغزا بلادالشام أكثر من مرة وارتكب جنده اثناء هذا الغزو من ضروب التدمير والقتل والفساد وارتكاب المنكرات والاعتداء على الحرمات واتخساذ بعض المساجد اصطبلات (٧٧) ، وهو السلطان المسلم الذي كان لا يحل له ولا لجنده ان يفعلوا ذلك او يأتوه .

اذن غقد كانت سياسة غازان الخارجية لا تطابق سياسته الاسلامية الداخلية التى اشرنا الى طرف منها ،ولذلك فقد كانت تبدو وكانها تتناقض. تهاما مع عقيدته الجديدة التى اعتنقها وأظهر الاخلاص لها ، والأمر ليس على، هذا النحو تهاما ، وفك هذا التناقض وتفسير هذا الوجه من سياسة غازان. وبيان وجه الحقيقة فيه ليس بالأمر العسير ، ونحن هنا لا يهمنا أن نتحدث عن مظاهر هذه السياسة أو احداثها بقدر ما يهمنا أن نبرز مدى صلتها أو علاقتها بحقيقة اسلامه ، أو مدى قربها أو بعدها عن دينه الجديد لنرى أن كانت تلك السياسة تمس اخلاصه لهذا الدين أم أن هناك أمورا اخرى دفعته لاتخاذ هدذه السياسة دفعا .

وفى هذا الصدد غاننا سوف نتناول مسالتين متداخلتين لا تنفك احداهمة عن الأخرى ٤ المسالة الأولى هى موقفه من المسيحيين بشكل عام سواء داخل.

<sup>(</sup>٥٧) غايد حماد عاشور: نفس المرجع ، ص ١٦٢ ، ميور: نفس. المرجع ، ص ٧١ .

<sup>(</sup>٧٦) ابن ايبك الدوادارى: نفس المصدر ، ج ١ ص ٢١ ، ٦٧ ، ٦٩ -

<sup>(</sup>۷۷) المصدر السابق ، ج ٩ ص ٢٨ ، ٢٩ ، ٣١ ، ٢٦ ، المقريزى: نفس المصدر ، ج ١ ق ٣ ، ص ٣٩٨ ، ١٩٨ ، ١٩٨ ، ابن حجر: نفس المصدر ج ٣ ص ٣٠٣ ، الشيوكاني: نفس المصدر ، ج ٢ ص ٣٠٠

بلاده ام خارجها ، والمسألة الثانية هي موقفه من سلاطين الماليك في مصر والشام بالفهوم الذي اشرفا اليه .

وبالنسبة للمسألة الأولى فقد كان السلطان محمود غازان شسديدا وعنيفا مي معاملته لأهل الذمة داخل مملكته ،ذلك انه « الزمهم الغيار ، مكانت علامة النصارى شد الزنار (٧٨) في أوساطهم ، واليهود خرقة صفراء في عمائمهم » . واسترد الدور والقصور والأربطة التي كان المسيحيون قد استولوا عليها عقب استيلاء المغول على بغداد ، وأزال ما بها من تماثيل وخطوط سريانية وجعل بعضها مجالس الوعظ والارشاد الاسلامي (٨٠) . وبلغ التطرف مداه حينها امر هو ووزيره نوروز بحرق الأيقسونات المسيحية او بتحطيمها والقائها ني شوارع تبريز ، كما حطمت الكاتدرائية النسطورية وقصر المطران في مراغة ، ونفي مطران هذه المدينة بعد أن ضرب وعذب بشدة كها صدرت الأوامر بتخريب كل كنائس جورجيا ، وقتل بعض قسسها وقدم يعض سكانها المسيحيين الى الموت ، اما الذين هربوا من هذا المسير ، فقد سلبت أمتعتهم وبيعت زوجاتهم وأولادهم في سوق الرقيق ، وأمسر غازان بتحويل كنائس كثيرة ومعابد بوذية الى مساجد ، وقاسى المسيحيون في عهده كثيرا من الاضطهاد في بغداد والموصل وحمص وتبريز ومراغة وبلاد الروم (٨١) حتى أصبح من المتعذر عليهم السير في الشوارع، وصارت نساؤهم يذهبن الى الحوانيت للبيع والشراء بدلا منهم لصعوبة التمييز بينهن وبين نسساء الســلمين (۲۸) .

<sup>(</sup>١٨٨) الزنار جمعه زنانير ، وهو حزام ، او وشاح تهيز بلبسه اهل الذمة في العصور الوسطى ، انظر : سميد عاشسور : نفس المرجع ، ص ٢٤٤ .

<sup>(</sup>٧٩) ابن النوطى: نفس المصدر ، ص ٨٦٤ ، ٨٨٤ .

<sup>(80)</sup> Saunders : op cit., p. 136.

<sup>(81)</sup> Howorth: op cit., v. 3, pp 421 — 422, 427;

Saunders : op. cit, pp. 136, 141

<sup>(</sup>٨٢) محمد جمال الدين سرور نفس المرجع ، ص ١٧٥ .

هذا هو شكل العلاقة التى كانت بين السلطان محمود غازان وبين. رعاياه من المسيحيين ، وهى علاقة اعتقد أن فيها كثيرا من المبالغة ، ولكنهة تتفق وتحمسه الشديد ادينه الجديد ، وكما رأينا فقد اضطهد المغول البوذيين حتى يسملوا أو يعودوا ألى ديار البوذية في المشرق الأقصى قبل أن يضسطهد المسيحيين ويجبرهم على التزام حدودهم وعلى الكف عن نشاطهم التبشيري. في ديار الاسلام ، وهذا الجانب من سياسته لا يدل الا على اخلاصه التام لدينه الجديد الذي اعتنقه ذلك الحاكم القوى دون أرغام أو اكراه .

ولا يتناقض مع هذه السياسة — من وجهة نظره كما سنرى — ما عرف عن اتصاله بالبابا بونيفاس الثامن وبعض ملوك اوربا الصليبية ، ذلك ان هذا الاتصال كان يخدم سياسته تجاه بلاد الشام ، وكانت تلك السياسة تلتقى في جانب منها مع اهداف البابوية ، فالبابا كان يريد محالفة مغول ايران بعد ان نجح الاشرف خليل بن قلاون في الاستيلاء على آخر حصن الصليبيين في عكا عام ١٩٦٠ه/١٢٩١م ، قدعا هذا البابا لحرب صليبية ضدم مصر عام ١٩٦٩ه/١٣٠١م ، وحاول التحالف مع غازان للانتقام منها ولاستعادة بيت المقدس مرة اخرى ، اما غازان فكان يريد ان يحقى حسلم آبائه في السيطرة على بلاد الشام ، ويحطم التحالف الذي كان يربط سلاطين الماليك باعدائه من مغول التبيلة الذهبية في بلاد القفجاق ، ويحطم من يقف في طريقه باعدائه من مغول القبيلة الذهبية في بلاد القفجاق ، ويحطم من يقف في طريقه لتحقيق هذه الأهداف حتى ولو كان وزيره نوروز(٨٣) .

وعلى ذلك فقد تلاقى هدف غازان والبابا فى محاربة سلاطين مصر والشمام ، وان كان التحالف بينهما لم يتم ، ولم يصل غازان فى استعانته بغير المسلمين فى غزوه لبلاد الشام اكثر من ضمه جند الارمن والكرج الذين كانوا تحت طاعته وحكمه الى جيشمه الذى غزا تلك البلاد(١٤٤) ، ورغم ذاك فقد

<sup>(</sup> ۱۸۳ المقریزی: نفس المصدر ، ج ۱ ق ۳ ص ۸۳۷ ، ۸۷۱ ، محمد جمال الدین سرور: نفس المرجع ، ص ۱۷۲ ، مصطفی بدر: نفس المرجع ، ص ۳۵ ، مصطفی بدر .

<sup>(</sup>١٤) ابن ايبك : نفس الصدر ، ج ٩ ص ٢١ ، ٦٧ ، ٦٩ ، ابن خلدون نفس المصدر ، ج ٥ ، ص ٨٨٨ ، المتريزى : نفس المصدر ، ج ١ ق ٣ ملحق ١ ص ١٠٢٦ .

حرص غازان على أن يعطى هذا الغزو وجها اسلاميا ، فجعل له تبريرا اسلاميا او ذريعة دينية تجيز له من وجهة نظره هذا الغزو . فهو يتول في رسالته التي أرسلها للسلطان الناصر محمد بن قلاون عام ٧٠٠ه/١٣٠١م بعد انتصاره على جيوش مصر في موقعة حمص عام ٦٩٩ه/١٣٠٠م ، انه لم يغز بلاد الشيام في ذلك العام الا بسبب « اغارة عسكر مصر على ماردين وبلادها في شهر رمضان المعظم الذي تعظمه الأمم في سائر الأقطار ، ويغلل فيه الشيطان وتغلق هيه أبواب النار ، مطرقوا ( اى جند مصر ) البلاد وهتكوا محارم الله عز وجل سرعة بغير مهلة ، وأكلوا الحرام وركبوا الاثام ومعلوا مالا تفعله عباد الأصنام ، مأتانا أهل ماردين وبلادها مستصرخين مسارعين ملهوفين ، بالأطفال والحريم ، وقد استولى عليهم الشقاء بعد النعيم ، فوقفوا بابوابنا ولاذوا بجنابنا ، فهزتنا نخوة الكرام وحركتنا حمية الاسلام ، فركبنا على الفور بمن معنا ، ولم يسعنا أن نجمع بقية جيوشسنا ، وقدمنا النيسة وعاهدنا الله على ما يرضيه عن بلوغ الأمنية ، وعلمنا ان الله لا يرضى لعباده أن يسعوا في الأرض بالفساد ، وانه ليغضب لهتك الحريم والأولاد . . . » ويؤكد غازان في نهاية رسالته على أن هذا هو السبب الذي جعله يغزو بلاد وعلانية ، ويعمل بفروضه « في كل وصية » ، وأن اسلامه يجعله هو والملك الناصر مسئولين عن ازهاق ارواح المسلمين ، ولذلك نهو يطلب الصلح بعد اخد قصصاص اهل ماردین(۸۵) .

هذا عن السبب الباشر الذى اظهره غازان لغزوه بلاد الشمام ، وهو سبب كما ترى اسلامى الصورة دينى الطابع ، فهو يأخذ القصاص من فئة مسلمة لفثة اخرى مسلمة ، ولم يكن هذا الأمر او هذا السبب ذريعة كاذبة اتخذها غازان تكئة لغزو بلاد الشام ، فقد اعترف الملك الناصر محمد بن قلاون بهجوم بعض جنده فعلا على اهل ماردين وبارتكابهم لما اشار اليه غازان ، ولكنه برر ذلك كما هى العادة « بأن الذى فعل ما فعل من الفساد ام يكن

<sup>(</sup>٥٥) ابن ايبك الدوادارى :نفس المصدر ، ج ٩ ص ٥٣ ــ ٥٥ ، ابن الوردى : نفس المصدر ، ج ٢ ص ٢٤٦ ، ٢٤٧ ، القلقشندى : نفس المصدر ، ج ٧ ص ٢٤٢ ، القريزى : نفس المصدر ، ج ١ ق ٣ ص ٩١٥ ، أبو المحاسن : نفس المصدر ج ٨ ص ١٣٦ ــ ١٣٩ .

براينا ولا من امرانا (امرائنا) والأجناد ، بل هو من الأطراف الطماعة ممن لا يؤبه اليه، ولا يعول في قول ولا عمل عليه» (٨٦) كما اسنده اسبب آخر وهو عدم وجود صلح او موادعة بينه بين غازان (٨٧) ، وكأن عدم الصلح يبيح للا العدوان على اطراف بلاد غازان ، وهو نفس المنطق الذي كان يسير عليه غازان هو الآخر ، فهو يقول انه كاتب سلاطين مصر وأنذرهم ليرتدعوا عسن المظالم والمفاسد ، وانه لم يحاربهم الا بعد أن رهضوا الزجر والموعظة وبعد أن اودعوا سفراءه السجن تجبرا وغرورا(٨٨) .

ومهما كان من امر غازان وما اتخذه من عدوان جند مصر على اهل. ماردین كسبب لغزوه بلاد الشیام ، وما اعطاه لهذا السبب من شكل اسلامی كما تری ، فقد رای غازان سببا آخر اعطاه نفس الحجة على سلاطین مصر ، وكان لهذا السبب ایضا نفس الطابع ونفس الشكل الاسلامی ، وهو فی هذه المرة لا يتهم جند مصر بالعدوان والفساد ، ولكنه يتهم سلاطین مصر انفسهم بهذه الصفات ، ويشير الی ظلمهم وخروجهم علی متتضيات الایمان الصحیح ، وان ذلك هو السبب فی غزوه لبلاد الشام انقاذا لها من هؤلاء الحسكام الفاسدین الظلمة ، یفهم ذلك من نص الامان الذی اعطاه غازان لاهل دمشسق عقب استیلائه علی شمالی بلاد الشام عام ۱۹۲۹ می ۱۳۰۰م ، اذ یقول لهسم غیر متهسكین بأحكام الاسلام ، ناقضون لعهودهم ، حالفون بالأیمان الفاجرة ، غیر متهسكین بأحكام الاسلام ، ناقضون لعهودهم ، حالفون بالأیمان الفاجرة ، لیس لدیهم وفاء ولا ذمام ، ولا لأمورهم قیام ولا انتظام وكان احدهم ( اذا تولی سعی فی الارض لیفسد فیها ویهلك الحرث والنسسل ، والله لا یحب الفساد ) (۱۹۷۷) ، وشماع شعارهم بالحیف علی الرعیة ، واضاعوا الحقسوق المرعیة ، ومدوا ایدیهم العادیة الی حریمهم وأموالهم واولادهم وعیالهم ،

<sup>(</sup>٨٦) ابن ايبك الدوادارى : نفس المصدر ، ج ٩ ص ٦٦ ، ٦٧ ٠

<sup>(</sup>۸۷) القلقشىندى : نفس الصدر ، ج ۷ ص ؟؟۲ ، القريزي : نفس, المصدر ، ج ۱ ق ۳ ص ۱۰۱۸ ، ۱۰۱۹ ۰

<sup>(</sup>٨٩) القرآن الكريم ، سنورة البقرة ، آية رقم ٢٠٥٠

والتخطى عن جادة العدل والانصاف ، وارتكابهم الجور والاعساف ، حملتنا الحمية الدينية والحفيظة الاسلامية على أن توجهنا الى هذه البلاد لازالة هذا العدوان واماطة هذا الطغيان .. ونذرنا على انفسنا ان وفقنا الله تعالى لفتح البلاد ازلنا الفساد عن العباد ممتثلين للأمر الالهي ( ان الله يأمر بالعدل والاحسان) (.١) ، فلله علينا بذلك الامتنان ... »(١١) .

فهو كما ترى يبرر غزوه لبلاد الشام بهذه الأسباب ، ويريد ان يقيم المعدل ويمنع الفساد الذى عم وانتشر فى هذه البلاد ، ولذلك نانه بمجسرد ان استولى عليها حرص على توفير العدالة لأهاها ، فعين فى حكمها الأمير سيف الدين تبجق الذى كان حاكما لها من قبل وفر اليه خسوفا من بطش حسام الدين لاجين سلطان مصر فى ذلك الحين ، وحرص غازان على ان ينص فى فرمان توليته على ان يراعى « تقوى الله فى احكامه ، وخشيته فى نقضه وابرامه ، وتعظيم الشرع وحكامه ، وتنفيذ اقضية كل قاض على قول امامه ، وليتعاهد الجلوس للعدل والانصاف فى سائر ايامه ، واخذ الحق للمشروف وليتعاهد الجلوس للعدل والانصاف على كل من وجبت عليه ، وليكف الكف العادية عن كل ما يرد اليه . . . . » (٩٢) فغازان حريص على اقامة العدل وعلى القامة الحدود وتطبيق الشريعة الاسلامية .

ولا شك ان بعض أمراء بلاد الشام الذين فروا الى بلاط غازان قد اعطوه صورة سبئة عن سياسة سلاطينهم تجاه الرعية ، وحثوه على القيام بغزو تلك البلاد لانقاذها من ظام هؤلاء السلاطين ، ولاقامة الحق واعسادة

<sup>(</sup>٩٠) القرآن الكريم ، سورة النحل ، آية رقم . ٩٠ .

<sup>(</sup>٩١) ابن ايبك الدوادارى: نفس المصدر ، ج ٩ ص ٢١ ، النويرى: نفس المصدر ، ج ٩ ص ٢١ ، النويرى: نفس المصدر ، ج ١٠ ، القريزى: نفس المصدر ، ج ١٠ ق ٣ ص ١٠١١ ، ١٠١٢ .

<sup>(</sup>۹۲) ابن ایبك الدواداری: نفس المصدر ، ج ۱ ص ۲۷ ، المتریزی: نفس المصدر ج ۱ ق ۳ ، ملحق ۱۰۱۰ ص ۱۰۱۰ .

الاسلام الى قلوب اهلها (٩٣) و ويبدو ان امراء المغول وسلطانهم غازان قسد صدقوا ما نمعله هؤلاء الأمراء الفارون اليهم لدرجة ان احدهم قال انهم ما غزوا بلاد الشمام وما خربوها وما اخذوا أموالها الالان شيخهم المقاهم بذلك عقابا لأهل تلك البلاد الذين كانوا « لا يصلون الا بالأجرة ، ولا يؤذنون الا بذلك ، ولا يتفقهون الا بمثل ذلك » ، أى بالأجرة (٩٤) ، كما أن عقابهم كان لسبب آخر ساقه احد قواد المغول عندما سأله ابن تيمية أن يسرح من عنده من اسرى دمشق المرض القائد تسريحهم لأن أهل دمشق فى نظره سدهم قتلة الحسين بن على رضى الله عنهما (٥٥) ، رغم بعد الشقة بين أهل دمشق فى ذلك الحين وبين حادث مقتل الحسين ، ولكن يبدو أن ذلك القائد اعتبرهم كذلك لانهسم وبين حادث مقتلة وذريتهم ، فهو يأخذ الذرية بذنب الآباء والأجداد .

فغازان وجنده اذن يغزون بلاد الشام عقابا لأهلها الذين نكصوا عن الدين وصاروا لا يؤدون فرائضه الا اذا اخذوا الأجر على ذلك ، و لأن جدودهم قاتلوا اهل البيت وقتلوهم ، ون كان هذا الكلام في راينا لا يستقيم بحال ، هما لاهل دمشق في عام ٢٩٩هم، ١٣٠١م بالحسين رضى الله عنه ، وكيف يأخذون الأجر على اقامة الصلاة والاذان ، وممن يأخذونها ، الا ان من صور لهم نلك سواء كان من بينهم من فقهاء ايران واعتقد انهم من فقهاء الشيعة المن امراء الشمام الفارين اليهم ، نجحوا في استغلال عواطف المغول الشجية نحو الاسلام ، وازادوا من حماستهم له واخلاصهم في نصرته على هذا النحو السقيم ، وخاصة في عهد غازان الذي ما تولى الملك الا بمساعدة المسلمين من المغول في بلاده ، والذي جعل الاسلام هو الدين الرسمي للدولة وحاول ان يتضى على غيره من الاديان في بلاده كما راينا ، وقد بلغ تحمسه للاسلام

<sup>(</sup>٩٣) ابن الفوطى: نفس المصدر ، ص ٩٩١ ، ٥٠٢ ، ابو الفسدا: نفس المصدر ، ج ٦٩ ورقد ١٠٣ ، نفس المصدر ، ج ٦٩ ورقد ١٠٣ ، ابن الوردي: نفس المصدر ، ج ٢ ص ٢٤٢ ، ابن خسلاون: نفس المصدر ، ج ٥ ص ٨٨٩ ، المقريزي: نفس المصدر ، ج ١ ق ٣ ص ٨٧١ ، ٨٧٢ .

<sup>(</sup>۹٤) ابن ايبك الدوادارى: نفس المصدر ، ج ٩ ص ٣٣ .

<sup>(</sup>٩٥) المصدر السابق ، جـ ٩ ص ٣٦ ٠

آن ادعی احد امرائه بان « جنکیز خان کان مسلما ، وکل من خرج من ذریته مسلمین ، ومن خرج من طاعته نهو خارجی »(۹٦) .

ومعنى ذلك ان غازان ومن معه من امراء المغول وجندهم كانوا يعتقدون في احقيتهم في مقاتلة سلاطين مصر والشمام الذين يجب ان يدينوا لهم بالطاعة والولاء ، حيث ان هؤلاء السلاطين ليسوا من بيت ملك ، وهم عبيد اصلا ، فكيف يحل لهم ان يناجزوا غازان او يدعوا شرف الدفاع عن الاسلام(١٧) ، فكيف يحل لهم ان يناجزوا غازان او يدعوا شرف الدفاع عن الاسلام (١٧) ، فجنزان اذن كان يرغب ان يكون هو صاحب الكلمة الأولى بين المسلمين ، وكان يعتبر نفسه القوة الوحيدة التي تستطيع الدفاع عن بلاد الاسلام ، ومن وكان يعتبر نفسه المكانة الأولى بين ملوك المسلمين (١٨) ، لانه ينحدر من بيت عريق غزا العالم وخضع لناموس الاسلام ، واتصف بالعدل وعمل على القصاء على الفسساد والمظالم (١٩) .

فسلاطين مصر والشام في نظر غازان وجنده عبيد وخوارج ، وظلمة وفاسدون جبارون يعتدون على أهل ماردين ويظلمون سكان مصر والشام ، ويجب اخضاعهم لعدل الاسلام ولنواميسه ، ويجب اخذ القصاص منهم لمن اعتدوا عليهم ، من ثم أتى غزو غازان لبلاد الشام عام ١٩٠٩ه/ ١٣٠٠م حيث انتصر على قوات الماليك في حمص وخطب له على منابر دمشق باسسم « السلطان الاعظم سلطان الاسلام والمسلمين مظفر الدنيا والدين محصود غازان »(١٠٠) .

هذا هو الوجه الاسلامي لتفكير غازان ولغزوه بلاد الشام ، ولسكن كيف يتفق ذلك الوجه مع عيث جنده في بعض نواحي تلك البلاد وما قاموا

<sup>(</sup>٩٦) المصدر السابق ، ج ٩ ص ٣٢ .

<sup>(97)</sup> Saunders : op. cit., p. 138.

<sup>(</sup>٩٨) فايد عائسور: نفس المرجع ، ص ١٧٤ .

<sup>(</sup>٩٩) أبو المحاسن : نفس المصدر ، ج ٨ ص ٢١٣ .

<sup>(</sup>۱۰۰) ابن ايبك الدوادارى: نفس المصدر ، ج ٩ ص ٢٤ ، القريزى: نفس المصدر ، ج ١ ق ٣ ص ٨٨٦ – ٨٨٨ ، ٩١١ ، ابو المحاسن: نفس المصدر ، ج ٨ ص ٩٧ .

قيها من انساد ودساد وارتكاب لأشنع الجرائم والمنكرات ؟(١٠١) وما هو موقف غازان من تلك الأنمعال المنكرة التي جعلت البعض يتشكك في اخلاصه للاسلام ، بل جعلت بعضهم يصفه بالكفر والشرك كما سبق القول ؟

ويجيب على هذه التساؤلات احد الكتاب المعاصرين لغازان ويقول ان هذا السلطان إم يزح لجنده هذه الأفعال ولا ارتضاها منهم ولا أقرهم عليها ، يل عاقبهم بالقتل واصدر مرسوما لجنده « بألا يتعرض احد من العساكر على اختلاف طبقاتهم وتباين اجناسها واختلاف لغاتها ، لدمشق واعمالها وسائر البلاد النسامية الاسلامية ، وان يكفوا اظفار التعدى عن انفسهم وابوالهم وحريمهم ، ولا يحوموا حول حماهم بوجه من الوجوه ، حتى يشتغلوا يصدور مشروحة وآمال مفسوحة ، بعمارة البلاد وبما هو كل واحد بصدده من نجارة وزراعة وغير ذلك من كل صناعة ، وكان هذا الهوج العظيم وكثرة العساكر ، وتزاحم هذه الدساكر ، فتعرض بعض نفر يسير من السلاحية وغيرهم الى نهب بعض الرعايا واسرهم ، فقتلناهم ليعتبر الباقون ويقطعوا وغيرهم الى نهب بعض الرعايا واسرهم ، فقتلناهم ليعتبر الباقون ويقطعوا هذا الأمر البليغ البتة في أذية احد من العباد ، ولا يتعرضوا لأحد من اهسل الأديان على اختلاف اديانهم من اليهود والنصارى والصابئة ، فكل منهم قد عاد منا في أمان ٠٠٠٠ » (١٠٢) .

هذا هو موقف غازان من اعتداء بعض جنده على بعض اهالى بسلاد الشام ، وهو موقف واضح الدلالة على عدم موافقته على ما قام به بعض جنده الذين كان منهم من لا يدينون بالاسلام ، اذ كان غريق منهم يتظهم بالاسلام ويخفى الوثنية في قلبه (١٠٣) ، وبعضهم كان حديث عهد بالاسلام و تخرون من جند غازان كانوا من الأرمن والكرج السيحيين ، وهؤلاء كانوا

<sup>(</sup>۱۰۲) ابن ایبك الدواداری: نفس المصدر ، ج ۹ ص ۲۲ ، ۲۳ ، النویری: نفس المصدر ، ج ۹ ورقة ۳۲۵ — ۳۲۱ ، المسریزی: نفس المصدر ، ج ۱ ق ۳ ملحق ۱۲ ، ص ۱۰۱۲ .

<sup>(103)</sup> Howorth: op. cit., v. 3, p. 454.

ينتهزون اى غرصة لصب العذاب على المسلمين ايا كانوا ، ولتخريب المساجد وانتهاك الحرمات ، واظن ان ما حدث فى دمشق « وجبل الصالحية من انعال قبيحة مما تقسعر لهول سماعه الأبدان »(١٠٤) ، كان من معل هؤلاء الجند المسيحيين بالمشاركة مع بعض المغول الذين تظاهروا باعتناق الاسلم ، علاوة على المفتوى التى سبقت الاشارة اليها والتى أباحت لجند غازان من المسلمين الانتقام من أهل الشام لتقاعسهم عن شعائر الدين أو لانهم كانوا من سلالة قتلة الحسين بسن على (رضى الله عنهما) .

هذا هوالتبرير الذى ساقه المؤرخون لما فعله جند غازان : مسلمون وغير مسلمين ، فى بعض نواحى بلاد الشام ، وهذا هو موقف غازان ، ورغم ذلك فان ما حدث من هؤلاء الجند ليس بالشيء الكثير اذا ما قورن بما حدث لاهل هذه البلاد نفسها على أيدى جند الدول الاسلامية الأخرى ، فقد اشار كثير من المؤرخين الى افعال اشد هولا حدثت على يد الخوارزمية السنين اغاروا على بعض بلاد الشام قبل الفزو المغولي لها(ه . ١) بل ان بعض سكان بلاد الشام نفسها « من الجبلية ـ اى سكان الجبل ـ والعربان كانوا على بلاد الشام نفسها « من الجبلية ـ اى سكان الجبل ـ والعربان كانوا على

(١٠٤) ابن ايبك الدواداري: نفس المصدر ، ج ٩ ص ٢٨ ، المقريزي - نفس المصدر ، ج ١ ق ٣ ص ١٠١١ .

(١٠٥) يقول بعض المؤرخين ان جلال الدين خسوارزم شاه وصحاحب اذربيجان قبل استيلاء المغول عليها ، زحف على مدينة خلاط في شحمال بلاد الشمام عام ٢٢٦ه/١٢٩م وحاصرها ثم اقتحمها عنوة واعمل فيها السيف « وفعل افعال التار قتلا واسترقاقا ونهبا ، شم قبض على ناتبها وقتله » وبعد ذلك بعشر سنوات هاجم الخوارزمية الذين كانوا يسكنون بلاد سلاجتة الروم بعد مقتل سلطانهم جلال الدين على يد المغول عام ١٢٣٨م سلاجته الروم بعد مقتل سلطانهم جلال الدين على يد المغول عام ١٢٣٨ والترام ، واغاروا على مدينة حلب ومنج وغيرهما ، « وارتكبوا من النان والفواحش والقتل ما ارتكبه التار » « واقبح مما فعله التار » .

انظر: ابن العبرى: تاریخ مختصر الدول ، ص ۱۳۷ ، ۴۳۸ ، ابسن ایب الدوادارى: نفس المصدر ، ج ۷ ص ۳۱۷ ، ۳۲۱ ، ۳۲۱ ، ۳۲۱ ، ۳۲۱ ، ۳۲۱ ، ۳۲۱ ، ۳۲۱ البصار ، با ۱۱۰ ، ۱۲۰ ، ۱۵۳ ، ۱۵۳ ، ۱۷۰ ، ۱۷۰ ، ۱۷۰ ، ۱۷۰ ، ۱۷۰ ، ۱۷۰ ، ۱۷۰ ، ۱۷۰ ، ۱۷۰ ، ۱۷۰ ، ۱۷۰ ، ۱۷۰ ، ۱۷۰ ، ۱۷۰ ، ۲۷۷ ، ۲۷۷ ، ۲۷۷ ،

الناس أشدد من التتار حتى كأن لهم على الاسلام تار "(١٠٦) . وهى اشارة الى ما فعله هؤلاء العربان عقب هزيمة جند مصر والشام في موقعة حمص عام ١٩٦٩ه/ ١٢٠٠م أمام غازان ، ويتول ابن ايبك الذي ساق الينا هذا الخبر ، ان ما فعنه التتار بدمشق لا يقاس ايضا بما فعله جند الفاطميين هيها من قبل ، ولو عرف الناس ما فعله هؤلاء الجند « لاستقل عندهم فعل التتار هـذا واسـتصغروه "(١٠٧) .

وما لنا نذهب بعيدا وواقع الحال ينبؤنا بحدوث مظالم ونكبات حدثت معد رحيل المغول عن بلاد الشام على يد حكامها ورعاتها من امراء الماليك ، وكانت هذه المظالم لا تقل فداحة وغرما عما نسب للمغول . اذ يحدثنا المؤرخ المعاصر ابن ايبك الدوادارى — وهو احد امراء الماليك وكان مقيما على بسلاد الشام — ان أمراء الماليك فرضوا على الناس ضرائب فادحة وصلووا الموالهم حتى ضبح الناس « وتسحب اكثر ارباب الأملاك واستخفرا » ، فقام الأمراء بقطع الاشجار ، بثمارها وبيعها حطبا بعد فرار اصحابها حتى يجنوا ما ارادوا جمعه من اموال ، ويعلق هذا المؤرخ على ذلك ويقول ان هذا المعمل كان على « اهل دمشق اشد من كل شيء مر بهم من اول حال والى ذلك . التاريخ » ، ويتول ان هذا المال الذي جمع ظلما سرق الكتاب والجباة معظمه ، التاريخ » ، ويتول ان هذا المال الذي جمع ظلما سرق الكتاب والجباة معظمه ، وما يقى استقر في جيوب الأمراء وام ينفق منه شيء في تحصين البلاد او تحسين احوال اهلها(١٨٠٨) .

فلا يهولنك ما ذكره البعض عن افعال جند غازان ببعض نواحى بسلاد الشام - فالحروب من طبيعتها ان يحدث فيها مثل هذا العيث والافساد ، ولا يحمل ذلك على صاحب الغزو ويتهم بانه غير مسلم او انه مسلم غير صادق الايمان ، اذ لا سيظرة له على كل الجند عقب احراز نصر او اكتساح بلاد . وقد حدد غازان موقفه مما فعله بعض جنده وعاتبهم بالقتل على النحو الدى مسبقت الاشارة اليه ، بل انه بكر بالرحيل عن بلاد الشام بعد ان راى ثقل مرطأة جنده على الناس ومضايقتهم لهم ، وعين في حكمها سيف الدبن قبجق

<sup>(</sup>۱۰٦) ابن ایبك الدواداری : نفس المصدر ، ج ۹ ص ۱۷ .

<sup>(</sup>١٠٧) المصدر السابق ، ج ٩ ص ٢٨ ، ٢٩ ،

<sup>(</sup>١٠٨) المصدر السابق ، ج ٩ س ٤٤ .

نائب الشمام السمابق الذي كان قد فر الى غازان ، بعسد ان امسره باقامة العدالة واقامة الحدود . وقد قابل ابن تيمية امراء غازان وقواد جنده قبسل رجيلهم الى ايران ، وشمهد لهم بالايمان والاسلام وان فيهم « دين وسسكون وصلاة حسنة » وقال « انهم يكتبون في جميع فرامينهم بقوة الله وبميثاق الملة المحمدية » ، وسمع منهم ان ما جعلهم يفعلون ما فعلوه هو تلك الفتوى التى افتاهم بها شيخهم (۱۰۹) .

ونحن هنا لا نبرر ما غعله جند غازان او ما غعله السابقون واللاحقون باهل الشام ، ولكننا نريد ان نضع ما قعله هؤلاء الجند في موضعه الصحيح ونعطيه حجمه الذي يستحقه ، لا نزيد ولا نبالغ كما غعل الآخرون حتى اتهموا هذا الحاكم المسلم بما اتهموه به ، وهو الذي جعل الاسلام هو الدين الرسمى لدولة المغول في ايران ، والذي تحمس لهذا الدين تحمسا جعله يحساول أن يجعله الدين الوحيد في دولته ، فقضى على البوذية والشامانية وقلص من حجم المسيحية في بلاده بمنع نشاطها التبشيري ، فلاقت هذه الديانات على يديه ضربة لم تفق منها ابدا ، أما البوذية فقد انسحبت الى مواقعها في شرقى آسيا ، واما النصرانية فقد تقوقعت على نفسها في بعض جبال شمالي ايران والعراق ، وبذلك حقق الاسلام انتصاره النهائي على هذه الديانات الا وهو معتنق لدين الاسلام ، واتسمت حياة المغول في معظهم أمسورها واحوالها منذ ذلك الحين بسمات اسلامية بارزة واضحة لا تكاد تفترق عما كان موجودا عند المسلمين في الدول الاسلامية الأخرى ، مما يدل على انفعالهم موجودا عند المسلمين في الدول الاسلامية الأخرى ، مما يدل على انفعالهم العميق والكبير بالاسلام وحياته ومظاهره وتقاليده رغم حداثة عهدهم به ،

## ٣ ـ مظاهر الحياة الاسلامية عند مغول أيران:

من هذه المظاهر التي يمكن ملاحظتها بسهولة هو أن سلاطين مغسول ايران اتخذوا لانفسهم القابا واسماء عربية اسلامية ، مثال ذلك تكودان الذي سمى نفسه السلطان احمد تكودار ، وغازان الذي سمى نفسسه

<sup>(</sup>١٠٩) المصدر السابق ، ج ٩ ص ٢٥ ، ٣١ - ٣٣ ، المقريزى - نفس المصدر ، ج ١ ق ٣ ص ١٠١٥ .

السلطان مظفر الدنيا والدين محمود غازان ، وأولجايتو(١١٠) الذي سممى

(١١٠) ذكر ابن بطوطة ان اسم اولجايتو محمد خدا بنده مختلف فيه ٤ هقيل أن اسمه خدا بنده بمعنى عبد الله ، لأن (خدا ) بالفارسية تعنى اسم الله عز وجل ، و ( بنده ) تعنى غلاما او عبدا ، وقبل أن أسمه ( خربنده ) بمعنى غلام الحمار او راعى الحمير ، لأن (خر ) بالفارسية تعنى الحمار . وقال ان السبب في تسميته بهذا الاسم الأخسير ان المغول كانوا يسسمون المولود باسم اول داخل على اهل البيت عند ولادته ، علما ولد هذا السلطان وكان اول داخل هو الزمال ( أي الشخص الذي يحمل الأشياء على الحمير ) وكانوا يسمونه خربنده ، فسمى هذا السلطان به . وكذلك سموا اخاه غازان او تازان ، مقازان او تازغان وهو الاسم الحقيقى ، معناه ( القدر بكسر القانى ) ، وقيل سمى بذلك لأن جارية زملت تحمل قدرا عند ولادته . ( انظر ، رحلة أبن بطوطة ، ص ١٥٢) ويذكر هورث Howorth ان اولجايتو لقب باسم خدا بنده التي تعنى عبد الله ، وان السنيين تلاعبوا بهده الكلمة ، وسموه خربنده التي تعنى عبد الحمار وذلك عندما تشبيع ، وأنه في معظم وثائق الدولة كان يسمى اولجايتو محمد خدا بنده ، وتبين النقود التي ضربها والموجود منها عدد في المتحف البريطاني أن اسمه المنقوش عليهما هو « غياث الدنيا والدين اولجايتو سلطان محمد » ٠

انظــر: الطلام المناسن بن تفرى بردى رواية تفيد بأن اسم هذا السلطان هـو خدا بنده ، اى عبد الله باللغة الفارسية ، وأن والده هو الذى سماه باسم خرا بندا الذى يعنى عبد الحمار (لاحظ ان اباه ارغون كان غير مسلم) ، لأن اباه كان اولاده يهوتون وهم صغار ، فقيل له بالتسمية القبيحة حتى يعيش ابنه ، غفعل وسماه بهذا الاسم ، ولما اصبح خدا بنده سلطانا كره هذا الاسم واستقبحه وهدد من قال به .

انظر: ابو المحاسن: النجوم الزاهرة ، ج ۹ ص ۲۳۸ ، وقد ورد اسم هذا السلطان في بعض كتب التاريخ العربية باسم محمد خربنده (انظر: ابو الفدا ، ج ٤ ص ٩٩ والعمرى: ج ١٦ ق ٣ ورقة ١٨٨ ، ١٨٨ ، ابن الوردى: ج ٢ ص ٢٦١ ، الديار بكرى: ج ٢ ص ٣٨١ كما ورد في بعضها الآخر باسم محمد خدا بنده (انظر: ابن ايبك الدوادارى، ج ٩ ص ١١٢ ، ١١٨ ، ابن بطوطة: ص ١٣٧ ، ١٥٢ ، ١٥٣ ، ١٥٩ ) ، وكذلك ورد بهذا الاسم في كتب التاريخ الفارسية (انظر شرف خان البدليسي ص ٢٢ ــ ٢٢ ، النظامي عروضي سمرتندى ، ص ١١٢ ) والاسم الأخير هو الاسم الذي اشتهر النظامي عروضي سمرتندى ، ص ١١٢ ) والاسم الأخير هو الاسم الذي اشتهر به هــذا الســلطان .

نفسه محمد خدا بنده ، اى محمد عبد الله وسمى اولاده أبا يزيد وبسطام وأبا سمعيد ، وتلقب بلقب غياث الدين ، ثم توالت بعد ذلك اسماء سلاطين مغول ايران على هذا النحو ، بل ان بعضهم سمى اولاده على اسسماء المدن العربية مثل دمشق وبغداد ونحوها ، انفعالا بالاسلام وأهل بلاده (١١١) .

يضاف الى ذلك ان مفول ايران : سلاطين وأمراء وخواتين وجندا ورعية حافظوا على اداء الفرائض الاسلامية من صلاة وصيام وحج ونحوها ، وتحمسوا لادائها تحمسا شديدا وبالغوا في ذلك حتى ان الخواتين كان لكل واحدة منهن امام ومؤذن وقراء للقرآن خاصون بها(١١٢) . وكانت مجالس العلم تعقد برعاية الخوانين والخواتين ، وتحت اشرافهم وعلى سبيل المثال كان السلطان محمد خدا بنده يجتمع في مجلسه العلماء والحكماء والمنجمون ومؤرخو الأديان والشعوب من جميع البلاد الاسلامية وغيرها ، مكان مجلسه يضم علماء وحكماء الخطا والصين والهند وكشمير والتبت والأويفور وأقوام الترك الآخرين والعسرب والفرنج(١١٣) وكانت الخسواتين (أي زوجسات السلاطين والأمراء من المغول) بحكم كثرتهن وفراغهن أكثر اقامة لمجالس العلم التي كانت تعقد غي المدارس والمشاهد والزوايا بحضور القضاة والفقهاء والشرفاء وطلبة العلم الذين كانوا يأخذون في تلاوة القرآن الكريم بأصوات حسان حتى ينتهوا من قراءته كله ، ثم يؤتى لهم بالطعام والفواكه والحلوى ، ناذا انتهى التوم من الطعام قام الواعظ يخطب الحاضرين ويعظهم ، ويستمر .هذا المجلس العلمي الديني من بعد صلاة الظهر الى صلاة العشاء ، كل ذلك والخاتون بجوارهم وفي غرفة تطهل على الحاضرين ، وكانت الخاتون تعتد هذا المجلس العلمي دوريا كل ليلة اثنين في ضريح احمد بن موسى الكاظم اخى على الرضا العلوى ، وتعقد أيضا مجاسا آخر كل ليلة جمعسة في ضريح آخر هو ضريح القطب ابي عبد الله بن خفيف بشيراز (١١٤) ٠

<sup>(</sup>۱۱۱) ابن ايبك الدوادار: نفس المصدر ، ج ٩ ص ٢٨٩ ، ٣٤٥ ، ٩٣٠ ، و الفدا ، ج ٤ ص ٢٨٩ ، ٣٤٥ ، أبو الفدا ، ج ٤ ص ٢٩٨ ، ١١٦١ ، السلوك ج ١ ق ٣ ص ١٩٥ ، ابو المحاسن: نفس المصدر ، ج ٩ ص ٢٣٨ ابن حجر: نفس المصدر ، ج ٩ ص ٢٣٨ .

<sup>(</sup>١١٢) ابن بطوطة : نفس المصدر ، ص ١٥٥ .

<sup>(</sup>١١٣) رشيد الدين الهمداني : نفس المصدر ، م ٢ ج ١ ص ١٩٥٠

<sup>(</sup>١١٤) ابن بطوطة : نفس المصدر ، ص ١٤٣ ، ١٤٣ .

وقد بلغ من عمق العقيدة الاسلامية في نفوس سلاطين مغول ايران انهم كانوا يذكرون اسماء الخلفاء الراشدين على منابر بلاهم في خطبية الجمعة (١١٥)، بل ان عملتهم كانوا ينقشون عليها اسماء هؤلاء الخلفية ما عدا فترة قليلة كان السلطان محمد خدا بنده قد تحول فيها الى مندهب الأثمة الاثنى عشرية ، فحلت أسماء الامام على بن ابى طالب وابنائه وبقية اسماء الأثمة الاثنى عشر محل اسماء الخلفاء الراشدين(١١٦) ، ولم يلبث هذا السلطان نفسه أن عاد الى مذهب السنة وسار من اتى بعده من سلاطين المغول في ايران على هذا النحو كما سيجىء في حينه .

وقد ذكر هؤلاء السلاطين اسماء الخلفاء الراشدين في خطبهم وعملتهم حتى يتجنبوا ذكر اسماء الخلفاء العباسيين الذين كانوا يعيشون في القاهرة وقتذاك بعد سقوط بغداد عام ٢٥٨ه/١٥٨م على يد هولاكو ، ويعود السبب في ذلك الى علاقة العداء التي كانت قائمة بين مصر ومغول ايران لفترة طويلة مذ ذلك الحين ، والى العداء والكراهية التي كان يكنها الخلفاء العباسيون في مصر لبيت هولاكو بالذات،وهو البيت الذي قضى على الخلافة العباسية في بغداد وورث حكمها في العراق ونفوذها الأدبى في المشرق الاسلامي ، وقد بذل الخليفة العباسي المستنصر بالله بمصر محاولة لاسترداد العراق بتشجيع بذل الخليفة العباسي المستنصر بالله بمصر محاولة لاسترداد العراق بتشجيع من الظاهر بيبرس ، وذهب مع بعض الجند الى بلاد الشام وقصد بغداد عام ٢٥٩ه/١٢٦١م ولكن محاولته فشات بعد أن تخلي عنه من كان معه من قليلي الجند عند اللقاء مع المتار قرب الأنبار ، وانتهت هذه المحاولة بهزيمته وموته ولم تتكرر بعد ذلك (١١٧) ، واستمر العداء بين العباسيين في مصر وسلاطين مغول ايران مما دفع بهؤلاء السلاطين الى عدم ذكر اسماء

<sup>(</sup>١١٥) المصدر السابق ، ص ١٣٨ ، العينى : نفس المسدر ، المصدر ؛ Howorth : op. cit., v. 3, p. 399.

<sup>(</sup>۱۱٦) رشيد الدين الهمدانى : نفس المصدر ، م ٢ ج ١ ص ١٩٣٧ ، العينى : نفس المصدر ، ج ٢٣ ق ١ ورقة ١٠٣٧ ، ١٠٤١ العينى : نفس المصدر ، ج ٢٣ ق ١ ورقة ١٠٣٧ ، ١٥٤٥ العينى : نفس المصدر ، ج ٢٣ ق

<sup>(</sup>۱۱۷) ابن كثير: نفس المصدر ، جـ ۱۳ ص ۲۳۲ ، أبو شامة: نفس المصدر ، ص ۲۱۶ ، المتريزى: نفس المصدر ، جـ ۱ ق ۲ ص ٥٠٠ ، ۲۲٤ ، ۲۲۷ ، ميور: نفس المرجع ، ص ٤٣٠ .

العباسيين على منابر بلادهم ، كما ادى الى عطفهم على الشيعة ، بل ان احدهم اصبح شيعيا وحاول ان يصبغ الدولة كلها بهذه الصبغة (١١٨) .

وهكاذ بلغ التحمس والانفعال بالاسلام درجة واضحة في هذه الناحية وهو ظهور المذاهب المختلفة للسنة والشيعة عند مغول ايران ، فالسلطان محمود غازان ( ١٩٦٠ – ١٢٩٥/١ – ١٣٠٤م ) كان سنيا ولكنه كان لا يرغب أن يكون سلطانا للسنة وحدهم ، بمعنى انه لا يود أن يتحيز لهم ضحغ هم من اصحاب المذاهب الأخرى ، ولذلك فقد مد يد الصحاباة والمعطف فيرهم من اصحاب المذاهب الأخرى ، ولذلك فقد مد يد الصحاباة والمعطف للشيعة وآل البيت ، فبنى منازل في المدن الكبيرة مثل تبريز وأصفهان وشيراز وبغداد وغيرها لرعايتهم ، وخصص أوقافا خيرية للانفاق منها على الاشراف من آل على بن أبي طالب ( رضى الله عنه ) ، وأمر بمد قنوات مأتياة الى مشهد الصين بن على ( رضى الله عنهما ) في كربلاء ، وذهب ملكية الى مشهد الحسين بن على ( رضى الله عنهما ) في كربلاء ، وذهب غازان الى أبعد من ذلك عندما قرر أن النبي ( صلى الله عليه وسلم ) ظهر له غيما المنام مرتين مصحوبا بعلى بن أبي طالب وابنيه الحسن والحسين حيث قدمهما له مخبرا أياه أن يعاملهما كاخصوة له ، وأمسره أن يسلم عليهما ويعانقهما له مخبرا أياه أن يعاملهما كاخصوة له ، وأمسره أن يسلم عليهما ويعانقهما أن النبي ويعانقهما أن يسلم عليهما

ولا شك أن هذه الرواية من وضع الشيعة الذين حاولوا استهالة مسلاطين المغول الى صغوفهم ضد اهل السنة ومذهبهم ، وهى محاولة كتب لها الفشل فى النهاية فى عهد السلطان اولجايتو محمد خدا بنده ( ٢٠٣ – ٢١٧ه/ ١٣٠٤ – ١٣١٦م ) ، وهو اخو السلطان السابق غازان ، وكان هذا السلطان الذى اشتهر باسم محمد خدا بنده قد اتبع المسذهب الحنفى بتأثير الأثمة الذين كانوا يحيطون به عندما كان واليا على خراسان أثناء حكم اخيه السلطان محمود غازان ، ولما توفى غازان واعتاى اخوه محمد خدا منده عرش البلاد تحول الى المذهب الشافعى عام ٢٠٧ه/١٣م بتأثير وزيره مشيد الدين غضل الله المهدانى صاحب كتاب جامع التواريخ والذى كان يميل

<sup>(</sup>۱۱۸) ابن بطوطة: نفس المصدر ، ص ۱۳۷ ، ۱۳۸ ، شرف خان البدليسي: نفس المصدر ، ج ٢ ص ٢١ .

<sup>(119)</sup> Howorth : op. cit., v. 3, p. 453; Saunders : op. cit., p. 136.

الى هذا المذهب ويحبى اتباعه ويعمل على نشره . وقد تمكن هذا الوزير من أن يصدر قرارا بتعيين نظام الدين عبد الملك الشاهعي المذهب قاضيا لقضاة ايران كلها ، مما رفعه فوق فقهاء الحنفية ، فقام احدهم بمناظرة هذا القاضي الشماضعي ، وأخذ كل منهما يسفه الآخر ويعيب مذهبه في حضور الساطان محدد حداً بنده ، مما كان له تأثير سيء في نفس هذا السلطان ونفس ضباطه ، لدرجة انه تساعل لمنذا ترك ديانة آبائه وأجداده الى هذه الديانة التي ينقسم التباعها شبيعا وفرقا تسمه كل واحدة منها الأخرى وتقبحها . وقد انتهز الكهنة الشامانيون هذه الفرصة وأشاروا على السلطان بالتخلى عن عقيدة الاسلام ، ولكنه رفض ذلك واستجاب لمشورة احد امرائه الذي اشار عليه بأن يتحول الى مذهب الشبيعة الامامية الاثنى عشرية . وقد استنكف السلطان في البداية أمن أن يصبح رافضيا شيعيا يخالف أهل السنة والجماعة ، ولكن هذا الأمير الواحد متهاء مذهب الأئمة الاثنى عشرية وهوالسيد تاج الدين الآوى الرافضي، نجعله يتحول الى هذا المذهب ، وقال احدهما او كلاهماله ان السنة والشبيعة 'لا يختلفان الا في ان الشيعة يقولون بوراثة الحكم في آل على بن أبي طالب متفقين مي ذلك مع قوانين المغول في مذهب توريث الحكم لآل جنكيز خان حسب اليساق ، وأن السنة يقولون بغير ذلك ويجيزون للناس من غير البيت 'الحاكم ان يتولوا الحكم مما يناقض قوانين المفول في وراثة الحكم ، فاقتنع السلطان محمد خدا بنده وتحول الى مذهب الأثمة الاثنى عشرية مند عام ٧٠٧ه/١٣٠٧م . يؤيد ذلك النقود التي ضربها هذا السلطان في ذلك التاريخ ، غقد جاءت النقوش والكتابات المدونة عليها مخالفة النقود التي سكت قبل ذلك والتي كانت تحمل أسماء الخلفاء الراشيدين الأربعة ، اما النقود التي ضربها ببعد تشبيعه فتذكر اسماء على وابنائه وبقية اسماء الائمة الاثنى عشر (١٢٠) .

ولم يكتف هذا السلطان بذلك بل أمر بتغيير صيغة خطبة الجمعة لتتفق مع مذهبه الشيعى الجديد ، وطلب من قواده وأتباعه أن يسيروا على منهاجه ،

<sup>(</sup>۱۲۰) ابن اببك الدوادارى: نفس المصدر ج ٩ ص ٣٤٦ ، شرف خان البدليسى: نفس المصدر ، ح ٢ ص ٢١ ، العبرى: نفس المصدر ، ح ١٦ ق ٣ ورقة ٦٨٦ ، الديار بكرى: نفس المصدر ج ٢ ص ١٦٢ ، النظامى عروضى السمرةندى: نفس المصدر ، حاشية ٢٧ ص ١١٢ ، ابن بطوطة: خنس المصدر ، ص ١٣٧ ، ١٣٨ ، ابن خلدون: نفس المصدر ج ٥ ص ١٦٣ للصدر ح ٥ ص ٢٠٣ للصدر ح م ص ٢٠٣ للصدر ع ص ٢٠٣ للصدر ج ٥ ص ٢٠٣ للصدر ع ص ٢٠٠٠ المسمدر ، ص ٢٠٠٠ ع ١٣٨ ، ابن خلدون: نفس المصدر ج ٥ ص ٢٠٠٠ للصدر ع ص ٢٠٠٠ عليم

فأطاعوه جميعا عدا القليل الذي صمم على البقاء على مذهبه (١٢١) ، وحاول هذا السلطان ايضا أن يحمل جميع رعاياه في كافة الأمصار التابعة له على اتباع هذا المذهب وكتب بذلك الى العراقين وغارس وأذربيجان واصفهان وكرمان وخراسان ، وسعت الرسل الى تلك البلاد لتنفيذ اوامره ، غامتنع اهل بغداد عن ذلك وهددوا خطيب المسجد بالموت ان غير في شعائر الصلاة او حذف اسماء الخلفاء الراشدين من الخطبة ، وفعل مثل ذلك أهـل شــيراز وأصفهان ، فأمر السذلطان باستدعاء قضاة هذه البلاد كي يحاسبهم ويعاقبهم على عصيان اوامره . وكان قاضى بغداد هو « الشبيخ الامام قطب الأولياء غريد الدهر ذو الكرامات الظاهرة مجد الدين اسماعيل بن محمد بن خداد » ، فأمر السلطان بالقائه طعمة لكلاب شرسة تأكل احمه كان يقتنيها هــــذا السلطان لمثل هذه الأمور . تملما اطلقت الكلاب على ذلك القاضى « بصبصت اليه وحركت اذنابها بين يديه » ولم تنله بسوء · ولما علم السلطان بذلك خرج حانى القدمين وأكب على رجلى القاضى يقبلهما ، وأخذ بيده وخلع عليه جميع ما كان عليه من ثياب ــ وهي عادة عند المغول كانوا يفعلونها مع من يودون المالفة في تكريمه ورفع شانه ـ ثم قام السلطان وادخله الى داره وامر نساءه بتعظيمه والتبرك به ، وتراجع السلطان عن مذهب الشيعة الامامية وكتب بذلك الى جميع انحاء دولته وامر الناس ان يسيروا على مذاهب اهل السنة والجماعة ، واجزل العطاء لذلك القاضى واعاده الى بلاده معززا مكرما واعطاه ضمن ما اعطاه مائة قرية من قرى جمكان ، والزم نفسه بزيارة قبر الامام احمد بن حنبل في بغداد اثناء الليل ، مكان يذهب الى هناك حيث يجلس ويبكى عند القبر ويستغفر ربه من الذنوب ويعود دون أن يشمعر به أحد(١٢٢)٠

وهكذا انتصر اهل السمنة والجماعة على الشميعة وعاد المغول

<sup>. (</sup>۱۲۱) ابن بطوطة : نفس المصدر ، ص ۱۳۷ ، ابن ایبك الدواداری : نفس المصدر ، ج ۹ ص ۲۳۸ ، نفس المصدر ، ج ۹ ص ۲۳۸ ، ۲۳۹ ، ۲۳۹ ،

ابن حجر ، نفس المصدر ، ج ٣ ص ٦٦٨ ، ميور : نفس المرجع ، ج ٨١ - Howorth : op. cit., v. 3, p. 559.

<sup>(</sup>١٢٢) ابن بطوطة: نفس المصدر ، ص ١٣٧ ، ١٣٨ ، ابن حجر:

نفس المصدر ج ٣ ص ٢٦٤ ، العينى : نفس المصدر ، ج ٢٣ ق ١ ورقة ١٦ ، ١٧ ، ١٠٤ . ١

وسلاطينهم الى مذاهب السنة مرة اخرى ، واعلن السلطان ابو سعيد بهادر .خان بمجرد توليه العرش بعد وفاة والده محمد خدا بنده عام ١٣١٦/١٦١٦ التزامه بمذهب ابى حنيفة ،واحاط نفسه بفقهاء الحنفية ورجال الدين .والمثقفين(١٢٣) ، وأمر باراقة الخمور في مدينة السلطانية التي بناها ابوه واتخذها عاصمة للبلاد \_ وبغداد وغيرهما من مدن الدولة ، وأمر بالمناداة في الناس بقتل اى انسان يوجد عنده شيء من الخمر ، ونفذ القتل فعلا في رجلين بسبب ذلك ، كما أمر بتزويج البغايا حتى يقضى على البغاء(١٢٤) ،

ولم ينفعل المغول وسلاطينهم بالاسلام ومذاهبه وتقاليده على هذا النحو نقط ، بل ان بعضهم تحول الى حياة الصوفية بما غيها من زهد شديد وتقشف رورع بالغ . وقسد بلغ الأمر بأحد امرائهم المتصوفين أنه كان بلبس تحت ثيابه ذوبا خشنا مصنوعا من شعر الماعز أو وبر الجمال ، ولما ظن حراس السلطان أبى سعيد أن ذلك الثوب الداخلي الغليظ ربما يكون درعا وضعه ذلك الامير تحت ثيابه خيفة على نفسه من الاغتيال أو التعرض لأى أذى ، وارادوا معرفة حقيقته فمسكوه من ثيابه على سبيل المزاح والمضاحكة ، ولمساتين لهم وللسلطان حقيقة أمره قام اليه السلطان وعائقه وأجلسه الى جانبه وقال له : سن آطا ، أى ( انت أبى ) بالتركية ، وأعطاه هدية قيمة (١٢٥) ،

وقد بلغ من حب هذا الأمير المغولى الصوفى للاسلام انه تعلم اللغة العربية وكان يتكلم بها ، مما يدل على رغبة اكيدة فى تعسلم علوم السدين بولفته (١٢٦) التى اعتنى بها المغول ، ولم يكن هذا الأمير المفولى هو الوحيد الذى تعلم العربية من بين امراء المغول وملوكهم ، فقد كان السلطان محمود غازان الذى جعل الاسلام الدين الرسمى للدولة يفهم اكثر ما يقال باللسان المعربي بجانب المامه التام باللغة الفارسية . وكان تعلم اللغة العربيسة وخاصة الترآن الكريم مزدهرا فى دولتهم

<sup>(</sup>١٢٣) المينى : نفس المصدر ، جـ ٢٣ ق ١ ورقة ١٠٧ ، Howorth : op cit ., v. 3, p 624

<sup>(</sup>١٢٤) العمرى: نفس المصدر ، جـ ١٦ ق ٣ ورقة ٢٩١ ، ابن الوردى : نفس المصدر ، جـ ٢ م ٢٧٢ ، المقريزى : نفس المصدر جـ ٢ ق ٢ مس ٢٩٠ ، ٤٠٤ ،

<sup>(</sup>١٢٥) ابن بطوطة : نفس المصدر ، ص ١٣١ ٠

<sup>(</sup>١٢٦) المصدر السابق ، ص ١٣٣٠

وعلى ايامهم حتى ان من النسخ والتجليد والتذهيب وصل مى عهدهم الى ارقى مستوى ، يظهر ذلك من المصاحف الرائعة التى طلبها السلطان محمد خدا بنده من منانى همدان وقائمان وبغداد والموصل(١٢٧) . كما أدت رعاية سلاطين المغول لعلوم الدين ولغته الى ازدهار كبير للثقافة الدينية والأدبية وخاصة مى عهد السلطان أبى سعيد بهادر خان ( ٧١٦ – ٣٧٩ه/١٣١ – ١٣٣٥م) حيث ظهر مى عهده نوابغ الشعراء والأدباء واثنان من اشهر المؤرخين(١٢٨) أحدهما سبقت الاشارة اليه وهو رشيد الدين الهمدانى ، والثانى هو فخر الدين ابو سليمان عبدالله البناكتى صاحب كتاب فى التاريخ يسمى «روضة اولى الالباب »(١٢٩) . وذلك ليس بفريب اذ أن هذا السلطان تربى فى بيت يموج بالعلم ، اذ كان ابوه اولجايتو محمد خدا بنده يميل شخصيا الى البحث والاطلاع على انواع العلوم والمعارف والى الاستقصاء لفنسون الحكايات والتواريخ ويمضى اكثر وقته فى اكتساب صنوف الفضائل والكمال (١٣٠) .

وقد أدى هذا الانفعال بالاسلام ومذاهبه وتقاليده ولفته وعلومه ان ظهر احترام سلاطين المغول الكبير لعلماء الاسلام وفقهائه ورجاله ، فالسلطان محمد خدا بنده كان يعظم العلماء والفقهاء ويرفع منزلتهم في مجلسه وأمام كبار رجال دولته ، فقد كان يجلس الشيخ صفى الدين الأردبيلي على يمينه على المائدة ، والشيخ علاء الدولة السناني على يساره(١٩٣١) ، وما سلف من حديثنا عن تأثره بأحد فقهاء الشيعة الامامية ثم عودته الى السنة بعد أن رأى كرامة احد علمائها واظهاره الاحترام العظيم لهذا العالم حتى انه امسر بادخاله الى نسائه للتبرك به ، وحتى انه قبل رجله واعاده الى بلده عزيزا مكرما لدليل كبير على مدى تغلغل الروح الدينية في نفس هذا السلطان المغولي المسلم الذي رعى حرمة علماء الاسلام واجزل لهم العطاء وعمل على نشر مؤلفاتهم حتى انه امر بأن تنسخ مؤلفات رشيد الدين فضل الله الهمداني

<sup>(</sup>۱۲۷) ابن حجر : نفس المصدر ، ج ۳ من ۲۹۲ اربری : نفس المرجع ، ص ۱۸۱ ،

<sup>(128)</sup> Howorth: op. cit., v. 3, pp. 626-627.

<sup>(</sup>١٢٩) رشيد الدين الهمداني: نفس المصدر ، م ٢ ج ١ ص ١٢٦ ٤

<sup>.</sup> ١٩٤ المصدر السابق : م ٢ ج ١ ص ١٩٤ (١٣٠) المصدر السابق : م ٢ ج ١ ص ١٩٤) (١٣١) Howorth : op. cit., v. 3, p. 537.

غى التاريخ وغيره والتى كانت تقع فى عشرة مجلدات تشتمل على ثلاثة آلاف ورقة ، على نفقة الدولة ، وأمر بأن توضع هذه المؤلفات فى المسجد ، واعطى صاحبها مكافأة ضحضة (١٣٢) .

أما ابنه السلطان أبي سعيد فقد كان أكثر من أبيه رعاية واحتسراما لفقهاء الاسلام ، وكان ولاته وكبار رجل دواته يسيرون على نفس هذا المنوال ويعطينا ابن بطوطة الذي زار هذه البلاد مي عهد هذا السلطان صورا حيسة تنطق بالاحترام الشديد الذي كان يحظى به فقهاء الاسلام وعلمائه في هذا المهد . من ذلك ما حدث عندما وصل رسول السلطان ابي سعيد ـ وهو امير مغولي ــ لزيارة القاضي الشيخ مجد الدين بن محمد بن خداد في شيراز وكان هذا الأمير قد قدم في نحو خمسمائة فارس من مماليكه وخدمه واصحابه ، ونزل خارج شيراز ثم دخلها مي خمسة من رجاله مقط ، ولما وصل الي منزل .ذلك القاضي ، دخل اليه وحده منفردا تأدبا واحتسراما . ولما رآه خلم « شاشيته »(١٣٣) عن رأسه واكب على رجل القاضى يقبلها وجلس بين يديه ممسكا بأذن نفسه احتراما لذلك القاضي على عادة المفول (١٣٤) وقد شعل نفس الشيء ملك شير از ابو اسحاق بن محمد شياه ينجو ، وراى ذلك ابن بطوطة بنفسه عندما كان في زيارة لهذا الشيخ عام ١٣٤٧ه/١٣٤٨م بعد عودته من بــ لاد الهند ، ووصف لنا هذا الملك المغولي وقال عنه أنه كان من خيار الحكام والسلاطين ، وأنه كان حسن الصورة والسيرة والهيئة ، كريم النفس جميل الأخلاق متواضعا (١٣٥) . وهي صورة تغاير تماما ما عرفناه عن صحيورة المغولي الذي رايناه يخرب ويدمر أمام جنكيز خان وهولاكو ولا شك أن هذا التغيير لا يعود الا لتسرب الاسلام وحضارته بروحها وتقاليدها الى عقسول وقلوب هؤلاء المغول ، فبالغوا في احترام فقهاء الاسلام وأعلوا مكانة علمائه على هذا النحو الذي اشرنا اليه ، كما أنهم اكثروا من بناء المنشآت الدينية . حفاظا عليه ورعاية لعلومه وفنونه .

<sup>(132)</sup> lbid: v. 3, p. 561.

<sup>(</sup>۱۳۳) الشاشية او الشاش هو ما يلف حول غطاء الراس من قماش رقيق ، انظر: سعيد عاشور: العصر الماليكي في مصر والشام ص ٢٧ ٠٠

<sup>(</sup>١٣٤) ابن بطوطة : نفس المصدر ، ص ١٣٧٠

<sup>(</sup>١٣٥) المصدر السابق ، ص ١٣٨ ، ١٣٩ .

واكثار مغول ايران من المنشآت الدينية والعلمية الاسسلامية ظاهرة جديرة بالتسجيل ولها دلالتها المعبرة عن مدى انفعالهم بالاسلام وتقاليده . فالسلطان محمود غازان يبنى الكثير من المدارس والمساجد والحمامات نمي جميع أنحاء دولته وخاصة نى القرى والنواحي الخالية من هذه المنشئات ، كما بنى جامعا ومدرسة بجانب التبة التى انشاها مى دار السلطنة بتبريز لتكون ضريحا لمه (١٣٦) ، وقد زار ابن بطوطة هذا الضريح ووجد عليه مدرسة وزاوية يقدم هيها الطعام الوارد والصادر من الناس (١٣٧) . كما امر غسازان. بتخصيص كثير من الأوقاف لتزويد المؤسسات التي امر بانشسائها بالاثاث والأواني والمصابيح والأخشباب وكانة النفقات الضرورية المتنوعة ، كمسا خصص اوقافا أخرى لرعاية مائة من الصبيان الذين كانوا يتعلمون القرآن الكريم ويحفظونه عن ظهر قلب ، وخصص اوقافا اخرى للصرف على المحتاجين والاقطاء وغيرهم ، وحرر بذلك سبع وثائق حفظت واحدة منها عند ناظر الوقف نى تبريز وأرسلت واحدة لتحفظ في الكعبة بمكة المكرمة ، وثالثة حفظت في الأرشيف بتبريز ، ورابعة في دار القضاء ببغداد ، وارسلت الوثائق الثلاث. الباقيات لتحفظ في سائر الولايات ، وعين رشيد الدين بن فضل الله الهمداني لراةبة تنفيذ ذلك (١٣٨) .

وقد سار الوزراء ورجال الدولة على سياسة غازان في الاكتار من انشاء المساجد والمدارس سواء في تبريز ام في غيرها من النواحي واوقفوا عليها الأوقاف ، مما مكن الناس من اقامة الشيعائر الدينية في القرى التي كانت تخلوا من هذه المنشئات (١٣٩) فالوزير الختلاني على شاه على سبيل المثال بني جامعا كبيرا في تبريز كان ارتفاع جداره الأمامي ثمانين ذراعا . وقد زار ابن بطوطة هذا المسجد الجامع عام ١٩٤٨/١٤٧م ، وراى على جانبيه مدرسة وزاريةوقال ان صحن هذا المسجد كان مفروشا بالمرمر وجدرانه

<sup>،</sup> ۱۷ مرف خان البدليسى : نفس المصدر ، ج ۲ ص ۱۷ ، Howorth : op. cit., v. 3, p. 453.

<sup>.</sup> ١٦٧) ابن بطوطة : نفس المصدر ، ص ١٥٦ .

<sup>(138)</sup> Howorth: op. cit., v. 3, pp. 451-452;

Saunders: op. cit., p. 137.

<sup>(</sup>۱۳۹) مصطفی بدر : نفس المرجع ، ص ۳۱ ــ ۳۷ ،

Howorth: op. cit., v. 3, p. 453

مكسوة بالتيشانى ، ويشقه نهر ماء ، وبه انواع الاشجار المختلفة ، وان القراء كانوا يقومون بقراءة بعض سور القرآن الكريم عقب صلاة العصر فى سحن هذا المسجد كل يوم ، ويجتمع لذلك اهل هذه المدينة (١٤٠) .

ونتيجة لكثرة الانشاءات التي أمر السلطان محمود غازان ورجاله بانشائها وخاصة في تبريز ، فقد تحولت هذه المدينة لتصبح عاصمة كبرى جميلة مزدحمة بالمساجد والأسواق والحمامات والمدارس تحيط بها الحدائق والخانات ، ويتبعها كثير من الأوقاف الخيرية سواء كانت اراضي زراعيسة أخذ الفلاحون في اصلاحها وزراعتها نظير اعفائهم من الضرائب خلال السنة الأولى من عملهم فيها ، ام بغايات ومؤسسات رصدت لها الأموال اللازمة لتجديدها أو انشائها من جديد ، كما اخذت تبريز تزدان بالطرق النظيفة والكباري التي تسمهل الدخول والخروج منها ، حتى اصبحت قبلة الناس وقبلة العلماء والتجار ، وتحولت الى مركز من مراكز الثقافة الاسلامية البارزة في دولة مغول ايران(١٤١) .

وقد سار السلطان محمد خدا بنده على نهج اخيه محمود غازان في هذا الميدان ، فأكثر من بناء المدارس وعين فيها الاساقدة والمدرسين ، فبنى حرب مقبرته مدرسة عين فيها ستة عشر استاذا ، وكان يتعلم فيها مائتان من الطلاب(۱۲) ، كما امر هذا السلطان بأن تصرف امسوال الأوقاف حسب ارادة اصحابها دون ان ياخذ الموظفون العشر من ريعها كما كان متبعا من حبل (۱۲) ، كما بنى عاصمة جديدة للدولة بين قزوين وهمدان عام ۱۳۱۳م اسماها السلطانية ، وقد ازدجمت العاصمة المغولية المجديدة بالكثير من القصور والمساجد والمدارس والمستشفيات التي كانت مزودة بالاطباء والأدوية وما يحتاجه المرضى ، كما بنى فيها مسجدا جامعا على نفقته الخاصة ومدرسة على نمط المدرسة المستفصرية في بغداد ، وتنافس الأمراء وكبار ومدرسة على نماء المنازل الجميلة بتلك المدينة ، حتى ان احد احيائها كان

<sup>(</sup>١٤٠) ابن بطوطة : نفس المصدر ، ص ١٥٦ ،

<sup>(141)</sup> Howorth : op. cit., v. 3, p. 542; Saunders : op cit., p. 137.

<sup>(142)</sup> Howorth: op. cit., v. 3, p. 559.

<sup>(143)</sup> lbid : op. cit., v. 3, p. 536.

يحتوى على عشرة آلاف منزل مبنية على نفقة الوزير رشيد الدين خاصة ؛ وكان السلطان محمد خدا بنده ينفق خمسين تومانا كل عام فى بنياء هذه المدينة ، مما يدل دلالة مؤكدة على نهضة عمرانية اسلامية كبيرة حدثت فى عهد هذا السلطان ، واصبحت مدينة السلطانية التى بناها تمثل احد مراكز الثقافة الاسلامية الهامة سواء فى نشر هذه الثقافة أم فى نشر الاسلام ذاته ، فقد تحول اليه عدد كبير من الأطباء اليهود الذين كانوا يعملون بها ، كما تحول اليه عدد من المفول الذين كانوا لا يزالون على الشامانية أو البوذية(؟ ١٤) .

وقد ازدادت هذه الحركة نشاطا وقوة في عهد السلطان ابي سعيد ومن اتى بعده من حكام المغول ، وضرب الوزراء والخواتين وحكام الاقاليم بسهم واغر في هذا الميدان ، مثال ذلك طاش خاتون ام الأمير ابي اسحاق حاكم شيراز التي قامت ببناء مدرسة كبيرة وزاوية كانت تقدم الطعام للواردين على شيراز ، كما خصصت الرواتب للمدرسين والفقهاء والطلاب ، وكانت تعقد فيها مجالس العلم وقراءة القرآن بطريقة دورية ومنتظمة ، وكانت تدق لها الطبول والانفار والبوقات عند حضورها لسماع هذه المجالس كما كان يفعل مع الملوك والسلاطين(ه ١٤) ، وقد بلغ من تحمس امراء المغول في بناء الزوايا والمساجد والمدارس ان واحدا منهم عمر وحده اربعمائة وستين زاوية وقسسم خراج بلاده ثلاثة اقسام ، قسم ينفق منه على تلك الزوايا والمساحد ان الزاوية كانت تسمى ايضا باسم مدرسة في ذلك العهد سـ وقسسم ثان الزاوية كانت تسمى ايضا باسم مدرسة في ذلك العهد سـ وقسسم ثان يخصص لرواتب الجند ، والقسم الثالث يخصص لنفقته وأسرته وعبيده وخدمه ، ويهدى منه لسلطان المغول في تبريز(٢١) ) .

وقد برزت مى هذه الفترة مدينة شيراز كمركز هام من مراكز الثقامة

<sup>(</sup>۱۶۶) شرف خان البدليسى: نفس المصدر ، ج ٢ ص ٢٠، رشيد الدين الهمدانى: نفس المصدر ، م ٢ ج ٢ ص ١٦٦ ، ابن خلدون: نفس المصدر ، ج ٥ ص ١٦٦ ، ابن حجر: ج ٥ ص ١٦٦ ، المتريزى: نفس المصدر ، ج ٢ ق ٢ ص ٣٩٠ ، ابن حجر: نفس المصدر ، ج ٣ ص ٣٩٠ ،

Howorth: op. cit., v. 3, pp. 537, 560, 501, 582.

Saunders : op. cit., p. 143-144

<sup>(</sup>١٤٥) ابن بطوطة : نفس المصدر ، ص ١٤٢ .

<sup>(</sup>١٤٦) المصدر السابق ، ص ١٣٠٠

الاسلامية حتى انها كانت تنافس مدينة دمشق في حسن اسواقها وبساتينها وانهارها ، وتقوى اهلها وصلاحهم وورعهم وتدينهم وعلمهم ، حتى ان نساءها كن يجتمعن اسماع دروس الوعظ والارشاد كل يوم اثنين وخميس وجمعة بالمسجد الجامع في اعداد كبيرة تصل الى الألف والألنين بأيديهن المسراوح تروحن بها على انفسهن من شدة الحر(١١٤١) ، مما يدل على نهضة اسلامية كبيرة في قترة الحكم المغولي لايران ، وقد اضربنا صفحا عن ذكسر اسماء العلماء والفقهاء والكتاب والأدباء والمؤرخين الذين ازدانت بهم مراكز الثقافة الاسلامية في هذا العهد نظرا لكثرتهم من ناحية ، ونظرا لتوافر ذلك في كتب الاسلامية أله هذا العهد أو الحديثة، ولأن هذه البلاد من البلاد الاسلامية العريقة التي ضربت بسمم وافر وعظيم في مجال الثقافة الاسلامية قبل ظهور المغول بعصور طويلة ، فلا حاجة للحديث عنها ، بخلاف بلاد القفجاق التي أنشأ فيها المفول مراكز عديدة للثقافة الاسلامية وظهر فيها علماء لم نسمع عنهم من قبل ، وحركة اسلامية وليدة كان من المستحسن ان نتحدث عنها في شيء من التفصيل وقسد فعلنسا .

اما وقد انتهينا من الحديث عن جوانب هامة من جاوانب الحياة الاسلامية ومظاهرها في حياة مغول ايران ، فلا بد لنا أن نتحدث عن بعض الجوانب الآخرى المتبقية ، وهي تتلخص فيما حرصوا عليه من تأديتهم لفريضة الحج ، وما قاموا به من اتصال بالدول الاسلامية المجاورة وخاصة مصر ، اما الحج فقد كان السلطان محمود غازان من اوائل السلاطين الذين سهلوا السبل لأداء هذه الفريضة وساعدوا الناس على ادائها ، فقد خصص مبالغ كبيرة للانفاق منها على الحجاج وعلى قوافل الحج التي انتظمت في عهده بين ايران وبلاد الحجاز ، وعين اميرا خاصا على رأس فرقة عسكرية لحراسة هذه القوافل حتى تبلغ مأمنها ، كما ارسل كسوة للكعبة مطرزة بألقاب هذا السلطان ، كما ارسل اثنى عشر تومانا من الذهب لمشايخ العرب في مكة والمدينة النسورة (١٤٨١) .

<sup>(</sup>١٤٧) المصدر السابق ، ص ١٣٦ .

<sup>(</sup>۱٤٨) مصطنی بدر : نفس المرجع ، ص ٣٦ ـ ٣٨ ـ ٢٦ (١٤٨) Howorth : op cit., v. 3, p. 530.

وقد أدى اهتمام هذا السلطان بطرق الحج وقوافله على هذا النحو الى ازدياد حرص المغول على اداء هذه الفريضة رغم بعد المثقة والمسافة كما حرص بعضهم على بناء مقابر يدفن فيها عند موته تبركا بهدده البسلاد المقدسة ، كما حرص آخرون على توجيه كثير من اعمال البر والخير الى هذه البلاد . مثال ذاك الأمير جوبان نائب السلطان أبى سعيد وقائد جيشه ، فقد حرص هذا الأمير المغولى الكبير على تزويد مكة بالماء العذب على حسابه الخاص ، كما أمر ببناء مقبرة يدفن فيها بعد موته فى المدينة المنورة ، ولما توفى جيء بجثمانه ووقف به حاملوه على جبل عرفات للتبرك وطلب الغفران ، ثم حمل الجثمان الى المدينة المنورة ليدفن في مقبرة الجوبانية التى اتخسذها جوبان بالقرب من مسجد الرسول (صلى الله عايه وسلم) ، ولكن القدر شاء وصول اوامر السلطان الناصر محمد بن قلاون بذلك(١٤) .

ومثال ذلك ايضا الخاتون قطلو بنت ابغا بن هولاكو التى حرصت على اداء هذه الفريضة هى وجماعة كبيرة من «قرابة السلطان ابى سمعيد» بعد عقد اواصر المودة والصلح بين هذا السلطان وبين سلطان مصر الملك الناصر محمد بن قلاون عام ٣٢٣ه/٣٢٣م ، وقد وصلت هذه الخاتون المغولية الى بلاد الحجاز مع عدد كبير من المغول كانوا فى خدمتها ، وبعد أن رتب لها السلطان ابو سمعيد الاقامت الوافرة فى الطريق من سماطانية حتى بسلاد الحجاز (١٥٠) ، كما وصل الى هذه البلاد فى عهد هذا السلطان محمل سلطانى محلى بالذهب والجوهر الذى قوم ثمنه بأزيد من مائتى آلف دينار مصرية ، واصبح توافد الحجاج من مغول ايران امرا مالوفا منذ ذلك الحين حتى وصف العمرى هذا السلطان بأنه «صاحب دين وعدل »(١٥١) .

ولا شك ان توافد حجاج مغول ايران على هذا النحو لدليل على مدى

<sup>(</sup>۱۱۹) العمرى: نفس المصدر ، جـ ۱۱ ق ٣ ورقة ٢٩٦ ، ٢٩٩ ، ابن خلدون: نفس المصدر ، جـ ٥ ص ١١٦٥ ، ١٦٦ ، ابن بطوطة: نفس المصدر، حس ١٥٢ ، ١٥٤ ، ١٥٢ ، التلتث ندى : نفس المصدر ، جـ ٧ ص ٢٧٣.

<sup>(</sup>۱۵۰) أبن ايبك الدوادارى: نفس المصدر ، ج ٩ ص ٣١٢ ، ابو الفدا: نفس المصدر ، ج ٥ ص ١١٦٥ . نفس المصدر ، ج ٥ ص ١١٦٥ . نفس المصدر ، ج ١٦ ق ٣ ورقة ٢٩١ ، ٧٠٤ .

انفعالهم بالاسلام وحرصهم على اداء شعائره ، كما انه لا بد ان يدفع فيهم روح الحياة الاسلامية دفعا قويا يجعلهم يحسون بانتمائهم الى عالم الاسسلام والى ضرورة تأكيد صلتهم به وحسن علاقتهم بأهله . وقد برزت هذه الناحية في تحول عداء مغول ايران نحو سلاطين مصر الى صداقة ومودة ومحبة . وكانت محاولات الصلح قد جرت بين تبريز والقاهرة عقب وفاة السلطان غازان عام ٧٠٣ه/١٣٨م هقد ارسل اخوه السلطان محمد خدا بنده رسله الى مصر عقب توليه الحكم مباشرة يطلب السلام بين اهل العقيدة الواحدة في البلدين ، وانتقد سياسة اخيه العدائية تجاه مصر والشام لأنها تسببت في خراب البلاد ، وأن ذاك لم يكن برضاه ولا برضا أمراء المغول(١٥٢) .

ويبدو أن محمد خدا بنده لم يكن صادق النيسة تماما في طلب الصلح في البداية ، لانه كان قد احس باتفاق سلطان مغول القفجاق والناصر محمد بن قلاون على قتاله واقتسام مملكته ، فأراد أن يكفى نفسه مئونة مواجهة التوتين في وقت واحد فحاول الصلح مع الناصر محمد(١٥٣) ، وأرسل في نفس الوقت الى البابا كليمنت الخامس وملوك انجلترا وفرنسا يطلب منهم المساعدة في احتلال الشام ، غير أنهم لم يكترثوا به لأن أحوالهم الداخلية لم تكن تسمح لهم بذلك(١٥٤) ، وثانيا لأنه قتح بلاده لأمراء المماليك الفارين من بلاد الشام عام ١١١ه/١١١م خيفة على أنفسهم من سطوة الملك الناصر محمد أبن قلاون(١٥٥) ، والواقع أن القاهرة وتبريز فتحت كل منها أبوابها للأمراء الفارين من كلا البلدين إلى الأخرى ، وكان هذا من عوامل سوء العسلاقات بينهمسا .

وقد كان لهؤلاء الماليك الفارين الى تبريز في عهد السلطان محمد خدا بنده وخاصة الأمير قراسنقر والأمير الأفرم اثر كبير في تحديث دولة المغول

<sup>(</sup>۱۵۲) ابن ایبك الدوادارى: نفس المصدر ، ج ۹ ص ۱۲۷ ، المتریزى: نفس المصدر ، ج ۱ ق ۳ ص ۹۰۶ .

<sup>(</sup>۱۵۳) ابن ایبك الدواداری : نفس المصدر ، ج ۹ ص ۱۲۷ ، ۱۲۸

<sup>(</sup>١٥٤) غايد حماد عاشمور: نفس المرجع ، ص ١٧٥ ، ١٧٦ ، ميور: نفس المرجع ، ص ٨١ .

<sup>(</sup>١٥٥) ابن ايبك الدوادارى: نفس المصدر ، ج ١ ص ٢٣٣ ، أبور المحاسن: نفس المصدر ، ج ١ ص ٢٣٦ .

بايران وترقية امورها واصلاح أحوالها ، مما يبين أن مصر كان لها تأثيرها الحضارى في دولة مغول ايران حتى عندما كانت العلاقات بينهما تتسم بالعداء، غقد قام الأمير قراسنقر بترتيب ادارات الدولة ، ونظم طرق جباية الاسوال والضرائب المختلفة ، ورتب الممالك والأتماليم التابعة لتبريز « ترتيب ممالك الاسملام في جبيع آلات الملك » ، ونظم امور القصور الملكية وجعل الحياة غيها وما يقدم للخوانين والخواتين من الطعام وأنواعه وطريقة تقديمه حسبما كان موجودا ومتبعا في بلاط سلطين مصر ، ورتب للخواتين والأمراء الاقطاعات ونظم لهم جباية المال ، وعمل كل مانى وسعه لاستجلاب المسرة الى نفوسهم ، حتى انه امر بأن « تصاغ للخواتين المصاغات المنتخرة وعمل لهن من البدلات الزركش وفصل لهن القماش العالى ، حتى اخذ بعقول كبارهم وصغارهم » ، وحتى التى اليه السلطان خدا بنده بمقاليد الأسور وقال له « قد فوضت اللك جميع امر مملكتي ، المعل ما تراه من المصلحة »(١٥٦) . وهذا الدور الذي قام به هذا الأمير الملوكي المصرى في بلاط تبريز يشبه الى حد كبير ما قام به بعض امراء المماليك وبعض اقباط مصر الذين فروا الى بلاد الحبشة النصرانية خومًا من بطش سلاطينها وادوا اللك الحبشة اسحاق بن داود ( ۸۱۷ ـ ۸۲۳ه/۱٤۱۶ ـ ۲۹،۱۹م ) خدمات جلیلة فی تنظیم امور دولته وترقية شئونها العسكرية والادارية والمالية (١٥٧) .

ورغم ان وجود قراسنقر في تبريز قد ادى الى استمرار سوء العلاقات بينها وبين القاهرة ، الا ان ذلك انتهى بمجرد وفاة السلطان محمد خدا بنده وقيام ابنه ابى سعيد في حكم البلاد ( ٧١٦ – ٧٣٧ه/١٣١١ – ١٣٣٥م) ، فقد عقد الصلح بينه وبين سلطان مصر الناصر محمد بن قاون عام ٧٢٣هم/ ١٣٢٣م ، وفتحت بلاد الحجاز ابوابها للحجاج من مغول ايسران وغيرهم من سكانها ، ودعى على منابر مكة للسلطان ابى سعيد بعد الملك الناصر محمد ، وازدادت العلاقات توطيدا بينهما عندما أرسل ابو سعيد الى الملك الناصر محمد ، محمد عام ٧٢٩هم/١٣٢٩م يطلب مصاهرته بزواجه من احدى بنات الناصر محمد عام ٧٢٩هم/١٣٢٩م يطلب مصاهرته بزواجه من احدى بنات الناصر

<sup>(</sup>۱۵٦) ابن ایبك الدواداری : نفس المصدر ، ج ۹ ص ۲۳۳ ، ۲۳۶ .

<sup>(</sup>۱۵۷) المتریزی: الالمام بأخبار من بأرض الحبشة من ملوك الاسلام ، حس ٤ ، ٥ ، رجب عبد الحلیم: العلاقات السیاسیة بین مسلمی الزیلع ونصاری الحبشة نمی العصور الوسطی ، ص ۸۷ .

محمد ، وكرر هذا الطلب في سفارة اخرى ارسلها الى مصر عام ٧٣٢ه/ ١٣٣١م(١٥٨) .

وقد بلغ الود بين هذين السلطانين مبلغا جعل السلطان ابا سعيد يخبر الناصر محمد بمشاكله الداخلية ، فأرسل له في عام ٧٢٨ه/١٣٢٨م يخبسره بما حدث بينه وبين الأمير المغولي جوبان الذي كانت له اليد العليا في تسيير شئون الدولة ، ويبشره « بهرب هذا الأمير الطموح ونصرته عليه واستقراره نى الملك وانه يقيم على الصلح والمحبة »(١٥٩) . ولما قبض هذا السلطان على جوبان أرسل الى الناصر محمد كتابا يستشيره في أمره ، وأرسل اليه الناصر محمد يشفع في امر دمرداش بن جوبان الذي كان قد فر اليه عقب متتل أبيه (١٦٠) . كما أن السلطان أبا سعيد تأثر بسياسة الملك الناصر محمد تجاه اهل الذمة في فترة معينة من فترات حكمه ، فالزم ابو سعيد النصاري غى بغداد عام ٧٣٥ه/١٣٣٥م أن يلبسوا العمائم الزرقاء ، واليهود العمائم الصفراء (١٦١) ، مما يذهب دليلا على تأثير مصر في سياسة مفول ايران نى هذه القترة حتى قال في ذلك صاحب النجوم الزاهرة « وأما ابو سعيد ملك التتار نكانت الرسل لا تنقطع بينهما ويسمى كل منهما الاخسر اخاه ، وكانت الكلمتان ومراسيم الملك الناصر تنفذ في بلاد ابي سعيد ، ورسله يتوجهون اليه بأطلابهم وطلبخاناتهم وأعلامهم المنشورة »(١٦٢) . وكانت الرسل تترى بينهما طوال عهديهما محملين بالهدايا الفخمة والتحف المتنوعة لتزيد من اواصر المودة والصداقة والأخوة الاسلامية التي جمعت بين هذين البيتين وذلك المصرين الاسمالميين(١٦٣) .

<sup>(</sup>۱۵۸) ابن ایبك الدواداری: نفس المصدر ، ج ۹ ص ۳۱۲ ، ابسن خلدون: نفس المصدر ، ج ٥ ص ۱۱٦٥ ، المتریزی: السلوك ، ج ٢ ق ١ ص ۲۱۱ ، ج ٢ ص ۳۱۲ ، ۳٤٤ .

<sup>(</sup>١٥٩) ابو الفدا: نفس المصدر ، ج ٤ ص ٩٢ ــ ١٠٠،٩٥ .

<sup>(</sup>١٦٠) المقريزي: نفس المصدر ، ج ٢ ق ١ ص ٢٩٥ .

<sup>(</sup>١٦١) المصدر السابق ، ج ٢ ق ٢ ص ٣٧٥ .

<sup>(</sup>١٦٢) ابو المحاسن: نفس المصدر ، ج ٩ ص ٢١١ .

<sup>(</sup>۱٦٣) ابن أيبك الدوادارى: نفس المصدر ، ج٩ ص ٣٨١ ، القلقشندى نفس المصدر ، ج٧ ص ٢٥٥ ، ٢٥٦ .

وهكذا اكتملت المظاهر والتقاليد الاسلامية في حياة المغول وسلاطينهم في ايران وآسيا الصغرى والعراق ، وانتهى الآمر باندماجهم في اهالى هذه البلاد وتخلوا عن لسانهم المغولى الى اللسان التركى والفارسى واصبحوا يكونون مع الايرانيين واهل آسيا الصغرى احد شعوب العالم الاسلامي . وبذلك حقق الاسلام نصره الثاني على مغول ايران بعد ان حقق نصره الأول على مغول بلاد التفجاق ، اما البوذية فقد انتهى نفوذها تماما في ايران وفقدت السيحية النسطورية كل توتها وتحول غالبية معتنقيها الى الاسلام وانسلت البقية الباقية منهم الى المناطق الجبلية في اعالى نهر دجلة واستقروا في ارمينيا ولم يتأخر هذا الانتصار الرائع الذي حققه الاسلام على مغول ايران احفاد هولاكو وجنكيز خان أكثر من ثمانية وثلاثين عاما بعد قضاء هولاكو على الخلافة العباسية في بغداد عام ١٥٦ه ١٢٥٨م ، فيا له من انتصار ، وما اروعه من نصر ! .

# الفصت لم النحامِش

## تحول مغول آسيا الوسطى الى الاسلام

أول ما نلفت النظر اليه في هذا الحديث هو اننا نقصد بآسيا الوسطى على البلاد التى تتوسط تلك القارة والتى تشمل على وجه التحديد تركستان وبلاد ما وراء النهر وغزنة ، فقد تكونت من هذه المالك الثلاث الايلخانية المفولية الثالثة التى أوصى جنكيزخان بأن تكون من نصيب ثانى أولاده جغطاى ، ولذلك اشتهر سكانها مغولا وغير مغول باسم جغطاى وقيل لهم الجغطائيين ، وبقى فيهم هذا الاسم الى وقت قريب ، وعرفت بلادهم باسم بلاد جغطاى كما عرفت بلاد مغول القفجاق باسم بلاد بركة نسبة الى ثانى بلاد جفطاى كما عرفت بلاد مغول القفجاق باسم بلاد بركة نسبة الى ثانى ما وراء النهر (۲) ، وقد آثرنا أن نشير اليها باسم المخانية آسيا الوسطى ما وراء النهر (۲) ، وقد آثرنا أن نشير اليها باسم المخانية آسيا الوسطى كانت تنقسم في بعض الأحيان الى اجزاء عديدة ، وكان في كل جزء منها حاكم مغولى ينافس الآخر ، واحيانا كانت تتحد في دولة واحدة ، وكذلك فان تعبير هزايلخانية آسيا الوسطى » يعنى هذه البلاد كلها سواء كانت متحدة في دولة واحدة أم منقسمة الى عدد من الدويلات والاقاليم المتنافسة .

أما الأقاليم التى تكونت منها هـذه الايلخانية المفولية فهى كما أشرنا ثلاث : تركستان وبلاد ما وراء النهر وغزنة . والبلد الآخير وهو غزنة بلد معروف ويشكل جزءا مما يعرف بدولة أفغانستان ، وكانت هذه البلاد أقصد غزنة وما يحيط بها مقرا لدول اسلامية زاهرة كالدولة الغزنوية ( ٣١٥ — ٥٥٥ هـ/ ١١٦٠ هـ/ ١١٦٠ —

<sup>(</sup>۱) العبرى : التعريف ، ص ه ٤ ، الرمزى : نفس المصدر ، ج آ] ص ٣٦٠ .

<sup>(</sup>٢) القلقشندى : نفس المصدر ، ج } ص ٢ } ٠

١٢١٥م ) ثم استولى عليها الخوارزميون بضع سنوات حتى جاء جنكيزخان وضمها لملكته عام ٦١٧ ه / ١٢٢٠م (٢) .

اما بلاد ما وراء النهر فهى البلاد التى تقع خلف نهر جيحون (امودارية الآن) وتشتمل على أراض واسعة ومدن كثيرة أهمها بخارى وسسمرقند والسفد وفرغانة وكش ونخشب وخجندة وترمذ والصفانيان وغيرها ، وكلها الآن جزء مما يسمى بجمهورية أزبكستان السوفيتية الاشتراكية ، وكسان الاسلام قد دخل هذه البلاد ، اقصد بلاد ما وراء النهر ك منذ عهد الفتوحات الاسلامية الأولى في عهد الخلفاء الراشدين ثم في عهد خلفاء بنى أمية ، وتم اسلامها في العصر العباسى الأول ، وقامت فيها دول اسلامية زاهرة مثل الدولة السامانية ( ١٠٨٠ — ٢٨٩ ه / ١٨٩ — ١٩٩٩م ) ، ثم دولة السلاجقة ( ٢٨٤ — ٢٩٥هم ) ، ثم دولة السلاجة حتى استولى عليها جنكيزخان عام ٢١٦ه / ١٢١٩م ) (٤) .

أما بلاد تركستان أو بلاد الأويفور ، فهى بلاد واسعة منسوبة لشعبها من الترك ، والأيفور احدى تبائل هذا الشعب ، وكانت هى الأخرى تشتبل على كثير من المدن الهامة مثل فاراب وكاشغر وختن وجند واسفيجاب وطراز والماليق وغيرها ، وقد أضاف القلقشندى الى هذه الاقاليم الثلاثة اقليمى طخارستان وبذخشان (٥) ، وكان الاسلام قد دخل هذه البلاد أيضا قبل الغزو المغولي لها بفترة كبيرة ، وذلك أن الأويغور وهم قبيلة تركية انفصلت عن جموع البدو الرئيسية التى تمثل الجنس التركي واتخذت موطنا لها عنسد سفوح جبال تيان شان حيث تمكن ايليك خان من توحيدهم واستولى بهم على بلاد ما وراء النهر من يد السامانيين عام ٣٨٩ه / ٩٩٩م (١) ، ثم اتى من بعده بغراخان الذي اشتهر بجهاده لغير المسلمين ، وتمكن من أن يحمل بعده بغراخان الذي المسيحيين على الدخول في الاسلام واتخذ مدينة كاشغر الوفا من البوذيين والمسيحيين على الدخول في الاسلام واتخذ مدينة كاشغر عاصمة له (٧) ، ويقول ياقوت الحموى الذي توفي عام ٢٢٦ ه / ١٢٣٠م أن

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ، ج ؛ ص ٨٤٤ ، ٢٩ . .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ، ج ٤ ص ٢٤٦ ، ٧٤٤ .

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ، ج ، ص ٢٣٩ ــ ٢٤٢ .

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق ، ج ٤ ص ٧٤٤ .

<sup>(</sup>٧) فالمبرى : نفس المرجع ٤ ص ١٢٠ .

مدينة كاشغر مدينة اسلامية وأن أهلها مسلمون ، ومنها انتشر الاسلام في بلاد. تركستان حتى نهر ايرتش وجبال التاى من ناحية الشرق ، واصبحت هذه البلاد تزخر بالعديد من المساجد والمدارس والخوانق والربط والزوايا ، وكثرت بها الأوقاف وانتشر فيها العلماء وطلاب العلم ، ومنها انتشر الاسسلام في بعض نواحى التبت ومنغوليا والمدن الصينية المجاورة لتركستان الصبنية (٨).

واذا نظرنا الى ايلخانية آسيا الوسطى نجد انها كانت تشكل حلقة الاتصال بين ممالك المغول الأخرى ، ففى شرقها كانت تقع خانية مفول الصين والخطا حيث مقر الخان الأعظم في قراقورم ، وفي غربيها وشمالها كانت تقع خانية مغول القبيلة الذهبية في بلاد القفجاق ( بلاد بركة خان ) ، وفي جنوبها كانت تقع بلاد الهند والتبت وايلخانية مغول غارس التى غضلنا ان نظلق عليها ايلخانية ايران ، وهي بلاد هولاكو وابنائه (١) .

وهكذا كانت ايلخانية مغول آسيا الوسطى محاطة من معظم نواحيها بدول اسلامية ، وكان شعبها يعتنق معظمه دين الاسلام ، وكانت موئلا للكثير من العلماء والفقهاء والأصوليين ؛ ورغم ذلك فقد أتى اسلام مغول هذه البلاد فى نهاية المطلف بعد أن أسلم مغول القفجاق ومغول ايران ، وذلك يرجع فى نظرى إلى أن هذه البلاد كانت مجاورة لخانية المغول الأعظم فى بلاد الصين حيث تسود البوذية والشامانية ديانة المغول الأولى ؛ بل أن عاصمتها الصين حيث المخانية آسيا الوسطى حليات فى البداية هى مدينة الماليق . وهى مدينة لم يكن الاسلام قد انتشر فيها كثيرا ، نظرا لأنها كانت تقع فى اتصى الشرق من تركستان حيث كان يحكم الخطا البوذيون (١٠) .

هذا سبب ، والسبب الثانى هو موقعها المتوسط بين خانيات المغول، وممالكهم ، نقد جعلها هذا الموقع بؤرة للصراع والتنانس الذى قام بين هذه الخانيات لضمها او ضم اجزاء منها ، نتعرضت لمحاولات بيت اوكتاى ، وهو

<sup>(</sup>٨) ياقوت الحبوى : معجم البلدان ، ح ٢ ص ٣٠٠ .

القلقشندى: نفس المدر ، ج ٤ ص ٣٠٠ .

عبد العزيز جنكيزخان : نفس المرجع ، ص ٣٨ ، ٣٩ ، . ؟ .

<sup>(</sup>٩) القلقشندى: نفس المصدر ، ج ٤ ص ٣٠٤ ، ٣١١ ، عبد العزيز جنكيزخان: نفس المرجع ص ١٤

<sup>(</sup>١٠) التلقشندي : نفس المصدر عج ٤ ص ٢٩ .

البيت الحاكم في قراقورم لتأسيس حكم لهم في تركستان بالذات ، كما تعرضت لأطماع خوانين القبيلة الذهبية في بلاد القفجاق ، مما أدى الى كثرة النزاع حول العرش والى تعدد الحكام وكثرتهم والى تناقص مدة حكم كل منهم ، مما أدى الى عدم الاستقرار السياسي ، وهذا بدوره ترك اثره الكبير على حياة البلاد وعلى اقتصادها ، وعلى أمنها حتى هدد لصوص البدو أمن التجار وطرق التجارة التي كانت تمر بوسط آسيا (١١) ، في الوقت الذي لم تكن خيه هذه البلاد قد افاقت بعد من الضربة العنيفة التي كان جنكيزخان قد وجهها اليها عند غزوه لها . مقد كانت هذه البلاد أول ما واجه الموجة الأولى من موجات الغزو المغولي ، وكانت موجه عاتية مدمرة اطاحت بالأخضر واليابس فاتفرت الأرض من سكانها « ولم يبق من معالمها الا رسوم دائرة وأطلال ناتئة » . وخاصة في تركستان (١٢) ، أما في بلاد ما وراء النهر غقد كانت حالتها لا تختلف كثيرا عن حالة تركستان وظلت كذلك مدة طويلة حتى زارها ابن بطوطة بعد حوالي قرن من غزو المغول لها وقال عن بخاري أن « مساجدها وأسـواقها خربة الا القليل ، وأهلها أذلاء لا تقبل شـهادتهم بخوارزم وغيرها ، وليس بها اليوم من الناس من يعلم شيئا من العلم ولا من له عناية به » (١٣)، وأشار الى أن سمرةند قد نالها الخراب والدمار حتى ظلت بلا سور ولا أبواب ، أما مدينة ترمذ غلم تنلها يد التعمير بعد تدمير جنكيزخان لها حتى عصر ابن بطوطة (١٤) .

ولابد أن تؤدى هذه الأحوال السياسية والاجتماعية والاقتصادية المضطربة الى تأخر نجاح الدعوة الاسلامية بين مغول هذه الايلخانية ، ولابد أن هذه الأحوال قد تركت أثرها على دعاة الاسلام هناك ، فلم يحاولوا أن ينشروه بين الخوانين الجغطائيين الحاكمين لبلادهم ، وانها اهتموا بنشره أولا بين المغول العاديين ، وسرت دعوته بعد ذلك حتى وصلت الى بنى جغطاى ٤ وكان قد مر وقت طويل تداول فيه حكم هذه البلاد عدد كبير من هؤلاء الأبناء الذين كانوا حجر عثرة في سبيل تقدم الحركة الاسلامية في بلادهم لكونهم بوذيين أو شامانيين ، وعلى ذلك لم يحقق الاسلام تقدما واضحا

<sup>(11)</sup> Saunders : op. cit., p. 171.

<sup>(</sup>۱۲) التلقشندى: نفس المصدر ، ج ٤ ص ٣٩٠ .

<sup>(</sup>١٣) ابن بطوطة : نفس المصدر ، ص ٢٤٤ .

<sup>(</sup>١٤) المصدر السابق ، ص ٢٤٥ ... ٢٥١ .

الا فى عهد طرما شيرين الذى تولى حكم هذه البلاد عام ٧٢٦ه / ١٣٢٦م ، أى بعد أكثر من قرن من فتح المغول لها ، ولم تكن الفترة السابقة على هذا الايلخان المسلم الا بمثابة فترة تمهيد وتهيئة لانتشار الاسلام بين مفول هذه البلاد .

#### ١ - فترة التمهيد والتهيئة لتحول مفول آسيا الوسطى الى الاسلام:

تتشابه هذه الفترة بمثيلاتها في حياة مغول ايران ومغول القفجاق ، فقد كان الاسلام يتسرب الى مغول هذه البلاد نتيجة للعوامل التي اشرنا اليها في الفصل الثاني من هذا الكتاب ، وينتهى هذا التسرب باعتناق أحد خوانين المغول للاسلام ويتبعه فيذلك عدد كبير من الأمراء والجند، ثم تقوم مقاومة البوذية والشامانية والنصرانية ويحدث الصراع ، وينتصر أعداء الاسسلام انتصارهم المؤقت نتيجة للعوامل التي أشرنا اليها في الفصل الأول من هسذا الكتاب ، ثم لا يلبث الاسلام أن يستأنف زحفه ويواصل مسيرته ويحرز انتصاره النهائي في معركته ضد الأديان التي نافسته في ضراوة كي تكسيب المغول في صفها ثم تتخذهم وسيلة للقضاء النهائي عليه .

حدثت هذه التطورات فى بلاد القفجاق وفى بلاد ايران وكان لابد ان تحدث أيضال فى بسلاد ما وراء النهر وتركساتان أو فى منطقة آسيا الوسطى عميث تتسابه الظروف التاريخية وتتصارع نفس القدوى ولكن بأناس يختلفون فى أشخاصهم وذواتهم وان اتحدث أهدافهم ولذلك رأينا فى هذه الفترة وفى هذه البلاد بعض الخوانين يعتنقون الاسلام وبعضهم يظلون على ديانة جنكيزخان يطبقون السياق الذى اتخذه جنكيزخان شرعة ومنهاجا ، وكان بعضهم لا يقف موقف الحياد بين الاسلام ومنافسيه من الاديان الأخرى ، بل ويضطهد المسلمين ويحاول القضاء عليهم ، مثال ذلك أول حكام هذه البلاد من المغول وهو جغطاى بن جنكيزخان ( ١٢٤٢ - ، ١٢ه / ١٢٢٧ - ١٢٢٢ من بين خوانين المغول كافة ، ولذلك كان يسومهم سوء العذاب ويمنعهم من من بين خوانين المغول كافة ، ولذلك كان يسومهم سوء العذاب ويمنعهم من الاسلامية ، ولا يقبل من احد أن ينطق بكلمة مسلم أو كلمة الاسلام الا اذا أريد بها التحقير والمهانة (١٥٠) .

<sup>(</sup>١٥) التلتشندى : نفس المصدر ، ج ٤ ص ٣١١ ، أرنولد : نفس المرجع ، ص ٢٦٦ ، ٢٦٦ .

وفي عهد خلفائه المباشرين تعرض بعض المسلمين للاضطهاد والقتل عندما اشتكى مسيحيو مدينة سمرقند من أن ترك بعض المسيحيين يتحولون الى الاسلام من شأنه أن يشجع الآخرين على هجر المسيحية ، نقام احد كبار امراء المغول بتعذيب شاب مسلم كان قد تحول من المسيحية الى الاسلام ، وطلب منه أن يرجع الى دينه الأول ، ولما رفض قتله أمام الناس (١١). وظل بعض خلفائه يسيرون على هذه السياسة نتيجة لبداوتهم التى حافظوا عليها بمعيشتهم في مناطق الاستبس في وادى نهر ايلى أال ، ونتيجة لتحسمهم للبوذية أو الشامانية ، ونتيجة لوقوعهم تحت سيطرة الخوانين العظام القريبين منهم وخاصة بيت أوكداى البوذيين ، ونتيجة للصراع الذى قام بين العراء هذا البيت وبين بيت جغطاى في السيطرة على آسيا الوسطى . وظل الوضع على هذا النحو السيء بالنسبة للاسلام والمسلمين حتى تحول خوانين آسيا الوسطى منذ عهد كبك خان ( ١٣١٨ — ٢٧٢ه / ١٣١٨ — خوانين آسيا الوسطى منذ عهد كبك خان ( ١٨١٧ — ٢٢٧ه / ١٣١٨ — الحضارة الاسلامية المتفوقة ، مما ادى في النهاية الى اسلامهم واسنبدالهم اليساق بشريعة الاسلام منذ عهد طرما شيرين (١٧) .

ورغم ذلك غفى هذه الفترة احرز الاسلام بعض الانتصارات واعتنقه بعض الايلخانات بعد أن حكم هذه البلد بعض الحكام غير المسلمين من بيت جغطاى مثل قراهولاكو وييسو مانجو ، وأرغانا خاتون والغو الذين حكموا بعد جغطاى ونافسهم قايدو بن قاشين بن أوكداى واستطاع أن يتغلب على الغو وأن يحكم هذه البلاد بعد وغاة الغو حفيد جغطاى عام ٦٦٤ ه / ١٢٦٥ ، واستطاع أن يمد نفوذه وسيطرته على آسيا الوسطى كلها وأن يوفر الأمن لسكانها والتجار الذين يرتادونها ، ويناصر بركة خان سلطان مغول القنجاق في تصديه لهولاكو ايلخان مغول ايران ، وتقرب الى العلماء والنقهاء رغم عدم اسلامه ، فبدأت الحياة تدب في المدن الاسلامية في آسيا الوسطى من جديد ، وأخذت جهود محمود يلواج وأبنائه تؤتى ثمارها ، وأخذت جهود الوزراء المسلمين الآخرين مثل قطب الدين حبش عميد وخواجه بهاء

<sup>(</sup>١٦) ارنولد: نفس المرجع ص ٢٥٥٠ .

<sup>(17)</sup> Saunders : op. cit., p. 171.

الدين المرغلاني تؤثر في تخفيف الصدمة التي أصابت الناس من الغزو المغولي > وتؤثر في حياة المغول أنفسهم (١٨) .

وقد بلغ هذا التأثير مداه عندما تولى مبارك شاه بن قرا هولاكو حفيد جفطاى حكم آسسيا الوسطى عام ١٦٦٥ / ١٢٥م بالاشستراك مع قايدو البوذى . وارتقاء مبارك شاه عرش البلاد ما هو الا مظهر واضح للصراع الحاد الذى كان قائما بين الاسلام والبوذية في تلك البلاد ، فمبارك شساد كان مسلما كما يدل عليه اسمه (١٩) ، وكان اول من أسلم من خوانين مغول جفطاى في آسيا الوسطى ، وليست هناك معلومات عن الشبوخ الذين أسلم مبارك شاه على ايديهم ، وقد أخبرنا بارتولد نقلا عن أحد المؤرخبن المعاصرين لهذا الايلخان المسلم أن أمه ارغانة Orghana خاتون كانت مسلمة (٢٠) ، فربت ابنها على الاسلام ببن المغول .

وقد تقدم هذا الأمير المسلم عام ١٦٦ه / ١٢٦٥م يطالب بعرش ايلخانية جده جغطاى ، ذلك العرش الذى كان مثار نزاع بين امراء المغول فى ذلك الوقت ، واستطاع أن يعتلى العرش ولكنه لم يستطع أن يحافظ عليه مدة طويلة ، اذ سرعان ما قام الصراع بينه وبين ابن عمه غير المسلم براق خان. Buraq عام ١٦٦ه / ١٢٦٥م ، واستطاع براق أن يعزل مبارك شاه عن العرش ويتولاه ( ٦٦٤ ـ ١٦٦٨ / ١٢٦٥ ـ ١٢٧٠م ) بمساعدة الأمير قايدو البوذى المتغلب على تلك البلاد ، وهو تطور يدل على مدى حدة الصراع قايدو البوذى المتغلب على تلك البلاد ، وهو تطور يدل على مدى حدة الصراع

<sup>(</sup>۱۸) رشید الدین الهمدانی: نفس المصدر ، م ۲ ج ۲ ص ۲۲: ابن خلدون: نفس المصدر ، ج ٥ ص ۱۱۲۷ ، التلتشندی: نفس المصدر ، ج ٤ ، ص ۴٤٩ ، الرمزی: نفس المرجع ، ج ١ ص ٣٥٩ ، تفس المرجع ، ج ١ ص ٣٥٩ ، ٣٦٠ بارتولد: نفس المرجع ، ص ۱۸۵ ، ۱۸۹ ، ۱۹۹ ، ۱۹۹ ، نامبری: نفس المرجع ، ص ۱۸۸ ، ۱۸۹ ، عبد العزیز جنکیزخان: نفس المرجع مص ۱۸۸ ، ۱۸۹ ، عبد العزیز جنکیزخان: نفس المرجع ص ۱۸۸ ، ۱۸۹ ، عبد العزیز جنکیزخان : نفس المرجع ص ۱۸۸ ، ۱۸۹ ، عبد العزیز جنکیزخان .

رشيد الدين الهمذانى : نفس الصدر ، م٢ ج٢ ص ٢٢ . Zambaur : op. cit., V. 1., P. 248.

<sup>(</sup>۱۹) فامبرى: نفس المرجع كم ۱۹۱ .

<sup>(</sup>٢٠) بارتولد : نفس المرجع ، ص ٢٠٠٠ .

<sup>(</sup>٢١) أرنولد: نفس المرجع ، ص ٢٦٦ .

جين البوذية والاسلام ، ولا يختلف في ذلك عما حدث في ملاد القفجاق عام ٥٦٦ه / ١٢٦٦م عندما توفي السلطان بركة خان وأعقبه في الحكم خان غير مسلم ، وعما حدث في ايران عام ١٨٦٣ه / ١٢٨٤م عندما خلع السلطان المسلم أحمد تكودار وتولى بعده ايلخان غير مسلم (٢٢) .

ورغم ذلك فقد كان الاسلام يواصل تقدمه وانتشاره بين المفول ، مقد أخبرنا رشيد الدين الهمذانى بأن أخا هذا الخان غير المسلم كان يسمى أحمد أوغول (٢٢) ٤ وهو اسم يدل على أن صاحبه اعتنق الاسلام ، بل قيل أن براق نفسه أسلم قبيل وفاته فى عام ١٦٧٨ه / ١٢٧٠م بأيام قليلة ، وأنه . تسمى باسم السلطان غياث الدين (٢٤) مما يدل على مدى تقدم الحركة الاسلامية فى مملكة جغطاى فى آسيا الوسطى فى ذلك الوقت .

ومع ذلك غلم تذكر المصادر التاريخية أن ابناء براق واقاربه من بيت جفطاى الذين خلفوه على العرش بعد وغاته وحتى عام ٧٠٨ه / ١٣٠٨م اعتنقوا الاسلام ك ولم تذكر عنهم الا أخبارا قليلة تتعلق بالصراع فيما بين بعضهم البعض وفيما بينهم وبين قايدو حفيد أوكتاى الذى كانت متغلبا على تركستان ، ثم تذكر لنا المصادر بعد ذلك أن عرش البسلاد انتقل الى أمير جفطائي مسلم يسمى باسم تاليقاوة أو تالقو بن قادامى بن بورى بن موتوغان ( ٧٠٨ – ٧٠٩ه / ١٣٠٨ – ١٣٠٩م ) بعد أن قتل أبوه في باميان ، ومقتل هذا الأمير واعتلاء ابنه تاليقاوة العرش لا يدل الا على الصراع الذى كان مستمرا بين بيت طغطاى على العرش من ناحية ، وعلى الصراع الذى كان ناشبا بين الاسلام والبوذية من ناحية أخرى ، وعلى ذلك فالأمير تاليقاوة هو ثانى أمير مغولى مسلم جلس على عرش مملكة جغطاى في آسيا الوسطى، ويبدو أنه غالى في تحسبه لعقيدته الجديدة وحاول أن يفرضها على الأمراء

<sup>(</sup>۲۲) رشید الدین الهمذانی : نفس المصدر ، م۲ ج۲ ص ۱۸ ، ۲۰ – ۲۶ ، ۵۰ ۶ م ۲۲ ، بارتولد : نفس المرجع ، ص ۲۲۲ ، بارتولد : نفس المرجع ، ص ۲۲۸ ، بارتولد : نفس المرجع ، ص ۱۸۸ ،

<sup>(</sup>۲۳) رشيد الدين الهمدانى : نفس المصدر ، م٢ ج٢ ص ٢٨ ، ٢٥ – ٢٥ . ٢٦ . ٤٦.

<sup>(</sup>٢٤) أرنولد : نفس المرجع ، ص ٢٦٦ .

والجند مما أغضب قواد المغول فثاروا عليه وقتلوه في احدى المآدب (٢٥) ..

ولم ينته الصراع بين البوذية والاسلام باغتيال هذا الخان المدسلم ، فقد تولى عرش البلاد اسنبغا (أسان بغا) بن دوا بن براق ( ٢٠٩ – ٢١٨ه/ ١٣٠٩ – ١٣٠٨ ) وكان له أخ مسلم يدعى (يساوار) . وقد ساعت العلاقات بين هذين الأخوين ، وفر الأخ المسلم الى بلاط أمير فارس المفولى الذي رحب به وسساعده على قتال أخيه ، فانتصر عليه عام ٢١٦ ه / ١٣١٦ (٢٦) ، مما يدل على حدة الصراع الذي كان قائما بين البوذية والاسلام. في مملكة جفطاى في آسيا الوسطى . وقد ظلت البوذية تحتفظ بنفوذها في عهد كبك (٢٧) لهولاه خان بن دوا خان بن براق خان ( ٢١٨ – ٢٧٦ه / ١٣١٨ – ١٣٢٨ من بعد كبك (٢١٨) ، وقد فضل هذا الخان الجديد غير المسلم أن بعيش. في اقليم ما وراء النهر ، ربما لضمان البعد عن تأثير الخوانين العظام في قراقورم ، وتخلصا من سيطرتهم على الخوانين الجغطائيين ، غانتقل من مدينة ألماليق الى هذا الاقليم وبنى هناك قصرا قرب مدينة نخشب (٢٨)، وسمى هذا القصر مغول كارشى Mongol Karshi ، ومنه أخذت مدبنة قرشى. اسمها ، وأصبحت هذه المدينة قاعدة لبلاد ما وراء النهر وتركستان (٢١) ،

ومنذ عصر كبك اخذ خوانين المغول في مملكة جغطاى في آسيا الوسطى. يتمثلون المدينة الاسلامية بالتدريج (٢٠) ٤ غاستفاد هذا الخان من النظام.

۰ ٥٤ ، ٥٠ ، مرتبيد الدين الهيداني : نفس المصدر ، م٢ م٠ م٠ ، ٥٠ . ١٩٨ ، ١٩٧ ، مركبي : نفس المرجع ، ص ١٩٧ ، ١٩٧ . Zambaur : op. cit., v. 1, pp. 248-249.

<sup>(</sup>٢٦) غامبري: نفس المرجع ، ص ١٩٩٠

<sup>(</sup>۲۷) هذا الایلخان یسمی کوبك عند شرف خان البدلیسی ( ص۲۱ ) ، ویسمی کیوك عند القلقشندی ( ج؛ ص ۱۹۹ ) ، ویسمی کبك عند ابن بطوطة ( ص ۲۶۲ ) ، الرمزی ( ج۱ ص ۲۹۹ ) ،

<sup>(</sup>۲۸) يقول القلقشندى أن مدينة نخشب عندما عربت سميت باسمهم، مدينة نسف ، ونقل عن ابن حوقل قوله أنها على مرحلتين من مدينة كش . ( انظر : صبح الأعشى ، ج ٤ ص ٤٣٥ ) .

نفس: نفس المصدر ، جا ٤ ص ٤٤٠ البدليسي : نفس. Saunders : op cit., p. 172.

<sup>(</sup>٣٠) بارتولد: نفس المرجع ، ص ٢٠٦٠

المالى الفارسى ، وضرب عملة ظلت معروفة بعده باسم كبكى لدة طويلة (١٦) . ويبدو أن معيشته فى بلاد تركستان وما وراء الفهر قد أثرت فى معتقداته الدينية ، فيذكر شرف خان البدليسى أنه عندما توفى دفن فى جوار المسجد الجامع بهدينة قرشى (٢٦) ، وقد سبق القول أنه هو الذى بنى هذه المدينة أو ابتدأ العمارة فيها حتى اكتملت فى عهده أو فى عهد من خلفه . ومعنى أنه كان بهذه المدينة مسجد وأنه دفن بجوار هذا المسجد يدل على أنه فيما يبدو قد غير عقيدته الدينية الى الاسلام وأن لم يظهر ذلك ربما خوفا من بعض الضباط الذين كانوا لا يزالون على ديانة جنكيزخان ، وكان كبك يرى أثر هؤلاء الضباط فى عزل واغتيال بعض الخوانين المسلمين الذين سبقوه فى تولى العرش ، ولذلك وكما هو الراجح لم يجهر باسلامه ولكنه لم يخف تكريمه واحترامه للمسلمين (٢٢) .

وقد حدث ما كان يتوقعه كبك اذ نجح هؤلاء الضباط فيما يبدو في تولية العرش بعد وفاته لأخيه غير المسلم المسمى الجكطى او الجكداى كما جاء عند القلقشندى ، وبذلك أبعدوا الأمراء المسلمين عن تولى الحكم لفترة لم تطل كثيرا ، اذ تمكن اخوه طرما شيرين المسلم أن يتولى العرش عام ١٣٢٦ه / ١٣٢٦م ، وفي عهد هذا الخان أحرز الاسلام انتصاره النهائى . وانتشر الاسلام بين معظم مغول بلاد جغطاى في آسيا الوسطى (١٤) .

## ٢ \_ مرحلة اكتمال انتشار الاسلام بين مفول آسيا الوسطى:

تبدأ هذه الرحلة بتولى طرما شيرين عرش البلاد (٧٢٦-١٣٢٩هـ/١٣٢٠١٣٣١م) ويعتبر هذا الخان هو المؤسس الحقيقى لدولة المغول الاسلامية في مملكة جغطاى في آسيا الوسطى ، ويمكن وضعه من هذه الناحية على قدم المساواة مع السلطان بركة والسلطان ازبك في بلاد القفجاق ، والسلطان غازان في ايران والعراق وآسيا الصغرى ، وان كان طرما شيرين قد أتى متأخرا عنهم للظروف والعوامل التي أشرنا اليها في صدر هذا الحديث ،

<sup>(31)</sup> Saunders : op. cit., p. 172.

<sup>(</sup>٣٢) البدليسي : نفس المصدر ، ص ٢٦ .

<sup>(</sup>٣٣) ابن بطوطة : نفس المصدر ، ص ٢٤٦ .

<sup>(</sup>٣٤) المصدر السابق ، ص ٢٤٦ ، القلقشندى : نفس المصدر ، ج ٤ حس ٤٤٩ ، الرمزى : نفس المرجع ، ج ١ ص ٥٠٢ .

وللصراع العنيف الذى رأيناه مع البوذية والذى سوف تظهر ذيوله عتب و فاة هذا السلطان لفترة قصيرة لا تلبث أن تزول ويستقر الاسكلم بين ، غول هذه البلاد .

ويبدو أن طرما شيرين كان يخشى بأس الضباط الوثنيين الذين قضوا على أسلافه من الايلخانات المسلمين فكتم اسلامه حتى اعتلى العرش ، ولما منوطدت له الأمور واستقرت الأحوال نقل عاصمته الى بخارى فى بلاد ما وراء النهر وتمثل الحضارة الاسلامية اكثر من أخيه كبك (٣٥) ، ولم يلبث أن اعلن اسلامه على يد الشيخ حسن والفقيه العابد مولانا حسام الدبن الياغى قى نفس العام الذى تولى فيه عرش البلاد ك واتخذ لنفسه اسما اسلاميا خسمى باسم علاء الدين طرما شيرين وواظب على أداء الصلوات فى أوقاتها واخذ يطبق الشريعة الاسلامية (٣٦) حتى وصفه العمرى بأنه كان «حسن واخذ يطبق السيرة طاهر الذيل مؤثرا للخير محبا لأهله » (٣٧) .

وقد عمل طرما شيرين منذ البداية على نشر الاسلام بين المغول في كافة انحاء دولته ، فأمر قواده وأمراءه وجنوده من غير المسلمين أن بعتنقوا الاسلام فاعتنقوه ، ولم يمض على ذلك عشر سنوات حتى عم الاسلام معظم مغول آسيا الوسطى عامتهم وخاصتهم ، وذلك بتأثير طرما شيرين ومن التف حوله من العلماء والوعاظ والفقهاء والمشايخ والاشراف والدعاة والتجار الذين فتح لهم أبواب بلاده حتى جاءه التجار من مصر وغيرها من دول العالم الاسلامي (۲۸) .

وقد أراد طرما شيرين بعد أن عظمت جيوشه واتسعت مملكته أن يغزو البلاد المجاورة التي لا تزال على الوثنية كي ينشر فيها الاسلام ، غفرا بلاد

<sup>(</sup>٣٦) أبن بطوطة : نفس المصدر ص ٢٤٧ ، ٢٤٧ ، ابن خلدون : تفس المصدر ، جه ص ١١٢٩ .

<sup>(</sup>۳۷) التعریف ، ص ۷۷ ، المقریزی : نفس المصدر ، ج ۲ ص ۳۸۹ (۳۷) ابن بطوطة : نفس المصدر ص ۳۰۰ ، القلقشندی : نفس المصدر ج٤ ص ٥٠٠ .

الهند الشمالية حتى وصل الى دلهى ٤ واعلى راية الاسلام فى كل مكان وصار يأخذ الناس بشريعة الاسلام وبدأ يهاجم جيرانه من مغول ايران (٢٩) .

ويبدو أن هذه السياسة لم تعجب بعض الأمراء والضباط الذين كانوا لا يزالوا على دينهم القديم أو الذين تظاهروا بالاسلام وأبطنوا الكفر ، وخاصة من الذين كانوا يعيشون في مناطق البدو في وادى نهر ايلى في اقصى الشرق من البلاد حيث كانت تسود شريعة جنكيزخان (٤٠) ، وأنكروا عليه هجرانه النام لهذه الشريعة ، كما أنكروا عليه ابطاله ليوم ( الطوى ) وهو اليوم الذي كان يجتمع فيه الأمراء والأميرات من اطراف البلاد مرة كل عام الذي كان يجتمع فيه الأمراء والأميرات من اطراف البلاد مرة كل عام هذه المخالفات ، كما أنكروا عليه أيضا أنه استمر في اقامته في بلاد ما وراء هذه المخالفات ، كما أنكروا عليه أيضا أنه استمر في اقامته في بلاد ما وراء النهر ، وأنه لم يذهب الى أتليم تركستان حيث توجد الماليق عاصمة المملكة ، فيتفقد أحوالها وحال الجند بها مرة كل سنة حسبما جرت به العادة قبل فيتفقد أحوالها وحال الجند بها مرة كل سنة حسبما جرت به العادة قبل ذلك (١٤) . وهو صراع كما ترى بين النصف الشرقي من الدولة ( تركستان ) خيث كان العنصر المفولي المحافظ أو القديم أقوى ، وبين النصف الغربي منها (بلاد ما وراء النهر ) حيث كان أمراء المغولي متصمين لدينهم الجديد (١٤) .

وقد انتهى هذا الصراع بقيام ثورة انتهت بخلع طرما شيرين عن العرش وتولاه ابن أخيه جنكشى ( ٧٣٤ — ٧٣٥ / ١٣٣١ — ١٣٣٥ ) وقد علا شان البوذية والمسيحية فى عهد هذا الخان الذى كان يدين بالبوذية ، وكان مستشماروه منكهنة هذه الديانة ، ولذلك كانيناصر اليساق ولا يحفل بالشريعة الاسلامية ، وانتهز المبشرون المسيحيون هذه الفرصة النادرة وتحالفوا مع هذا الخان نسمح لهم بالتبشير بدينهم فى مملكة جغطاى على نطاق واسع حتى كان الانجيل يدرس بكل حرية ، كما سمح للكاثوليك الواندين من أوربا

Saunders : op. cit., p. 172.

<sup>(</sup>٣٩) بارتولد : نفس المرجع ، ص ٢٠٩ ،

<sup>(</sup>٠)) نفس المرجعين السابقين ونفس الصفحتين .

<sup>(</sup>١)) ابن بطوطة : نفس المصدر ، ص ٢٤٨ ، ٢٤٩ .

<sup>(42)</sup> Saunders : op. cit., pp. 172, 173.

عبناء كنيسسة لهم قرب مدينة الماليق ، وعين لها البابا بندكت الثانى عشر مطرانا من الفرنسسكان (٤٣).

ولكن هذا العهد لم يطل وسرعان ما اعتلى العرش ابن اخ آخر اطرما شيرين يسمى بوزون ( ٧٣٥ — ٧٣٩ ه / ١٣٣٥ — ١٣٣٨م) أو بوزون أغلى (٤٤) . ويبدو أن هذا الخان اراد أن يقيم توازنا بين الحركة الاسلامية التي عنفت واشتدت منذ عهد عمه طرما شيرين وبين الاديان الأخرى كالبوذية والنصرانية التي انتعشت أخيرا في عهد الخان السابق والتي كان كهننها قد أنزعجوا كثيرا من الاكتساح الاسلامي لمعاقلهم في آسيا الوسطى ، فتظاهر عالاسلام (٤٥) ، وفي نفس الوقت « ضيق على المسلمين وأباح للنصاري واليهود عمارة كنائسهم فضيح المسلمون من ذلك وتربصوا به الدوائر (٢١) ولذلك كرهه ألناس ووصفه ابن بطوطة بانه كان « مسلما فاسد الدين سيىء السيرة »(٧٤)، وتطورت الأمور الى قيام فتنة تم على اثرها قتل مطران الماليق الجديد وخمسة من رفاقه وتاجر ايطالي على يد أحد العامة عام ٠٤٧ ه / ١٣٣٩م ، ولسم يستطع الخان أن ينتقم لمقتل هؤلاء المسيحيين السبعة ، وسادت الاضطرابات الدينية أنحاء الدولة ، ولم تستطع الحركة المضادة للاسلام أن تحرز أي

ذلك أنه منذ عام ٧٤٣ ه / ١٣٤٢م اعتلى عرش مملكة جغطاى في آسيا الوسطى شيخ مسلم من أحفاد جغطاى وهو السلطان خليل بن اليسور

<sup>(</sup>٣٤) بارتولد: نفس المرجع ، ص ٢٠٩ .

Saunders: op. cit., p. 172.

<sup>(}})</sup> يسميه القلقشندى (ج } ص ٥٠٠) توزون ، ويسميه ابن مطوطة ألمعاصر له باسم بوزن أغلى ويقول أن (أغلى ) لقب يطلق على كل من كان من أبناء الملوك (رحلته ص ٢٤٨) ، ويسميه الرمزى (ج ١ ص ٤٨٥) باسم تزان خان بن ييسور ، وهذا خطأ ، لأن بوزون كان ابن دوا تيمور (انظر: Zambaur, op. cit., 248) باسم بوزان وكذلك غامبرى (ص ٢٠١) ، ويسميه المقريزي (ج٢ ق٢ ص ٣٨٩) باسم بوزان وكذلك غامبرى (ص ٢٠١) ، ويسميه زآمباور باسم بوزون وهـو

<sup>(</sup>٥٤) فالبرى: نفس المرجع ك ص ٢٠١٠

<sup>(</sup>٢٦) ابن بطوطة: نفس المصدر ، ص ٢٥٠ .

<sup>(</sup>٧٤) المصدر السابق ، ص ٢٤٨ ٠

<sup>(48)</sup> Saunders : op. cit., p. 172.

ابن دوا بن براق ( ٧٤٣ - ٤٧ه / ١٣٤٢ - ١٣٤٣م) (٤٩) . ولم يكن هذا السلطان مسلما فقط بل كان فيما يقول بارتولد مرشدا روحيا للولى المشهور بهاء الدين النقشبندى البخارى ( ١٨١٨ - ١٣١٨ه / ١٣١٨ - ١٣٨٩م) . وقد تأثر به هذا الولى أو هذا الصوفى الذى أصبح صاحب طريقة النقشبندية تأثرا كبيرا ولازمه حتى بعد اعتلاء خليل لعرش البلاد . وبعد أن مات السلطان خليل اقتنع بهاء الدين بأن الدنيا لا خير فيها وتحول الى حياة الزهد والتصوفى (٥٠).

وسعنى هذه الرواية أن السلطان خليل كان مسلما قبل توليه العرش بمدة طويلة ، ولذلك مانه قد وجد المساندة والعون والتأييد من أسراء المسلمين في صراعه ضد ابن عمه بوزون الذى كان قد تغلب على العرش مقد قدم له السلطان حسين بن السلطان غياث الدين الغورى صاحب غزنة الجند الوغير ، كما قدم له علاء الملك سيد الملقب بخداوند زاده صساحب ترمذ جندا يقدر عدده باربعة آلاف من المسلمين ، وكان هذا الأمير الشريف الحسنى النسب على راس جنده عندما تقدم لمساعدة خليل و ولما راى جند (بوزون ) خليل وجنده مالوا اليه واعلنوا طاعتهم له « واسلمو! سلطانهم اليه واتوا به اسيرا ، فقتله خليل خنقا بأوتار القسى » حسب عادة المغول في عدم قتل من كان من ابناء الملوك الا خنقا (١٥) .

ومعنى ميل الأمراء والجند الى السلطان المسلم على هذا النحو هو أنهم كانوا في الغالب مسلمين والالما مالوا الى السلطان خليل على هذا النحو ولما اسلموا سلطانهم بكل سهولة ، ولدا معنه داع المستميت ، واذا عرفنا بأن عدد هؤلاء الجند كان يقدر بثمانين الفا (٥٦) ، لأدركنا مدى شيوع الاسلام وانتشاره بين المغول .

وقد قام السلطان خليل بعد أن دانت له الأمور باستخدام هؤلاء الجند

<sup>(</sup>٤٩) يسميه بارتولد (ص ٢٠٩) خليل بن ياساور ، وهو ليس ببعيد عما ذكره ابن بطوطة (ص ٢٥٠) اذا فتحنا الياء والسين في كلمة (اليسور) التي جاءت عند ابن بطوطة ، وانظر أيضا :

Zambaur: Op. cit, V. 1, p 248.

<sup>(</sup>٥٠) بارتولد: نفس المرجع ، ص ٢١٠ .

<sup>(</sup>٥١) ابن بطوطة : نفس المصدر ، ص ٢٥٠ .

<sup>(</sup>٥٢) المصدر السابق ، ونفس الصفحة .

فى القضاء على آخر بقايا الوثنية فى النواحى الشرقية من آسيا الوسطى ، بل وفى بلاد الصين ذاتها ، وهى معقل الخوانين العظام البوذيين كما هـو معروف ، فزحف بهم واقر سلطانه أولا فى العاصمة القديمة لملكة جفطاى ، وهى مدينة الماليق ثم واصل زحفه بعد ذلك الى بلاد الصين والخطا واستولى على قراقورم وبش باليق وعقد الصلح مع امبراطور الصـين فعظم أمره وهابته الملوك ، وبدأ رحلة العودة وترك فى مدينة الماليق حامية عسكرية قوية كما ترك بها وزيره خداوند زاده حاكما لها حتى لا يتألب عليه حكانها من المغول ، وعاد الى مقر مملكته فى بلاد ما وراء النهر (٥٢) .

وبهذا وحد السلطان خليل مملكة جفطاى فى آسيا الوسطى مسرة أخرى ، وقضى على آخر صحوة للبوذية والمسيحية فى تلك المملكة ، وارتفع شأن الاسلام والمسلمين فى عهده ، وكما رأينا فقد ولى وزارته لأحد الأشراف الحسنيين ووصلت قوة الدولة الاسلامية المغولية فى عهده الى الذروة ، ولم نسبع أن خانا غير مسلم تولى عرش البلاد بعده ، ولكن يبدو أن مملكة جغطاى ضعفت وانقسمت بعد موته الى امارات وممالك صغيرة ، وظات كذلك حتى وحدها من جديد تغلق تيمور خان حفيد دوا بن براق خان ( ١٣٤٧ — كذلك حتى وحدها من جديد تفلق تيمور خان حفيد دوا بن براق خان ( ١٣٤٧ — ٢٣١٩ م ) وملك كاشسغر ومغالستان التى تسبى الآن بتركستان الصينية والتى كان هذا الملك قد استقل بها عقب موت السلطان خليل (١٥) .

وقد أسلم هذا الملك على يد رجل من أهل التقوى والورع من مدينة بخارى يقال له الشيخ جمال الدين والذى كان يصحبه جماعة من التجار الذين كانوا قد ارتادوا مع شيخهم هذا أرضا كان ذلك الملك قد خصصها للصيد ، وقد نتج عن ذلك أن غضب الملك واستدعى الشيخ وزملاءه التجار ، ولما علم بأن هذا الشيخ فارسى أهانه قائلا أن الكلب أغلى ثمنا من أى فارسى ، فرد عليه الشيخ قائلا أن ذلك يكون صحيحا لو أنه لم يدن بالدبن الحق، فراع هذا الجواب الملك وجعله يستفسر عن هذا الدين منذلك الفارسى الجسور ، فانتهز الشيخ هذه الفرصة وعرض عليه قواعد الاسلام في غيرة

<sup>(</sup>٥٣) المصدر السابق ، ص ٥١ ٤ بارتولد : نفس المرجع ، ص ٢١٠ م

<sup>(</sup>١٥) الرمزي: نفس المرجع ، ج١ ص ٣٦٠ ٠

وحماس انفطر لها قلب الملك حتى كاد يذوب بعد ان صور له الشيخ الكفر بصورة مروعة اقتنع معها الملك بضلال عقيدته الوثنية ، ولكنه اجل اعتناقه للاسلام ووعده ان يفعل ذلك عندما يتمكن من توحيد مملكة جفطاى كلها ، فعاد الشيخ جمال الدين الى بخارى واوصى ابنه رشيد الدين قبل ان بموت ان يتصل بتفلق تيمور خان وان يذكره بالوعد الذى قطعه على نفسه اذا ما تحققت له وحدة البلاد (هه) .

وقد تحققت هذه الوحدة فعلا بالتدريج ، فقد استولى هذا الملك الذى ينتسب للبيت الجفطائى على السلطة في مغولستان عام ٧٤٦ه / ١٣٤٥م في البداية ، ثم استولى بعد ذلك على كاشغر عام ٧٤٨ه / ١٣٤٧م ، ثم زحف الى بلاد ما وراء النهر واستولى عليها وعين ابنه ( الياس ) حاكما لها في سمرقند ككما عين احد شباب سمرقند وزيرا له ، وكان هذا الشاب يدعى تيمور وكان شابا قديرا من اسرة تدعى الانتساب لجنكيزخان ، ولكنه كان عرب اسم تيمورلنك Timur Lang وقد حرف الأوربيون هذا الاسم الى Tamerlane (١٥) .

وبعد أن حقق تغلق تيمور وحدة مملكة جفطاى على هذا النحو نحايل رشيد الدين بن الشيخ جمال الدين في الوصول اليه ومقابلته ، ولما تمكن من ذلك ذكره بالوعد الذي كان قد قطعه على نفسه لأبيه من قبل ، فقال له السلطان تغلق : «حقا ! مازلت اذكر ذلك منذ أن اعتليت عرش آبائي ، ولكن الشخص الذي قطعت له ذلك الوعد لم يحضر من قبل ، والآن فأنت على الرحب والسعة » ثم أقر بالشهادتين واصبح مسلما منذ ذلك الحين واخذ على عاتقه نشر الاسلام بين جميع الأمراء ، واتفق مع رشيد الدين على أن يستقبلهم واحدا بعد واحد ويعرض عليهم الاسلام ، فمن قبله جوزى أحسن الجزاء ، ومن رفضه كان مصيره القتل . وكان أول أمير عرض عليهما هو الجزاء ، ومن رفضه كان مصيره القتل . وكان أول أمير عرض عليهما هو عبرات هذا الأمير وقال له « قد دخلت في الاسلام منذ ثلاث سنوات على يد عبرات هذا الأمير وقال له « قد دخلت في الاسلام منذ ثلاث سنوات على يد أحد رجال هذا الدين في كاشغر واصبحت مسلما منذ ذلك الحين ، وكنى أمر أصرح بذلك خونا منك » ، فنهض تفلق خان وعانقه وجلس ثلاثتهم ونقدم

<sup>.</sup> ٢٦٧ — ٢٦٦ من المرجع ، ص ٢٦٧ – ٢٦٥) (٥٥) Saunders : op cit., p. 173.

اليهم سائر الأمراء حيث عرض عليهم الاسلام فقبلوه جميعا الا واحدا منهم رفض الدخول في الاسلام الا بعد أن يختبر قوة الشيخ رشيد الدين الجسمانية بأن يدخل هذا الشيخ في مبارزة مع خادم له كان ضخم الجثة متين البنيان يستطيع أن يرفع بيديه جملا صغير .

وقد خاف السلطان والحاضرون نتيجة هذه المبارزة التى قبل بها ذلك الشيخ الضعيف والتى انتهت بتغلبه على ذلك الخادم الضخم بعد أن استعان بالله ووكزه في صدره وكزة سقط منها الخادم مغشيا عليه ، ولما أفاق أخذ يقبل اقدام الشيخ ويصيح بالشهادتين ، فكبر الناس واكبروا هذا الانتسار وعلت أصوات الاستحسان من كل مكان ، وانفتحت قلوب المغول للاسلام حتى أنه اسلم منهم في ذلك اليوم مائة وستون الفا ، واصبح الدين الاسلامي منذ ذلك الحين دين سكان الحضر من المغول في الولايات الشرقية من مملكة جفطاى ، أما الولايات الغربية فكان قد تم اسلام مغولها منذ عهد طرب شيرين (٧٠) .

واذا كان السلطان تغلق تيمور خان قد استطاع أن يعيد الوحدة لأجزاء مملكة جغطاى في آسيا الوسطى وأن يستكمل انتشار الاسلام في النصف الشرقى من تلك المملكة ، فان وزيره الشباب الأعرج الطموح المسمى تيمورلنك استطاع بعد وفاة تغلق ببضع سنوات أن يعيد الوحدة الى أمبراطورية المغول الكبرى كلها ، فاستولى على معظم ممالكها في آسيا الوسطى وبلاد الهند والأفغان وبلاد ايران وخوارزم والعراق وآسيا الصغرى وبلاد القفجاق ، وذلك بقيامه بسلسلة من الحروب والغزوات بداها باستيلائه على الحكم في سمرقند وبلاد ما وراء النهر عام ١٧٧١ه / ١٣٧٠م واستمرت حروبه حتى في سمرقند وبلاد ما وراء النهر عام ١٧٧١ه ألاسيطرة على كل هذه وفاته عام ٨٠٨ه / ١٤٠٥م المغولى المالك وضمها تحت لواء واحد مستغلا في ذلك ضعفها وضعف الحكم المغولى الذي كان قائما فيها (٥٠) .

ويعتبر عصر تيمورلنك هو نهاية عصر الفتوحات المفولية في قارة

<sup>(</sup>٥٧) أرنولد : نفس المرجع ، ص ٢٦٧ ــ ٢٦٨ .

<sup>:</sup> مبور ، مرف خان البدليسى : نفس المصدر ، من ٥٥ ، ٥٦ ، مبور ت نفس المرجع ، من ١١٦ ، عبد العزيز جنكيزخان : نفس المرجع ، من ١١٦ ، عبد العزيز جنكيزخان : نفس المرجع ، من ٢٦ ، عبد العزيز جنكيزخان : نفس المرجع ، من ٢٠٠١ ، مبور : كان من المرجع ، من المر

آسيا ، وكانت فتوحاته تنافس فى حدثها وعنفها وقسوتها فتوحات جنكيزخان . واذا كان جنكيزخان وثنيا فقد كان تيمورلنك مسلما وان كان بدويا الى حد كبير ، ولذلح فانه يعتبر مؤسس امبراطورية الاستبس الكبرى ، ولكنه أوجد الى حد ما مجتمعا اسلاميا كبيرا ضم الحضر والبدو معا ، مما أعطى فرصة للتأثير على هؤلاء البدو الذين كان كثير منهم لا زال على الوثنية ، فتركوها واعتنقوا الاسلام (٥٩) .

وقد ساعدت نشأة تيمورلنك ومولده على ةيامه بهذا الدور خي قبام ، فهو من قبيلة مغولية متركة تدعى برلاص ، وابوه ينتسب الى اصل مغولى تركى ينتهى به الى طائفة جغطاى بن جنكيزخان ، ويقال أن أمه من ذرية جنكيزخان ، فهو اذن من نفس العنصر الذى غزا آسيا وأخضعها لسلطانه، ولكنه يراها الآن قد تفرقت بددا وأصبحت دويلات صغيرة متناثرة بعد أن كانت ممالك قوية وامبراطورية كبرى يشار اليها بالبنان ، وكانت قبيلته تحكم البلاد الواقعة على نهر كش في منطقة سمرقند ، وقد نشأه أبوه نشأة دينية سياسية ، فقد رباه على التمسك بسنن الاسلام القويمة وعلى التطلع على تهلك بلاد المغول التي أصابها التفكك والانحلال (١٠) .

ويقول تيمورلنك عن نفسه في سسيرته التي كتبها له احد المؤرخين المعاصرين في كتاب يسمى (توزوكات تيمور) ، اى مراسيم تيمور ، «كنت اقخى وقتى في قراءة القرآن ولعب الشطرنج وهوايات آخرى » (١١) . ولذلك فقد ظهر في حياة تيمورلنك جانبان : جانب اسلامي واضبح وجانب سياسي يتمثل في طبيعته الثائرة وأطماعه السياسية التي لا حد لها والتي أدت الى ارتكابه لكثير من أعمال العنف والوحشية أثناء غزواته الكثيرة التي ملات حياته منذ ظهوره على المسرح السياسي عام ١٧٧١ه / ١٣٦٩م وحتى وفاته عام ٨٠٨ه م / ١٤٠٥م ، والتي أدت الى سيطرته على معظم امبراطورية

<sup>(59)</sup> Ibid: p. 173.

<sup>(</sup>٦٠) ابن خلدون : نفس المصدر ٤ ح ٥ ص ١٠٣٣ ، ١٠٨٧ ، ١١٢٩ ، ابو المحاسن : نفس المصدر ، ج ١١ ص ٢٥٤ ، ٢٥٥ ، بارتولد : نفس المرجمع ، ص ٢٠٧ ، عبد العزيز جنكيزخان : نفس المرجع ، ص ٢٠٧ ، عبد العزيز جنكيزخان : نفس المرجع ، ص ٢٠٧ ،

<sup>(</sup>٦١ فامبرى: نفس المرجع ، ص ٢٠٧٠

المغول الكبرى (١٢) . ويهمنا هذا الاشارة الى الجانب الاسلامى في حياة هذا الفاتح الذى صوره لنا المؤرخون في صورة تاسية أخرجته أحيانا عن صورة السلم حسبما تالوا (١٣) ، ولم يذكروا لنا شيئا عن اعماله السلمية وعن جهوده في نشر الاسلام بين بعض شعوب المبراطوريته الكبرى .

فعلاوة على جهود تيمورلنك في نشر الاسلام بين البدو من المفول والنرك داخل امبراطوريته الواسسعة نراه يعمل على نشره في بلاد الهند وكشمير والتبت ، وكان تيمورلنك قد غزا شمالى الهند واستولى على دهلى عام وكشمير والتبت ، وكان تيمورلنك قد غزا شمالى الهند واستولى على دهلى عام ١٣٩٥ هـ / ١٣٩٥ من انطلق منها يبيد الهنود الوثنيين مما جعل توماس أرنولد يقول أن غزوته لتلك البلاد اتسمت بطابع الجهاد الديني مسنندا في ذلك الى ما قاله تيمورلنك عن نفسه بعد استيلائه على دهلى ، فقد دون يقول « لقد قضيت خمسة عشر يوما في دهلى بين مظاهر الفرح والنعيم ، اعتد مجالس البلاط الملكية وأتيم الاسمطة العظيمة ، ثم ذكرت أنني أتيت الى هندستان لشمن الحرب على الكفار ، وقد بارك الله هذه الحملة ، فجعل النصر حليفني والظفر يتبعني أني ذهبت ، ولقد انتصرت على خصومي وقتلت بعض مئات الالوف من الكفار وعبدة الأصنام ولطخت سيف الدعوة بدماء أعداء الدين ، الآن وقد تم لى هذا النصر المبين أشعر أنه لا يحق لى أن أخلد الى الراحة كبل أن أبذل جهدي لشين الحرب على كفار هندستان » (١٠)،

ولا شك أن حربه لهندستان على هذا النحو قد أضعفت من قـوة الديانة الهندوكية في شـمالى الهند وأفسحت الطريق لانتشـار الاسـلام في هذه المناطق سواء في عهده أم فيما تلا ذلك من عهود . ففي كشمير ازداد نفوذ الاسلام بعد أن أصـبح هذا الاقليم الكبير احدى ولايات أمبراطورية المغول في عهد (أكبر) ، كما قدم اليه كثير من رجال العلم مختارين أو فارين

<sup>(</sup>٦٢) ابن خلدون: نفس المصدر ، ج ٥ ص ١٠٨٢ ، ١٠٨٥ ، ١١٣٠ - ١١٣١ ، ١١٣١ ، ١١٣١ ، ١٦٣ - ٢٦٨ ، ١١٣١ ، ٢٦١ - ٢٦٨ ، ٢٦١ ص ٣٤ ، ٢٤٠ - ٢٤٠ ، ٢٢٠ - ٢٤٠ - ٢٤٠ . ٢٤٠ - ٢٤٠ . ٢٤٠ - ٢٤٠ . ٢٤٠ ص ٥٠ -- ١٥ .

<sup>(</sup>٦٤) شرف خان البدليسى: نفس المصدر ، ص ٥٦ ، أبو المحاسن: تنس المصدر ، ج ١١ ص ٢٦٧ - ٢٦٤ ، أرنولد: نفس المرجع ، ص ٢٨٧ . (٦٥) أرنولد: نفس المرجع ص ٢٨٧ .

من بطش تيمورلنك . ففى عام . ٧٩ه / ١٣٨٨م قدم الى كشمير شيخ يسمى سيد على الهمذانى كان قد آثار سخط تيمورلنك وخاف من بطشه ، ففر من همذان مع سبعمائة من اصحابه الى كشمير حيث اسسوا هناك اماكن للعبادة والتنسك فى جميع انحاء البلاد ، فلقيت دعوة الاسلام هناك رواجا كبيرا واعتنقه لذلك عدد كبير من الناس ، ومن هناك بدا الاسلام يزحف شهالا على يد تجار كشمير الذين كانوا قد اسلموا ، الى هضبة التبت (١٦) .

وقد أشاد بعض الكتاب بالجانب الاسلامي عند تيمورلنك وقالوا أنه كان مسلما متأثرا بالمدنية الايرانية الاسلامية وأنه كان عارفا بالفارسية الى جانب التركية ، وأنه لم يكن ملما بالاسلام من حيث هو عقيدة فقط ، بل كان واقفا على كثير من العلوم والفنون الاسلامية لدرجة أنه كان يشارك فلاسفة هراة وفقهاءها في محاوراتهم ويبذل العطاء الوفير لهم ولغيرهم من علماء المدن الأخرى وحتى لمن كان معهم على خلاف في الرأى ، مثال ذلك العالمان المشهوران : شمس الدين الفنارى ومحمد الجزرى اللذان بذل تيمورلنك جهده لكسبهما الى صفه وبالغ في استرضائهما رغم ما كان يعلمه من شدة عدائهما له بعد أن كانا قد وقعا في أسره (١٧) .

وقد بذل تيمورلنك جهده ايضا في اثراء الحياة العلمية فانشا الكثير من المدارس والمساجد والجوامع والمراصد والزوايا والمكاتب وارتقت في عهده الحياة الفنية والصناعية على يد الصناع وارباب الفنون والحرف الذين حصل عليهم من البلاد الكثيرة التي فتحها والحقهم بخدمته وجلبهم الى سمرقند عاصمة المبراطوريته ، واصبح كلفا باعادة تعمير ما كان قد خربه من مدن في بسلاد ما وراء النهر وخوارزم حتى قال عنه بارتولد ان أعماله في التعمير لا تقل اثرا في نفوس معاصيره عن أعماله في التخريب والتدمير (١٨) .

وهذا التخريب وذلك التدمير الذي اشار اليه بعض المؤرخين كان في

<sup>(</sup>٦٦) المرجع السابق ، ص ٣٢٨ – ٣٣٠ .

<sup>(</sup>٦٧) بارتولد: نفس المرجمع ، ص ٢٢٦ ، ٢٣٠ ك فامبرى: نفس المرجع ، ص ٢٤١ .

آ(۱۸) ابن خلدون : نفس المصدر ، ج ه ص ۱۱۳۰ ، بارتولد : نفس المرجع ، ص ۲۲۱ ، عبد العزيز جنكيزخان تنفس المرجع عبد العزيز جنكيزخان تنفس المرجع ص ۸۰۰ ،

الواقع سمة من سمات الحروب التى كانت شائعة فى ذلك العصر سواء جاءت هذه الحروب على يد سلاطين المهاليك أم على يد غيرهم من سلاطين المفول والترك وكان كل فريق يرتكب فى أراضى خصمه الكثير من الأمور الشنيعة وكان كل ملك يتهم الآخر لهذا السبب بالكفر والمروق عن الاسلام ، فتيمورلنك أرسل الى سلاطين مصر يقول لهم « أكلتم الحرام وظلمتم جميع الأنام وأخذتم أموال الأيتام وقبلتم الرشوة من الحكام ... وقتلتم العلماء .. » ويستشهد على ذلك كله بآيات من القرآن الكريم ، ثم ينفى عن نفسه وأهله أنهم كفرة ، وأن الكفرة والفجرة كما قال فى رسالته هم سلاطين مصر (١٦). ويرد عليه سلطان مصر بقوله « وعندنا خبركم من حين خرجتم أنكم كفرة » (٧٠).

فالاتهامات ــ كما ترى ــ متبادلة ، ولذلك فانها لا تنفى صفة الاسلام عن أى منهما ، وكانت هذه الاتهامات شيئا مالوفا في تلك العصور ، فكل طرف يريد أن يرمى غيره بهذه التهمة حتى ينفر منه سائر المسلمين ويبتعدوا عن تأييده أو السير في ركابه ، وفي الواقع فقد كان هم تيبورلنك الأول هو توحيد المبراطورية المفول مرة اخرى ، وبالطبع فان ظهور قوة المفول والترك على المسرح السياسي مرة أخرى لابد أن يثير الدول المجاورة ؛ سواء كانت دولا السلامية أم غير السلامية ، وسواء كان تيبورلنك نفسه مسلما أم غير مسلم ، ومن هنا يقع الخالف وتحدث الاتهامات وتجرى المصادمات والحروب والمغزوات ، ومن ناحية أخرى فان تيبورلنك لم يكن في كل غزواته هــو والمغزوات ، ومن ناحية أخرى فان تيبورلنك لم يكن في كل غزواته هــو البادىء بالقتال والزحف بدافع المسيطرة والاحتواء ، بل ان بعض الأقاليم الاسلامية كانت تستدعيه ضيقا بظلم حكامها وفساد أحوالهم ، مثال ذلك المعلم أهله بغداد عندما كاتبوا تيبورلنك عام ١٣٩٥ه / ١٣٩٣م يحثونه على المجيء اليهم نظرا لظلم سلطانهم أحمد بن أويس ونساد أمره (١٧) .

ومهما كان الأمر فقد واصل الحكام التيموريون الذين اتوا بعد تيمورلنك سياسته في نشر الاسلام وفي توطيد أركان الثقافة الاسلامية . ومن أبرز هؤلاء الحكام في هذا الميدان محمد خان أمير مغالستان (تركستان الصينية). فقد كان هذا الحاكم حسن الاسلام نهج منهج العدل وسلك سبيل المساواة بين الناس،

<sup>(</sup>٦٩) أبو المحاسن : نفس المصدر ، ج ١٢ ص ٩١ ، . . .

<sup>(</sup>٧٠) المصدر السابق: ج١٢ ص ٥١ .

<sup>(</sup>٧١) المصدر السابق ، ج١١ ص ٣ ، ، } .

وظل يتبع هذه السياسة ويواصل جهوده في نشر الاسلام حتى اصبحت معظم القبائل المفولية التي تعيش في امارته تدين بالاسلام وخاصة بدو المفول الذين كان كثير منهم بعيدا عن الاسلام حتى مستهل القرن التاسع الهجرى / الخامس. عشر للميلاد ، وتوج هذا الأمير بذلك العمل ما فعله السلطان طرما شيرين والسلطان تغلق تيمور اللذان نشرا الاسلام بين سكان الحضر من المغول في ولايات آسيا الوسطى ، ويشير أرنولد الى أن محمد خان كان يتبع في نشر الاسلام بين بدو المفول حوالي عام ١٩١٩ه / ١٤١٦م وسائل العنف وأنه لم يتوان عن اتباع هذه الوسائل حتى أصبحت معظم القبائل المغولية في عهدد تدين بالاسلام ، ويعود ويناقض نفسه ويقول أنه يبدو أن هذه الوسائل لم يكن لها تأثير في حمل المغول كافة على قبول الاسلام بدليل أن هناك قبائل مغولية وخاصة في المناطق الشمالية ظلت تدين بغير الاسلام وذلك قرب نهاية القرن السادس عشر للميلاد ، وأن هذه القبائل تم تحويلها الى الاسلام على يد بعض الدعاة من الصوفية والدراويش من أمثال الشيخ (اسحاق ولى) الذي حول كثيرين الى الاسلام وباشر نشاطه لمدة اثنى عشر عاما في كاشغر وياركند وختن ، كما عنى أيضا بنشر الاسلام بين أمم القرغيز والقازاق .. حتى أسلم عدد كبير منهم (٧٢) .

وكان قد ظهر فى ذلك الوقت ، أى فى القرن السادس عشر ، عديد من الملاوات (جمع ملا) أو العلماء الذين كان لهم غضل كبير فى تدعيم الحركة الاسلامية وفى نشر الاسلام مدعمين فى ذلك جهود الحكام من المغول . من هؤلاء الملاوات مخدوم اعظم الذى يسمى عادة باسم (مولانا خوجاقى قاشانى) والذى كان تلميذا فى عهد التيموريين للخواجه عبد الله احرار . وكان هذا الملا تقيا ورعا ظهرت على يديه كثير من المعجزات ، مما جعل أمراء عصره يعاملونه باحترام كبير ، وجعل كثيرا من الوثنيين يعتنقون الاسلام على يديه ، ومازالت متبرته التى دنهن بها عام ٩٩٩ه / ٢١٥١م فى سمرقند مزارا للناس حتى الآن (٧٢) .

<sup>(</sup>٧٢) أرنولد : نفس المرجع ، ص ٢٦٨ ، ٢٦٩ .

<sup>(73)</sup> Howorth : op. cit., v. 2, p. 741.

يمثل الملامخدوم اعظم وأولاده وطبقته من العلماء ظاهرة سياسية برزت على سطح الحياة في هذه البلاد وهي ازدياد نفوذ هؤلاء العلماء وتدخلهم في

وهكذا تواكب حكام المفول جنكيزخانيين وتيموريين في المسير على درب الاسلام وعملوا على نشره حتى عم معظم قبائل المغول سواء في الحواضر والمدن أم في القرى والأصقاع النائية وسواء في غيافي الصحراء أم عسلى ضفاف الأنهار ولم تلبث حياة هؤلاء المغول بدوا وحضرا أن تشكلت حسب دينهم الجديد وظهر ذلك في كثير من مظاهر حياتهم وأمورهم وأحوالهم مما يدلنا على حسن اسلام القوم وعلى عمق انفعالهم بهذا الدين واخلاصهم له .

### ٣ ... مظاهر الحياة الاسلامية عند مفول آسيا الوسطى:

ومظاهر الحياة الاسلامية عند مقول آسيا الوسطى كثيرة وعديدة ،

الشئون السياسية . وكانت الدولة التيمورية قد انتهت في بلاد ما وراء النهر وتركستان في ذلك الوقت ( القرن الخامس عشر للميلاد ) وحلت مطها الدولة الأوزبكية ، وبدأت بوادر الضعف تظهر في عهد هذه الدولة ، وقام النزاع بين العلماء الذين ازداد نفوذهم وبين الأمراء الجفطائيين المفول الذين كانوا تد استقلوا بتركستان واتخذوا كاشفر عاصمة لهم ، وانتهى هذا النزاع باستيلاء العلماء على السلطة وقامت في تركستان حكومة العلماء (الخوجات) منذ عام ١٠٩٩ه / ١٦٨٧م وانتهزت الصين هذه الفرصة وبدأت تزحف على هذه البلاد منذ أواسط القرن الثامن عشر وهزموا حكامها المتنازعين وبدأوا بستأصلون المسلمين بالقتل والاضطهاد والتشريد ، وظلوا على ذلك حتى حكموا كاشمفر أخيرا عام ١٢٩٥ه / ١٨٧٨م ، وبذلك استولت الصين على نركستان (الشرقية) . وكان الروس قد تمكنوا في نفس الوقت من الاستيلاء على تركستان الفربية (بلاد ما وراء النهر عام ١٢٨٥ه / ١٨٦٨م ، وخوارزم جام ١٢٩٣ه / ١٨٧٦م ، وتركستان عام ١٢٩٤ه / ١٨٧٧م ) . وفي علم ١٣٠٢ه / ١٨٨٤م استولوا على مدينة مرو وسرخس ٤ وبذلك تم للروس فتح تركستان الفربية وقضوا على ممالكها الاسلامية بعد حروب دامت ثلاثة قرون من الزمان ( ٩٨٩ - ١٣٠٢ه / ١٨٥١ - ١٨٨٤م ) ، اضطهد فيها قياصرة الروس المسلمين وحاربوا الاسلام حربا شعواء تماما كما فعلوا في ذولة المفول في بلاد القفجاق . ( انظر : عبد العزيز جنكيزخان : تركستان قلب آسيا ، ص ٨٢ ، ٩٣ ، ٩٦ ، ٩١١ ، ١١١ ) . ولما قابت الثورة البلشفية عام ١٩١٧م قام على انقاض هذه المالك الاسلامية ست جمهوريات سوفييتية اشتراكية واخذ الاسلام في هذه الجههوريات يواجه خطرا أشد واعتى وهو خطر الشيوعية التي تعادى جميع الأديان والملل والنحل .

انظر: أحمد رزقانه: الجغرافية السياسية ، ص ١٤٩ - ١٩١ .

منها أن هؤلاء المغول بعد أن اسسلموا واظبوا على اداء الشسعائر الدينية وخصوصا صلاة الجماعة في المساجد ، ولم يكن هذا العمل قاصرا على عامة المغول بل كان سلاطينهم يضربون المثل في ذلك للرعية ، فالسسلطان طرما شيرين كان يحرص على صلاة الجماعة في المسجد ، ويقول ابن بطوطة انه «كان يحضر معه الصلوات وذلك أيام البرد الشديد المهلك ، فكان لا يترك صلاة الصبح والعشاء في الجماعة ، ويقعد للذكر بالتركية بعد صلاة الصبح الى طلوع الشمس ، وياتي اليه كل من في المسجد فيصافحه ويشد بيده على يده ، وكذلك يفعلون في صلاة العصر » (٤٤) . ويعود السلطان بعد اداء الصلاة الى مجلسه في الاردو ماشيا على قدميه ، فيتقدم اليه الناس ويقدمون لسه شكاياتهم « فيقف لكل مشتك منهم صغيرا أو كبيرا ٤ ذكرا أم أنثي » (٧٠) ، وهي صورة لا تقل عما كان موجودا عند خلفاء الاسلام وملوكه العظام الذين وهي صورة لا تقل عما كان موجودا عند خلفاء الاسلام وملوكه العظام الذين كانوا يحرصون على الالتقاء المباشر بالناس سواء في المساجد أم في الطرقات ومجالس العلم والمواسم والأعياد .

وكان تفاعل سلاطين المغول وحكامهم يبدو واضحا في قيامهم بتطبيق الشريعة الاسلامية واخذ الناس بها ، وقد ادت الشدة في التطبيق الى حدوث قلاتل واضطرابات في بعض الأحيان خاصة وأن بدو المغول الذين كانوا يعيشون في الفيافي والصحارى كانوا بدوا رحلا لا تصل اليهم يد الدولة ، وكانوا يعيشون في ضوء السياق وقوانين البادية التى يعرفونها منذ دهور طويلة ، ولذلك مان هؤلاء البدو تمردوا في بعض الأحيان على سلاطينهم من المغول لهذا السبب ، وظهر ذلك في أواخر عهد طرما شيرين نفسه وادى الى عزله كما سبق القول ، ولكن هذا التمرد لم يدم طويلا ، اذ سرعان ما قام سلاطين المغول بتركيز جهودهم في نشر الاسلام بين هؤلاء البدو من المغول وخاصة في عهد السلطان تغلق تيمور والأمير محمد أمير مغالستان ، وظلل تطبيق الشريعة الاسلامية ساريا حتى في أيام التيموريين الذين كانوا يحرصون على ذلك كل الحرص لدرجة أن أحدهم وهو شاهرخ (شاه رخ ) بن تيمورلنك على ذلك كل الحرص لدرجة أن أحدهم وهو شاهرخ (شاه رخ ) بن تيمورلنك سلطان مسلم وخليفة للمسلمين ، وأبي أن يعترف بقوانين جنكيزخان (۷۷) .

<sup>(</sup>٧٤) ابن بطوطة: نفس المصدر ، ص ٢٤٧ .

<sup>(</sup>٧٥) المصدر السابق ، ص ٢٤٧ ، ٢٤٧ .

<sup>(</sup>٧٦) بارتولد: نفس المرجع ٤ ص ٢٣٤ .

وكانت ظاهرة التبرك بالأولياء والصالحين ظاهرة مالوغة عند سلاطين المفسول وعامتهم حتى قبل أن يسلموا ، فكانوا يأتون في عهد السلطان طرما شيرين لزيارة الزوايا ذات الأضرحة التي تضم رفات الأولياء والصالحين وصحابة رسول الله ( عليه ) ، فكانوا يزورون على سبيل المثال الزاوية التي تضم رفات قثم بن العباس ( رضى الله عنهما ) في سمر قند ، « وينذرون له النذور العظيمة ويأتون اليه بالبقر والغنم والدراهم والدنانير ، فيصرف ذلك في النفقة على الوارد والصادر ولخدام الزاوية والقبر المبارك » ، الذي كان في علوه ضريح فخم وقبة عظيمة مزينة بالرخام المجزع المنتوش بالذهب ، وبالقناديل المسنوعة من الفضة الخالصة ، وكان يخدم هذا الضريح أحد العباسيين ، كان قد قدم على السلطان طرما شيرين من العراق (٧٧) .

ومن الظواهر الأخرى التى تدل على عمق الاسلام فى تلوب المغول فى آسيا الوسطى هو تواضعهم الشديد للعلماء ، وقد بلغ من تواضع السلطان طرما شيرين لهؤلاء العلماء والمقتهاء والمشايخ والصوفية أن كلمتهم كانت تعلو كلمته ، وأنهم كانوا لا يخانون بطشه أو نفوذه ، بل أن وأحدا منهم كان يعنفه ويفلظ له القول حينما كان يعظه أثناء خطبة صلاة الجمعة ، وكان هذا السلطان لايستنكر ذلك ولا يستغربه عبلكان يتقبله بدموع الندم والتوبة (٧٨).

وقد أعطانا ابن بطوطة صورة جميلة لهذه الخلة التى اتصف بها هذا السلطان غيقول أنه « حضر صلاة العصر يوما ولم يحضر السلطان ، فجاء احد فتيانه بسجادة ووضعها قبالة المحراب حيث جرت عادته أن يصلى ، وقال للامام حسام الدين الياغى : ان مولانا يريد أن تنتظره بالصلاة قليلا ريثما بتوضأ ، فقام الامام المذكور وقال ما معناه : الصلاة لله أو لطرمشيرين » أثم أمر المؤذن باقامة الصلاة ، وجاء السلطان وقد صلى (الامام) منها ركعتين فم فصلى (السلطان) الركعتين الأخيرتين حيث انتهى به القيام وذلك في موضع قريب من نعال الناس عند باب المسجد ، وقضى ما فاته وقام الى الامام ليصافحه وهو يضحك ٤ وجلس امام المحراب بجوار الامام الشيخ وابن بطوطة ليصافحه وهو يضحك ٤ وجلس امام المحراب بجوار الامام الشيخ وابن بطوطة جالس بجانب الامام من الناحية الأخرى ، فوجه السلطان كلامه الى ابن بطوطة قائلا له « اذا مثعيت الى بلادك فحدث أن فتيرا من فقراء الأعاجم يفعل هكذا

<sup>(</sup>٧٧) ابن بطوطة : نفس المصدر ، ص ٢٥١ ، ٢٥٢ ، ٥٠٣ .

<sup>(</sup>۷۸) فامبرى: نفس المرجع ، ص ٢٠٠٠

مع سلطان الترك! » وكان هذا الشيخ يعظ الناس فى كل جمعة ويأمر السلطان بالمعروف وينهاه عن المنكر وعن الظلم ، ويغلظ عليه فى القول ، والسلطان ينصت لكلامه ويبكى (٧٩) .

وهذه الصورة التى رواها لنا ابن بطوطة لا شك انها بالغة الدلالة على مدى تقدم الحركة الاسلامية بين مغول آسيا الوسطى وعلى مدى انفعال هؤلاء المغول بالاسلام وتقاليده وعلى مدى النفوذ الذى وصل اليه المشايخ والعلماء فى تلك البلاد . وهناك صورة لا تقل هى الأخرى روعة وتعبيرا عن هذه المعانى كلها رواها لنا فامبرى عن احد الحكام التيموريين وهو السلطان احمد ميرزا حيث يقول أن هذا السلطان كان مثالا للحاكم التيمورى الذى يحترم المشايخ والعلماء ، وقد بلغ من احترامه وتوقيره لشيخه خواجه عبد الله انه كان يجلس فى حضرته على ركبتيه خافض الراس ، والتزم هذا الوضيع ذات مرة وهو يعانى الما شديدا فى ركبته بسبب قطعة عظم حادة تصادف وجودها حيث كان يجلس ، ولم يرد أن يبعدها حتى لا يبدو وكأنه منشغل عن كلام الشيخ (٨٠) .

وصورة ثالثة لا تقل دلالة عن الصورتين السابقتين رواها لنا هورث Howorth عن الشيخ قاسم عزيزان (ت ٩٨٩ه / ١٥٨١م) الذي كان له احترامه الكبير في بلاد ما وراء النهر حتى انه عندما علم أحد الحكام المتحاربين بنية هذا الشيخ في زيارته لحثه على وضع حد لهذه الحرب ، بادر هذا الحاكم بالذهاب الى ذلك الشيخ وهو عارى الراس ويلف حول عنقه حبلا ربطت نهايته في حصان ، وهو الخان العظيم الحاكم لأقطار كثيرة ، ولما ساله الشيخ عن ذلك عندما تقابلا ك أجابه ذلك الخان بانه اراد ان يعاقب نفسه بالسير على هذه الصورة حتى يصل الى الخانقاه (الزاوية) الخاصة بالشيخ الذي يجب أن يهشي الناس اليه لا أن يهشي هو الى احد حتى ولو كان المشي الناس اليه الله النه الكاله الكاله الدخان الواله الله الخان الماله الى الخان الواله الله الخان الواله الكاله الخان الماله الى الخان الماله الى الخان الواله الله الخان الماله الى الخان الواله الله الخان الواله الله الخان الواله الله الخان الماله الله الخان الواله الله الخان الواله الماله الى الخان الواله الله الخان الواله الماله الهاله الخان الواله الله الخان الماله الله الخان الواله الماله الهاله الخان الماله الهاله الخان الواله الماله الهاله الخان الماله الماله الخان الواله الماله الماله الهاله الخان الماله الهاله الخان الواله الماله الهاله الخان الماله المال

ولم يكن حب سلاطين المفول في آسيا الوسطى لعلماء الاسلام قاصرا

<sup>(</sup>٧٩) ابن بطوطة : نفس المصدر ا ص ٧١٧ ، ٢٤٨ .

<sup>(</sup>۸۰) فالمبرى: نفس المرجع ، ص ۲۷۷ .

<sup>(81)</sup> Howorth: op. cit., v. 2, p. 742.

على احترامهم والتواضع الشديد لهم ، بل تعدى ذلك الى مشاركتهم في الاشتغال بالعلم أو الاحتفاء به وبمجالسه انقد وصلنا عن بعضهم مثل السلطان أولوغ بك بن شاهرخ بن تيمورلنك ( ٨٥٠ ــ ١٥١ ه / ٢١١١ ــ ١١٤١م ) أنه كان متأثرا بالحضارة الاسلامية والمدنية الايرانية اكثر من جده تيمورلنك لدرجة أنه ماقه في كامة الاتجاهات الدينية والعلمية والعمرانية التي اشتهر بها هذا الجد ، فلم يقتصر أولوغ بك على لقاء العلماء وحضور مجالسهم كما كان يفعل جده تيمورلنك ، بل كان يشتغل هو نفسه بالعلم عامة وبعلم الهيئة ( الفلك ) خاصة ، وهو من هذه الناحية نموذج نادر في التاريخ الاسلمي للحاكم العالم ، حتى كان معاصروه يشبهونه في هذه الناحية بالاسكندر المقدوني تلميذ أرسطو . وتعتبر كتب أولوغ بك وكتب خلفائه الأقربين في علم الهيئة بأنها آخر ما وصل اليه المسلمون في موضوعها . وقد اتخذ هذا السلطان من بين أصحابه من الترك تلميذا له وخليفة في هذا العلم وهو على قوشجى الذي توفى عام ٨٧٩ ه/ ١٤٧٤م . وجدير بالذكر أن هذا السلطان وهذا العالم وغيره من العلماء لم يحاولوا أن يكتبوا بالتركية ولكنهم حرروا ما كتبوه بالفارسية والعربية (٨٢) ، مما يدل على مدى تشربهم لعلوم الاسلام المدونة في معظمها بهاتين اللغتين في ذلك الحين .

وهكذا شسارك السسلاطين والأمراء العلماء في ميدان البحث العلمي لا يضيرهم في ذلك أن يكونوا دونهم في الثقافة والعلم ، ولقد ترك لنا (على شيرنوائي في كتابه (مجالس النفائس) ثبتا بأسماء الأمراء التيموريين المشتغلين بالعلم والأدب ك فكان منهم شاهرخ ميرزا الذي كان ينظم الشعر بالفارسية والتركية على السواء (٨٢) ، كما أنه كان من أعظم الحكام التيموريين في فنون الكتب ورعايتها ، اذ جمع لذلك الفنانين من كافة أنحاء دولته وأقام لهم معهدا علميا ومكتبة عظيمة في هراة ، حيث تعاون الوراقون والنساخ والمذهبون وقصاصوا الورق وصانعو الأصباغ والمصورون والمجلدون في انتاج مجموعة من أروع الكتب التي ظهرت في العالم وقتذاك (٨٤) .

وكان من نتيجة احترام سلاطين المفول للعلماء ورفيع مكانتهم ومشاركتهم

<sup>(</sup>٨٢) بارتولد: نفس المرجع ، ص ٢٣٧ ، ٢٣٧ .

<sup>(</sup>۸۳) مامبری: نفس المرجع ، ص ۲۸۵ .

<sup>(</sup>۸٤) أربرى: نفس المرجع ، ص ۱۸۸ .

في حب العلم وعقد مجالسه والاشتفال ببعض فروعه أن ظهرت أسرات تتوارث العلم وتتوارث المناصب الدينية في بلاد ما وراء النهر . مثال ذلك أسرة ستاجى وأسرة خاوند . ومؤسس الأسرة الأولى هو جمال الدين ستاجى الذي كان فقيها وشاعرا صوفيا ، استوطن خجنده عام ١٢٣٨ / ١٢٣٠م ومات بها عام ١٢٤٠م / وكانت الاسرة الثانية تقطن بخارى واشتهر من أبنائها مولانا كمال الدين ابن العالم والمفتى المشهور الأمير شمس الدين خاوند صاحب كتاب « منهاج المذكرين » وهو كتاب قيم في التراجم ، وله كذلك عدة دواوين من الشعر ، وبعد موته عام ١٢٢ه / ١٢٢٢م ظل أبناؤه يتوارثون مكانة والدهم وجدهم في العلم ، ومن أشهرهم فخر الدين والملا تاج الدين العالم مكانة والدهم وجدهم في العلم ، وما كتاب « بستان المذكرين » (١٨٥٠) .

وقد نتج عن احترام سلاطين المفول للعلماء ورفع مكانتهم نتيجة اخرى وهى ازدهار العلوم الاسلامية وخاصة العلوم الدينية وراجت كتب الحديث بصفة خاصة ك وقام السلاطين والأمراء تدفعهم غيرتهم الدينية لرعاية هذه الحركة الروحية لا يألون جهدا في ذلك (٨١) ، وقاموا بالتمكين لهذه الحركة بالاكتار من بناء المساجد والزوايا والمدارس .

والواقع أن ظاهرة بناء المساجد والزوايا والمدارس من أحسن الظواهر الاسلامية وأروعها في مملكة جغطاى في آسيا الوسطى وفي غيرها من ممالك المغول في ايران وبلاد القفجاق ، وهي دليل واضح على مدى الانفعال العظيم والعميق بالاسلام وتقاليده ، فقد كان كل سلطان من سلاطين مملكة جفطاى يتخذ لنفسه مسجدا أينما قام ، سواء كانت اقامته في العاصمة أم في الأردو أي في معسكره الذي كان يقيم فيه أحيانا خارج العاصمة والذي كان يسمى بالمحلة ، وكان أمراء المغول يسيرون على سياسة سلاطينهم فيتخذ كل منهم لنفسه هو الآخر مسجدا ، وقد أقام أبن بطوطة قرب مسجد الأمير تقبغا نائب السلطان طرما شيرين عندما كان هذا السلطان غائبا عن محلته في رحلة صيد (٨٧) ، ويفيدنا أبن بطوطة أيضا بأن أحد الأمراء في عهد طرما شيرين

<sup>(</sup>۸۵) فامبرى: نفس المرجع ، ص ۲۰۳ .

<sup>(</sup>٨٦) المرجع السابق ونفس الصفحة .

<sup>(</sup>۸۷) ابن بطوطة : نفس المصدر ، ص ٢٤٦ .

عمر نحوا من اربعين زاوية في عمالته ووفر فيها الطعام والشراب لأنه كان محبا للاسلام والمسلمين (٨٨) .

وفي عهد تيمورلنك وخلفائه بلغت النهضة المعمارية الاسلامية الذروة ٤ وتعتبر منشاته العلمية والدينية من أهم المظاهر الدالة على حسن اسلامه ورعايته للاسلام والمسلمين في امبراطوريته الواسعة . والأمثلة الدالة على ذلك كثيرة ، منها تلك القية الفخمة وذلك الضريح العظيم الذي أنشأه تيمورلنك على قبر الولى التركي أحمد اليسوى بمدينة تركستان (٨٩) ، والمدارس التي أمر ببنائهافي تبريز وبخارى وبغداد وغيرها من المدن وأوامره باجراء الأرزاق عليها ، ولاتزال بقايا هذه المدارس تثير دهشة زوار بخارى حتى اليوم ، ولقد جعل تيمورلنك من نفسه مثالا يحتذى في هذا المضمار ، ولذلك أخذ فريق من أبناء أسرته ومن الوزراء النبلاء يتنافسون فيها بينهم في بناء المدارس والمساجد ودور الشنفاء ( المستشنفيات ) واجراء الأرزاق عليها حتى أننا لا نجد مناصا من القول بأن النهضة الفكرية في آسيا الوسطى كانت من ثمار عهد تيمورلنك ومن الخدمات التي أداها لبلاده (٩٠) ، فاليه يعود الفضل في اشاعة الاهتمام الجدى بالحركة العقلية والعلمية فيامبر اطوريته الواسعة حتى بلغ بذلك العنصر التركي المفولي درجة من العزة لم يعرفها من قبل ، وحتى شبهدت بلاده قبيل وماته نهضة عقلية لا تنكر في ميداني العلم والدين (٩١) . واليه يعود الفضــل أيضا في العناية بمسقط راسه مدينة (كش ) (٩٢) حتى جعل منها بالفعل قصبة آسيا الوسطى الثقافية ، وصارت قبلة العلم والأدب في عصره ، فقد جلب اليها العلماء من مدارس خوارزم المشهورة ، والأساتذة من بخارى وفرغانة ، كما

<sup>(</sup>٨٨) المصدر السابق ، ص ٢٤٩ ٠

<sup>(</sup>۸۹) بارتولد : نفس المرجع ، ص ۲۲۷ ، مامبری : نفس المرجع ، ص ۲۵۰ .

<sup>(</sup>٩٠) غامبرى : نفس المرجع ، ص٢٥٠ ، ٢٥٧ ك عبد العزيز جنكيزخان: نفس المرجع ، ص ٨٠ .

<sup>(</sup>٩١) فامبرى: نفس المرجع ، ص ٢٥٤ ، ٢٥٥ .

<sup>(</sup>۹۲) كش قرية على ثلاثة فراسخ من جرجان ، وهى احدى مدن بلاد ما وراء النهر . انظر : ياقوت معجم البلدان ج } ص ١٦١ ، القلقشندى : ج ٤ ص ٤٣٥ .

أمر بنقل مكتبة باكملها فوق متون البغال من مدينة بروصة التركية في آسيا الصغرى الى مدينة سمرةند (٩٣) .

وقد استبرت هذه الروح تسيطر على خلفائه فاكثروا من بناء المدارس والزوايا والمساجد ، فالسلطان اولوغ بك بنى خانقاه قيل أن قبتها كانت أعظم قبة من نوعها في عصره ، ومدرسة انشأها في عام ٨٢٨ه / ١٤٢٤م وكان بها حمام مزين بالفسيفساء في ابدع صورة ٤ ومسجدا سمى بالمسجد المقطع ، لأن جدرانه وسقفه كانت تزينها جميعها نقوش وزخارف مصنوعة من الخشب المقطع ، وقلده في ذلك الأمراء والحكام ، مثال ذلك مير على شير الذي أقام بخراسان وحدها ما لا يقل عن ثلاثمائة وسبعين مسجدا ومدرسة ودارا للشفاء وقاعات للقراءة (١٤٤) . كما أسس السلطان أحمد ميرزا كثيرا من المسلجد والمدارس (٩٥) وقام الوزير قوقلتاش الملطان أحمد ميرزا كثيرا من المسلجد والمدارس (٩٥) وقام الوزير قوقلتاش المدرسة لا تزال في حالة بعناء مسجد في سمرقند ، وبنى عبد الله خان مدرسة لا تزال في حالة جيدة ، كما بنى عبد العزيز خان خانقاه فوق مقبرة الخواجه بهاء الدين على مقربة من بخارى ٤ وبنى أبو سعيد مدرسة في سمرقند ، الى غير ذلك من المساجد والمدارس والزوايا التى أذاعت الثقافة الاسلامية في بلاد جفطاى في السيا الوسطى (١٤) .

وهكذا انتشر الاسلام وانتشرت الثقافة الاسلامية والحضارة الاسلامية بين المغول في ممالكهم الثلاث: في بلاد القفجاق ، وفي بلاد ايران وآسيا الصغرى والعراق ، وفي آسيا الوسطى ، وتشرب المغول هذه الحضارة ورعوا علوم الاسلام ومعارفه بعد ان كانوا مدمرين لهذه الحضارة قاتلين لهذه

<sup>(</sup>٩٣) مامبرى : نفس المرجع ، ص ٢٤١ ــ ٢٥٠ .

<sup>(</sup>٩٤) المرجع السابق ، ص ٢٩٢ .

<sup>(</sup>٩٥) المرجع السابق ، ص ٢٦٦ .

<sup>(96)</sup> Howorth: op. cit., v. 2, p. 742.

العلوم وتلك المعرفة اثناء غزواتهم المدمرة ، وتحول هؤلاء المغول بالتدريج وفى فترة زمنية وجيزة لا تتجاوز النصف قرن الى حماة للاسلام بعد أن كانوا غزاة له وقاهرين لأتباعه ومعتنقيه مدمرين لبلاده وممالكه مسقطين لخلافته .

وحتى تكتبل الصورة ويتم الحديث لابد أن نعرض لدولة المغول الرابعة في بلاد الصين والخطا ولموقفها من الاسلام ، وهل حتق فيها الاسلام نصرا كبيرا كما حدث في المالك الثلاث التي تحدثنا عنها حتى الآن ، أم أن البوذية هي التي فازت بالجولة في تلك البلاد ؟ .

# الفصيك للسيادين

# الاسلام ومغول المسين والخطا

كانت مملكة المغول في بلاد الصين والخطا (۱) مملكة هامة ، فقد احتوت على مدينة قراقورم عاصمة الامبراطورية المغولية بممالكها الأربع التى انقسمت اليها ، وفي جهاتها تقع بلاد المغول وهم خالصة التتار ، كما أنها كانت مسقط رأس جنكيزخان (۲) وبها أقام وأقام من أتى بعده من الخوانبن العظام الدبن كان يدين لهم الايلخانات في الممالك الثلاث بالطاعة ، وكانوا يعينون من قبلهم في نطاق التقسيم الذي أوصى به جنكيزخان قبيل وفاته ، وظل هذا الأمر معمولا به بعد وفاة جنكيزخان فترة ليست بالطويلة ، أذ أنه بعد اعتناق اليخانات الممالك المغولية الثلاث في أيران وآسيا الوسطى وبلاد القدجاق الملاسلام انقطعت الصلة بينهم وبين الخوانين العظام في قراقورم ، واندمج المغول في كل مملكة في سكانها وأهلها الأصليين وصاروا شعبا واحدا .

وقد حدث نفس التطور في خانية المغول في بلاد الصين والخطا . فقد اندمج المفول هناك في السكان المحليين واعتنق معظمهم البوذية ، وظل بعضهم يعبدون الاصنام او الشمس (٢) ، واعتنق آخرون قليلون الاسلام وخاصة في غربي الصين وشمالها متأثرين في ذلك بمغول آسيا الوسطى التي كانت تصاقبهم وتتصل بهم من الناحية الجغرافية والثقافية والتجارية ، ومتأثرين أيضا ببعض وزرائهم المسلمين وببعض جندهم الذين كانوا يدينون بالاسلام . ذلك أن جنكيزخان اعتمد هو وخلفاؤه من بعده على الأويفور الشرقيين للهوهم من الترك المسلمين لها دارة شئون بيت المال ، واتخذوا منهم حجابهم .

<sup>(</sup>١) انظر ما سبق أن ذكرناه عن بلاد الخطأ ، ص ١٧ ، حاشية (٥) .

<sup>(</sup>٢) القلقشندى: نفس المصدر ، ج ٤ ص ٨٠٤ ، ٨١١ .

وعمال دواوينهم ، واستعار منهم جنكيزخان أبجديتهم التى طوعت لغة المغول. للكتابة (٤) . وبذلك صار تأثير الأويغور المسلمين على المغول عظيما ، وخاصة من الناحية الثقافية ، ولا شك أن هذا التأثير كان مفيدا في تحويل بعض المغول الى الاسلام .

وبجانب الأويغور المسلمين ، فقد استعان جنكيزخان بثلاثة من المسلمين الآخرين كانوا من أشد الناس اخلاصا له ، وهم جعفر خوجا ، وحسن ، ودانشمند الحاجب ، كما اتخذ من تاجر خوارزمى يدعى محمود يلواج مستشارا له ووزيرا ، واتخذ أيضا جنده من جميع الملل والأمم التى غزاها ، فضم جيشه كثيرا من الترك والأغفان والفرس المسلمين (ه) ، وكان لهؤلاء الجند أثرهم على زملائهم من جند المغول الوثنيين فأسلم بعضهم .

وقد سار ابنه توبیلای خان ( ۲۰۸ – ۲۹۳ه / ۱۲۱۰ – ۱۲۹۱م ) علی سیاسته فاتخذ کثیرا من الموظفین من الایرانیین المسلمین کے فنشروا الاسلامی فی الصین (۱) ، مثال ذلك أحمد البناكتی Fanakti (اهاما بالصینیة) وهو أحد مواطنی مدینة بنکث التی تقع قرب طشقند ، وقد عینه قوبیلای خان وزیرا للمالیة وظل یشنغل هذا المنصب طوال عشرین عاما (۷) ، کما عین هذا الخان أحد العرب الذین كانوا قد استقروا فی تلك البلاد واتخذ اسمه صینیا هو ( بوشو شنغ ) تاضیا ، کما عین عربیا آخر یسمی ( شوقنغ ) مساعدا لرئیس وزرائه ، وتتناثر فی مختلف الكتب والابحاث التاریخیة اسماء مشل عبد الرحمن الذی اختیر رئیسا لبیت المال وخول حق تقدیر الضرائب مثل عبد الرحمن الذی اختیر رئیسا لبیت المال وخول حق تقدیر الضرائب المنروضة علی الصین ، وقطب الدین ( توتنغ ) الذی كان وزیرا للملكة عام المنروضة علی الصین ، ویذکر الرحالة الایطالی مارکو بولو فی مذکراته انه التقی

Saunders: op. cit., p. 124, Prawdin: op. cit., p. 332.

<sup>(</sup>٤) فامبرى : نفس المرجع ، ص ١٦٣ .

<sup>(</sup>٥) ستودارد: حاضر العالم الاسلامي ، ج ٢ ص ٢٣٨ ــ ٢٤٦ ، فهمي هويدي: الاسلام في الصين ، ص ٦٢ ، ارنولد: نفس المرجع ، ص ٣٣٢ .

<sup>(</sup>٦) ستودارد : نفس المرجع ، ج ٢ ص ٢٣٨ ـ ٢٤٦ ، Saunders : op. cit., p. 124.

<sup>(</sup>۷) القلقشندى : نفس المصدر ، ج ، ص ۳۷ ، فهمى هويدى : نفس المرجع ص ٦٤ ،

في الصين عام ٢٩٦ه / ٢٩٦١م باثنين من كبار المهندسين المسلمين ، همة على الدين الموصلى (نسبة الى الموصل بالعراق) واسماعيل الهروى (نسبة هراة في انفانستان الآن) ، ويذكر أن الأمير جهاندار (سيانتا بالصينية) دخل القليم يونان Yunnan عام ٢٨٦ه / ٢٨٢٨م ومعه قائدان مسلمان أحدهما ناصر الدين بن عمر (ناسولا تنغ) (٨) ٤ وهناك غير هؤلاء كثير من المسلمين الذين لمعوا في سماء الصين أثناء حكم المغول لها ، وكان من أشهر هؤلاء جميعا رجل يعرف بالسيد الأجل (١) .

والسيد الأجل من اشهر الوزراء والحكام الذين دخلوا في خدمة المغول وكان لهم اثر كبير في نشر الاسلام في غربي الصين وخاصة في مقاطعة يونان وهذا الرجل سيد شريف من آل البيت من بخارى اسمه شمس الدين عمر ويسميه الصينيون (هيان يانغ فانغ) وكان قد دخل في خدمة جنكيزخان (٦٠٢ – ١٢٠٨ – ١٢٠٨ م) وقدم له الف فارس ونصح له وكان مخلصا في ولائه له وللمغول ، فأكرمه جنيزخان وجعله ضمن بطانته فارتقى شأنه وتولى المناصب العالية (١٠) ، فعينه أوكتاى بن جنكيزخان ( ٦٢٥ – ١٣٦٩ م) وتولى المناصب العالية (١٠) ، فعينه أوكتاى بن جنكيزخان ( ١٢٥ – ١٣٦٩ م) من استدعاه الى خان باليق ( بكين الحالية ) وعهد اليه بمنصب كبير ، ولما تولى الخانية منجو خان ( ١٤٥ – ١٥٥ م) عهد الى السيد تولى الخانية منجو خان ( ١٤٥ – ١٥٥ م) عهد الى السيد الأجل بادراة ست نظارات أو ادارات بالاشتراك مع صيني آخر ، ولما تولى

<sup>(</sup>A) فهمى هويدى : نفس المرجع ، ص ٦٤ ــ ٦٦ ، أرنولد : نفس المرجع ، ص ٣٣٥ .

<sup>(</sup>٩) السيد الأجل كان لقبا يطلقه أهل الهند والسند وتركستان على الاشراف ، وهو يعادل لقب النقيب ، أى نقيب الاشراف عند أهل مصرر والشام والعراق ، ولقب الطاهر في أيران .

انظر : ابن بطوطة : رحلته ، ص ٢٥٨٠ .

والسيد الأجل البخارى كان من أهل بخارى الذين كانوا قد هاجروا من بلاد ما وراء النهر منذ زمن بعيد قرارا من السلاجقة الى بلاد المسين والخطاء وحملوا معهم الاسلام الى المملكة الوسطى في الصين ، ونتج عن ذلك أن اقليم يونان الجبلى تحول الى الاسلام . انظر :

Saunders : op. cit., pp. 183-184.

<sup>(</sup>١٠) ستودارد: نفس المرجع ج ٢ ص ٢٣٠ ٠

السلطة توبيلاى خان ( ١٥٨ – ١٩٦٩ م / ١٢٦٠ م ) عهد اليه بادارة بيت مال الامبراطورية ثم عينه وزيرا له وجعله عضوا في مجلس أمانة السر الأعلى ثم تولى ادارة ولاية يونان Yunnan الخربة التى تقع في جنوبى الحدين بعد فتحها وضمها الى مملكة المفول ، فعمرها السيد الأجل وبنى فيها المدارس والطرق والجسور والسدود وازال المفارم والمظالم وبنى فيها مساجد المسلمين ، ويعود دخول الاسلام بشكل مؤثر في هذه المقاطعة الى عهد هذا الرجل والى عهد ابنه نصير الدين (١١) حتى وجدنا جميع سكان مدينة تاليفو ulable عاصمة مقاطعة يونان مسلمين في بدايسة القسرن الثامن الهجرى / الرابع عشر للميلاد (١٢) ، نتيجة لاعتناء السيد الأجل بالتمكين للاسلام والمسلمين في هذا الاقليم حتى نسبت الروايات الماثورة في الصين هذا الرجل الى المفول وقالت عنه أنه كان مغوليا مسلما (١٢) مما اتاح له هذه الفرصة في نشر الاسلام .

ولا زال الصينيون يتغنون بأعمال السيد الأجل وخدماته حتى اليوم . وعندما مات هذا الرجل الشمير عام ١٦٩ه / ١٢٧٠م (١٤) عم الحزن بلاد الصين بأسرها ، وصدرت أو امر الحكومة المغولية الصينية بعد ذلك عسمام ١٨٠٨ه / ١٤٠٥م بتأليف سيرة للسيد الأجل بقلم (تشينغ هو ) ، كما القاموا لله تمثالا في هيكل الحكماء (البائيون) في عاصمة مقاطعة يونان باسم الأمير (هسين يانج) وهو لقب السيد الأجل عند الصينيين (١٥) .

وقد ترك السيد الأجل خمسة اولاد وتسعة عشر حفيدا تداولوا الامارة والحكم جميعا ، ولا تزال اعقابهم معروفة في بلاد الصين حتى بداية القرن الحالى . وقد صار ابنه نصير الدين ( ناسولا ينغ بالصينية ) وزيرا للدولة ثم واليا على شنسى ثم مقاطعة يونان ومات سنة ٢٩٢ه / ٢٩٢م ، كما صار ابنه الثانى حسن قائدا عاما لجيوش ( كوانغ تونغ ) ، وصار الابن

<sup>(</sup>۱۱) أرنولد: نفس المرجع ، ص ٣٣٥ ، ستودارد: نفس المرجع ج ٢ ص ٢٣٠ ، ٢٣١ - ٢٣٨ ء

<sup>(</sup>١٢) أرنولد : نفس المرجع ، ص ٣٣٦ .

<sup>(</sup>١٣) ستودارد: نفس المرجع ، ج ٢ ص ٢٤٦ .

<sup>(</sup>١٤) أرنولد : نفس المرجع ص ٣٣٥ .

<sup>(</sup>١٥) ستودارد : نفس المرجع ، ج ٢ ص ٢٧٢ ؛ فهمى هويدى : نفس المرجع ص ٢٧٢ ؛ فهمى هويدى : نفس المرجع ص ٢٧٢ .

الثالث حسين وزيرا للدولة ثم واليا على ولاية (كيانغ سى) ثم على يونان بعد موت أخبه نصير الدين ، والرابع شمس الدين مديرا عاما لمقاطعة (كييت تشانغ) بولاية (كيانغ سى) ، وصار الخامس مسعود وزيرا ثم واليا على مقاطعة يونان . وقد تعاقب أحفاد السيد الأجل على حكم هذه المقاطعة وكان من أشهرهم (بايان فنتشان بن نصير الدين) الذي رمم المسجد الأعظم في (سينغان فو) وحصل من الامبراطور عام ٧٣٦ه / ١٣٣٥م على الاعترافيه بأن الدين الاسلامي هو « الدين الحق الخالص » ، وهو اسم ظلل الاسلام يحمله حتى القرن العشرين (١٦) .

ولا شك أنه كان للسيد الأجل وأولاده وأحفاده أثر كبير في نشر الاسلام في مقاطعة يونان في جنوبي الصين وفي نشره في غربها وفي نواحي أخرى من من تلك البلاد . ذلك أن سائر العمال والحكام كانوا يقتدون بسيرته ويتباهون بأعماله (١٧) . غفي مقاطعة كانسو في غربي الصين انتشر الاسلام بصورة كبيرة ، وقد دخلها الاسلام قبل عصر المغول على يد الأويغور الذين كانوا يسكنونها ثم على يد أهالي تركستان الشرقية المسلمين ، وعلى يد المغسول الذين بقوا هناك من عهد تيمورلنك . وبهذا صارت أغلبية السكان تدين بالاسلام في هذا الاقليم من مملكة الصين وبلغت أعداد المساجد هناك بالمئات ، وكثيرا ما كان هؤلاء المسلمون الصينيون يأخذون أولاد الفقراء من الوثنيين ويربونهم على الاسلام خصوصا عند حدوث المجاعات الشديدة (١٨) . "

وقد جاب الشريف تاج الدين حسن بن الجلال السمرةندى — وهو تاجر من سمرةند — بلاد الصين في النصف الأول من القرن الثامن الهجرى / الرابع عشر للميلاد والمادنا بأن المسلمين كانوا يتمتعون في بلاد الصين في عهد المغول بمنزلة احتماعية سامية ، مكانوا يحظون بالاحترام والتكريم لدرجة انه اذا قتل وثني مسلما كان الوثني يقتل هو وأهل بيته وتنهب أموالهم ، وأن قتل مسلم وثنيا كان لا يقتل به ، بل يطالب بديته التي كانت لا تزيد عن تقديم

<sup>(</sup>١٦) أرنولد : نفس المرجع ، ص ٣٣٥ ، ستودارد : نفس المرجع ج ٢ ص ٢٣٣ .

<sup>(</sup>۱۷) ستودارد : نفس المرجع <sup>٤</sup> ج ٢ ص ٢٣٢ ٠

<sup>(</sup>١٨) المرجع السابق ، ج ٢ ص ٢٢٦ ، ٢٢٧ - ٢٣٨ .

حمار لورثة القتيل (١٩) . كما المادنا ابن بطوطة الذى رحل الى تلك البلاد في شهر صفر عام 78  $\times$  78 م بهذه الحقيقة وأشار الى ان المسلمين كانوا معلا مكرمين ومحترمين وأنهم كانوا موجودين في كل مدن الصيين ، وأنه كانت لهم أحياء خاصة بهم داخل تلك المدن  $\times$  وكان لهم في كل حى أو مدينة مساجد وقضاة وشيخ للاسلام « تكون أمور المسلمين كلها راجعة اليه » ( $^{(7)}$ ) ، رأى ابن بطوطة ذلك بنفسه في مدينة الزيتون ( $^{(7)}$ ) ، وصين كلان ( $^{(7)}$ ) ، وقتجنفو ، والخنسا ( $^{(7)}$ ) ، كما رأى الزوايا التى كانت في ههذه المدن ، والتى كانت تحظى بأوقافى يصرف منها على أهل الزاوية وعلى الغرباء الوالمدين من المسلمين ( $^{(7)}$ ) .

وقد اشار هذا الرحالة أيضا الى أن الغناء كان يتم هناك باللغة الصينية والعربية والفارسية (٢٥) ، مما يشير الى وجود تأثير اسلامى فى تلك البلاد وان كان هذا التأثير قليلا أو محدودا حتى أن هذا الرحالة المسلم أبدى ألمه لما رأى من غلبة الكفر بها ، « والمناكير الكثيرة » التى كان يراها عندما يخرج من منزله حتى انه قرر الا يغادر هذا المنزل الالضرورة (٢٦) .

ومما تجدر الاشارة اليه في هذا المقام أن التجار العرب وغيرهم من

<sup>(</sup>۱۹) التلقشندى : نفس المصدر ، ج ٤ ص ٨٦٤ ، فهمى هويدى : نفس المرجع ص ٧٠ .

<sup>(</sup>٢٠) أبن بطوطة : نفس المصدر ، ص ٣٥٥ ، ١١٤ ، ١١٨ .

<sup>(</sup>۲۱) مدینة الزیتون هی ما تسمی باسم (تسی تون ) أو تشیو انتشو ) آلان ، ویتول ابن بطوطة أن هذا الاسلام (الزیتون) لم یطلق علیها لأن بها زیتون ) فالزیتون لیس بها ولا بجمیع بلاد الصین والهند ) ولکنه اسم وضع لها ، انظر : ابن بطوطة : نفس المصدر ، ص ۱۱۷ ) فهمی هویدی : نفس المرجع ص ٥٤ ،

<sup>(</sup>۲۲) صبن كلان اسم يطلق على مدينة تسمى باسم صبن الصين . انظر : ابن بطوطة : ص ۱۸ ؟ ، فهمى هويدى : ص ۵۷ .

<sup>(</sup>٢٣) مدينة الخنسا هي مدينة قانصوه عند العرب وتسمى الآن باسم هانج تشوفو . انظر : فهمي هويدي : نفس المرجع ، ص ٧٧ .

<sup>(</sup>٢٤) ابن بطوطة : نفس المصدر ، ص ١٨٤ - ٢١١ .

<sup>(</sup>٢٥) المصدر السابق ٤ ص ٢٢) .

<sup>(</sup>٢٦) المصدر السابق ، ص ٢٠) .

تجار المسلمين الذين تواهدوا على بلاد الصين وسكنوا مدن الصين الساحلية بالذات قبل الفزو المغولى لتلك البلاد في القرن الثالث عشر للميلاد لم يقوموا بنشاط يذكر في نشر الاسلام في بلاد الصين حتى أتى الفتح المغولى لتلك البلاد وتمخض عن حركة هجرة واسعة النطاق هاجر فيها كثير من المسلمين عسلى اختلاف قومياتهم من عرب وفرس واتراك وغيرهم الى الامبراطورية الصينية تجارا أو موظفين ومعلمين أو أسرى حرب ، واستقر عدد كبير منهم في هذه البلاد بصفة دائمة وتزاوجوا من نساء صينيات ، فكان لهم تأثيرهم في تحويل بعض الصينيين والمغول الى الاسلام ، وخاصة في مقاطعات الفرب والشمال والجنوب وبالذات في مقاطعات هينكانج وكانسو ويونان التى كان أهلها مسلمين سنيين على المذهب الحنفي ومن أشد المسلمين تحسكا بالسنة (٢٧) ،

وعلى ذلك فان أباطرة المفول فى بلاد الصين لم يقنوا حجر عثرة أمام استمرار انتشار الاسلام فى هذه المقاطعات ، وتركوا الاسلام وشائه يتنافس مع ديانات الصين العديدة . ومع ذلك فلم يفز الاسلام بانتصار يذكر خارج نطاق المقاطعات التى اشرنا اليها ، وهى مقاطعات قليلة بالنسبة لبلاد كالصين ، وظل المسلمون فى هذه البلاد اقلية منذ عهد المغول وحتى اليوم ح

أما بلاد الخطا والتى تشمل شمالى الصين ومنفوليا فان بارتولد يقوله أنه لم يرد شيء عن الدعوة للاسلام فيها في عهد جنكيزخان رغم وجود كثير من التجار المسلمين في عاصمته خان باليق التى كانت تقع في هذه البلاد ، اند لا توجد الا رواية واحدة تدل على أن بعض المغول دخلوا في الاسلام وجنكيزخان على قيد الحياة ، فقد كان أخو زوجته وهو أحد زعماء الماركيت يحمل اسمة السلاميا فقد كان يسمى جمال خوجة (٢٨) ،

وعندما زار ابن بطوطة بلاد الخطاعام ١٣٤٣ه / ١٣٤٢م قال انسه « ليس بها أحد من المسلمين الا من كان حاضرا غير مقيم ، لانها ليست بدار مقام ، وليس بها مدينة مجتمعة ، وانها هي قرى وبسائط غيها الزرع.

<sup>(</sup>۲۷) ارنولد: نفس المرجع ، ص ۳۳۱ ، ۳۳۵ ، نفس المرجع ، دس ۱۷۱ ، ستودارد: نفس المرجع ، د ص ۲۰۱ ،

<sup>(</sup>۲۸) بارتولد : نفس المرجع ، ص ۱۵۵ ۰

والفواكه والسكر » (٢٩) . يفهم ذلك أيضا من كلام ابن بطوطة عن خان باليق حين زيارته لها ، اذ لم يشر الى جالية اسلامية تقيم بها ٤ فقط أشار الى اسم «الشيخ برهان الدين الصاغرجى الذى كان الخان قد قدمه علىجميع المسلمين في بلاد الخطا والصين وخاطبه بصدر جهان » (٢٠) ، ولا يستبعد أن يكون قد التف حول هذا الشيخ قلة من المسلمين لكنهم كانوا لا يشكلون جالية (٢١) ويبدو أن عدد المسلمين كان كبيرا في مدينة قراقورم التى اتخذها المغول عاصمة لامبراطوريتهم بعد تركهم لمدينة خان باليق ، فقد شاهد فيها ابن بطوطة بعض المسلمين اثناء تشييع جنازة احد الخوانين وقال أنه « لم يتخلف بطوطة بعض المسلمين اثناء تشييع جنازة احد الخوانين والكفار ، وقد لبسوا جميعا ثياب العزاء ، وهي الطيالسسة البيض للكفسار ، والثياب البيض للمسلمين » (٢٢) .

ولا شك انه كان لقرب هذه المدينة من تركستان اثر كبير كما سسبق القول في دخول التاثيرات الاسلامية اليها لدرجة انه في عهد اسرة (منج) التي حكمت بلاد الخطا والصين من عام ٧٧٠ه / ١٣٦٨م الى سنة ١٠٥٤ه / ١٦٢١م (٢٢) استعمل التقويم العربي ، اذ قام رجل يدعى الشيخ محمود بترجمة كتب التقويم العربية الى لفات الصين والخطا ، وظل هذا التقويم العربي الأصل معمولا به هناك طوال هذه الفترة (٢٤) . كما قدم مؤسس هذه الاسرة كثيرا من الامتيازات للمسلمين في بلاده ، وتدل كثرة المساجد التي بنيت هناك على انتعاش الاسلام خلال الفترة التي قضتها هذه الأسرة في الحكم (٣٥) .

ورغم هذا الانتعاش الذى حظى به الاسلام الى حد ما فى عهد المفول . في بعض بلاد الصين والخطا وانتشاره بين بعض المفول وغيرهم فى تلك

<sup>(</sup>٢٩) ابن بطوطة : نفس المصدر ، ص ٢٣ .

<sup>(</sup>٣٠) المصدر السابق ٤ ص ٢٣) .

<sup>(</sup>٣١) فهمي هويدي: نفس المرجع ، ص ٧٩ ٠

<sup>(</sup>٣٢) ابن بطوطة : نفس المصدر ، ص ٢٤ .

<sup>(</sup>٣٣) فهمى هويدى : نفس المرجع ص ٨٠ ، أرنولد : نفس المرجع ، ص ٣٣٦ .

<sup>(</sup>٣٤) ستودارد: نفس المرجع عج ٢ ص ٢٧٢ ٠

<sup>(</sup>٣٥) أرنولد: نفس المرجع ، ص ٣٣٦ .

البلاد ، الا ان خوانين المغول انفسهم لم يقدموا على اعتناقه ، وان كانت هناك اشارة غير مؤكدة تشير الى أن احد هؤلاء الخوانين قد اعتنق الاسلام فى النصف الأول من القرن الثامن الهجرى / الرابع عشر للميلاد ، اذ يقول العمرى الذى توفى عام ٩٧٩ه / ١٣٤٨م « ان صاحب الصين والخطا ووارث تخت جنكيزخان . . قد تواترت الآن الأخبار بانه قد أسلم ودان بدين الاسلام، ورقم كلمة التوحيد على ذوائب الاعلام ، وان صح وهو المؤمل ، فقد ملأت الأمة المحمدية الخافقين وعمت المشرق والمغرب وامتدت بين ضفتى البحر المحيط » (٢١) .

وهناك رواية اخرى اوردها توماس ارنولد يتحدث فيها عن أن أحد الملوك التيموريين وهو (الشاه رخ بهادر) بن تيمورلنك انتهز فرصة قدوم سفير صينى الى قصره في سمرتند عام ١٨١٥ه / ١٤١٢م وسلمه رسالتين لامبراطور الصين المفولى ، احداهما باللغة العربية والأخرى بالفارسية ، يدعوه فيهما الى الاسلام ويتحدث فيهما عن مزايا هذا الدين وانه يعمل بمقتضى أحكامه في حكم بلاده ، ويطلب منه أن يعمل هو الآخر بالشريعة الاسلامية حتى يقوى الاسلام وينال سلطان الآخرة بدلا من سلطان الدنيا (٢٧) .

وهناك رواية ثالثة ساتها لنا تاجر مسلم يدعى سيد على أكبر كان قد قضى سنوات قليلة في بكين في نهاية القرن الخامس عشر وأوائل القسرن السادس عشر ، وتحدث عن أن أحد أباطرة الصين من المغول قد تحول الى الاسسلام ، وأن عدد المسلمين كان كثيرا في مدينة كنجنفو Kenjanfu ويقدر هذا العدد بثلاثين الف أسرة مسلمة ، وأن هؤلاء المسلمين تمتعوا بعطف هذا الامبراطور الذي منحهم الحرية الدينية وهبات من الأرض ، وأنه في العاصمة نفسها يوجد أربع مساجد كبرى ، ويوجد في غيرها من المدن الأخرى ما يقرب من تسعين مسجدا بنيت كلها على نفقة هذا الامبراطور (٢٨) .

ورغم هذه الروايات غانه من المؤكد أن أباطرة الصين والخطأ من المغول. لم يعتنقوا الاسلام وأن كان بعضهم قد عطف على المسلمين القليلين هناك.

<sup>(</sup>٣٦) العبرى: التعريف ، ص ٦٦ ، ٧٧ ك القلتشندى: نفس المصدر كـ ج ٤ ص ٧٧٧ .

<sup>(</sup>٣٧) أرنولد: نفس المرجع ، ص ٣٣٦ - ٣٣٩ .

<sup>(</sup>٣٨) المرجع السابق ، ص ٣٣٩ ٠

كما أفادت الرواية السابقة ٤ وسمحوا لهم باقامة المساجد والزوايا كما جاء عند ابن بطوطة ٤ وعينوا منهم بعض الوزراء والحكام والموظفين كما سبق المقول ٤ واتخذوا سياسية الحياد بين الأديان التى تعددت في امبراطوريتهم الواسعة واعفوا جميع فقهاء هـذه الاديان واحبارها وكهانها واساقفتها ورهبانها من « جميع المئونات والأوزار والتكليفات » (٢٩) . ولكن المحيط البوذي الكبير الذي كان يعيش فيه هؤلاء الأباطرة تغلب منذ البداية ٤ فدان معظم المفول هناك بهذا الدين بعد أن ذابوا وانصهروا مع الشعب الصيني الكبير الذي يعتنق هذا الدين مع غيره من الأديان الصينية الأخرى مثل الكنيوسية وغيرها .

واذا كان الاسلام لم يحقق انتصارا ذا قيمة على مغول الصين والخطا الله حقق انتصارا حاسما وكبيرا كما سبق القول على مغول ايران ومغول آسيا الوسطى ومغول بلاد القنجاق ، وتمكن الاسلام الأعزل المهيض الجانب من القضاء على الوثنية المغولية المدعمة بأقوى الجيوش واعتاها في ذلك الوقت ، فتحول مغول هذه البلاد الثلاث الى الاسلام وصاروا شعبا مسلما ينفعل حكما راينا بالاسلام وتقاليده كاحسن ما يكون الانفعال ، وأخذوا يبذلون جهدهم للدعوة الى هذا الدين ويعدون العدة لاستئناف حركات الجهاد بهدف نشره في سيبريا وفي روسيا وفي وسط آسيا وفي بلاد الهند حيث كانت توجد بعض القبائل المغولية والتركية والهندية وغيرها من القبائل والشيعوب التي كانت لا تزال على الوثنية في ذلك الحين ، وكان المغول في خلك يخدمون الحركة الاسلامية ويفعلون في هذا السبيل ما فعله اخوانهم وبنو عمومتهم من الترك السلاجة من قبل وما فعله اخوانهم وبنو عمومتهم من الترك السلاجة من قبل وما فعله اخوانهم وبنو عمومتهم من الترك المعابيين فيما بعد ، وهكذا كان النصر في النهاية للاسلام ضد هؤلاء المغول المغربان دحروا قواته ذات يوم .

<sup>(</sup>٣٩) ابن العبرى: نفس المرجع ، ص ٥٧ ... ٥٩ .

# الخسائمت

وهكذا بعد أن طوفنا بهمالك المغول كلها وراينا الاسلام يغمر المغول على ثلاث ممالك منها ٤ ظهرت تلك الصفحة المطوية من تاريخ المغول والاسلام لأول مرة في صورة واضحة ومكتملة ٤ وهي صورة تنطق بالعظمة والروعة هأى مقياس من المقاييس وعلى أي نحو من الأنحاء .

وسر العظمة والروعة في هذه الصورة وفي تلك الصفحة التي لم تعد مطوية أنها وضعت يدنا على سر من أسرار قوة الاسلام وعظمته ، هذا السر يكمن في أنه دين يطبوع الناس اليه ويجعلهم يقبلون عليه طواعية واختيارا ، حتى لو كان هؤلاء الناس من عتاة المغول وقساة التتار ، فهو دين لا يتوقف عن الانتشار حتى في اصعب أوقاته وأشد أزماته وأقسى محنه وشدائده ، ذلك أننا رأيناه يستدير بعد أن تلقى الضربة المغولية التي كادت تتصم ظهره ، وتلقف ضاربه الفظ ، وهذب من غلظته وشدنب من وعر أخلاته وخشونة مظهره ومخبره ، وأعطاه الكثير والكثير من قيمه ومبادئه ومظاهر حضارته ، فتحول هؤلاء الذين تهجموا عليه ذات يوم وحاولوا القضاء عليه في عقر داره في غفلة من الزمن ، الى اعتناقه والايمان به في حماس و اخلاص منقطع النظي ، وأصبحوا حماته والمدافعين عنه .

ونتج عن ذلك أن أصبحت معظم قارة آسيا وشرقى أوربا تحت سيطرة هؤلاء المغول المسلمين 4 وقام هؤلاء المغول في حماس كبير واخلاص تام حكما رأينا بعملين كبيرين عظيمين: أولاهما هو نشر هذا الدين بين شعوب وقبائل وعلى أرض لم تعرف الاسلام من قبل وخاصة في التبت وغربى الصين ومنغوليا وجنوبي سيبريا وسيبريا الغربية وجنوبي روسيا وشسبه جزيرة القرم ، وذلك أثناء قوتهم وازدهار دولتهم . أما العمل الثاني الذي قام به المغول هو أنهم دانعوا عن الاسلام بعد أن اشتد عود الروس وأداروا معركة مصليبية كبرى ضد الاسلام والمسلمين في قارة آسيا وشرقي أوربا منذ النصف المثاني من القرن الخامس عشر للميلاد ، وتمكن سلاطين المغول من المحانظة

على استقلال بلادهم والمحافظة على اسلامهم وعقيدتهم سنين طويلة وتصدوا لهذه المعركة الصليبية في شراسة بالغة واذاقوا الروس الويلات قرب نهاية القرن الخامس عشر للميلاد ، ولما ضعفوا وتنازعوا فيما بينهم وانقسموا على انفسهم اجتاحهم الروس من الغرب والصينيون من الشرق وقضوا على ممالك المغول الاسلامية وضموها لبلادهم ، وأصبح سكان هذه الممالك على ممالك المغول ويناضلون حتى يحافظوا على اسلامهم أمام صليبية روسيا القيصيرية والصين البوذية ، وهم الآن يقومون بهذا الدور أمام خطر الشيوعية سواء في الصين أم في الاتحاد السوفييتي ، ورغم ذلك فدور المغول في هذا الجهاد الذي بدأ منذ خمسة قرون ضد صليبية الروس وبوذية الصين لا ينكر ، وهو دور جدير بالتسجيل والذكر ، وهو صفحة رائعة من صفحات المغول والاسلام حرية بالاشادة والاهتمام .

واسلام المغول لم يكن ذا أثر ايجابي معال في هذه الناحية فقط ، بل المالبك في مصر والشام أثناء تصديهم للحملات الصليبية المتأخرة ، ولم يعد هؤلاء السلاطين يخيفهم أن يقموا بين نارين : نارل المفول من الشرق ونار الصليبيين من الغرب ٤ وهو ما كان قائما بالفعل منذ أن ظهر المغول على مسرح التاريخ في بداية القرن السابع الهجري / الثالث عشر للميلاد ، وحتى اعتناقهم للاسلام قرب نهاية هذا القرن . وقد سبق أن رأينا المحاولات المتعددة التي قامت بها البابوية في روما وملوك اوربا لجذب المغول الى ديانتهم والتحالف معهم ضد الاسلام والمسلمين حتى يقع هؤلاء المسلمون بين شقى الرحى ويتم الخلاص منهم الى الأبد . ولكن الاسلام حسم المعركة لصالحه ، واستطاع أن يجذب المغول اليه ، فضاع على صليبيي أوروبا هذا الأمل ، وفشال هؤلاء الصلبيون في الالتفاف حول المسلمين من الشرق عن طريق المفول الذبن كانوا قد اعتنقوا الاسلام . ولكن الصليبيين لم يتخلوا عن مشروعاتهم وتحولوا الى الالتفاف حول المسلمين وضربهم عن طريق آخر يدور حسول أفريقيا قرب نهاية القرن الخامس عشر للميلاد ، ونجحوا فيما فشلوا فيه في بلاد الشام ومع المغول في ايران والقفجاق وآسيا الوسطى وبلاد الصبن .

المهم هنا هو أن المغول المسلمين لم يمكنوا الصليبيين من تحقيق أهدافهم 4 وتصدوا لهم كما تصدوا لصليبية الروس ولم يتحالفوا معهم ووغروا

الحماية كما أشرنا لظهور سلاطين الماليك في معاركهم ضد صليبيي أوربا ، وهو دور لابد من الاشادة به ووضعه موضع الاعتبار ،

ولابد أن نسجل هنا أيضا حيوية الاسلام ورجاله في جذب هؤلاء المغول البدو المتوحشين الى الاسلام في ممالك ايران وبلاد القفجاق وآسيا الوسطى رغم ميل بعض خوانين المغول وسلاطينهم في هذه الممالك الى النصرانية ورغم ميل معظمهم الى البوذية قبل أن يتحولوا الى الاسلام . وهنا رأينا الاسلام بواجه خطرين : خطر بداوة المغول وشراستهم ووثنيتهم وهمجيتهم ، وخطر المنافسة مع البوذية والمسيحية في جذب هؤلاء المفول الى صفه ، وقد تمكن رجالات الاسلام من معالجة الخطر الأول وبدأ المغول ينفضون عنهم سمات البداوة ويستسيغون حياة المدن والحضارة بما نيها من سهولة عيش وطيب حياة لم يالفوها من قبل واندمجوا في السكان المطيين المسلمين . وقد ساعد هذا الأمر رجالات الاسلام على الصمود أمام التنافس الرهيب الذي فرضه البوذيون والمبشرون من مسيحيي الشرق والغرب رغم الاضطهاد والعنف الذي لاتاه رجال الاسلام وعلماؤه في هذه الفترة التي كان فيها المفول وثنيين ، ولكن صمود هؤلاء العلماء والدعاة والمشايخ والصوفيون والتجار وغيرهم وقيامهم بخوض المعركة الى النهاية ، جعلهم يحرزون النصر النهائي باعتناق سلاطين مغول بلاد القفجاق للاسلام حوالي منتصف القرن السابع الهجري وسدلاطين مغول ايران قرب نهاية ذلك القرن ٤ وسلاطين مغول آسيا الوسطى في بداية الربع الثاني من القرن التالي .

ولم يكن اعتناق المغول في هذه المالك الاسلام امرا شكليا او شيئا بهدفون من ورائه تحقيق مصالح سياسية ، بل كانوا مخلصين في اسلامهم نرحين بايمانهم متحمسين لدينهم الجديد ، ومن البداية طبقوا مبادىء الشريعة الاسلامية وتخلوا عن اليساق الذى أصدره لهم جنكيزخان وأدوا فرائض الاسلام وشعائره على احسن وجه ، فصاموا وصلوا وحجوا وادوا الزكاة وظهرت عنده المذاهب الفقهية وتلقبوا بالقاب المسلمين وتسموا بأسمائهم وخطبوا للخلفاء الراشدين ( في ايران ) وللخلفاء العباسيين ( في بلاد القفجاق ) ، وفتحوا قصورهم وبيوتهم لعلماء الاسلام واستقدموا وعقدوا لهم مجالس العلم والدين تحت اعينهم وبمشاركتهم في بعض الأحيان ، وأعلوا من شان علماء الاسلام عامة حتى أن كلمة هؤلاء العلماء كانت تعلو على كلمة من شان علماء الاسلام عامة حتى أن كلمة هؤلاء العلماء كانت تعلو على كلمة مسلاطين المغول في كثير من الأحيان ، وحتى كان هؤلاء السلاطين لا يتورعون

عن الجلوس أمام هؤلاء العلماء والمسايخ جلوس التلميذ أمام أستاذه الاينبسون ببنت شفة ولايحركون ساكنا احتراما واكبارا للشيخ ، بلكان الواحد من أمراء المغول يمسك بأذن نفسه اذا جلس أمام أحد مشايخ الاسلام ، وهي علامة الخضوع التي كان يظهرها المغول للوكهم وسلاطينهم ، وكانوا يخلعون عليهم ملابسهم الخاصة ، وهو أمر كان سلاطين المغول لا يفعلونه الالمن أرادولا المالفة في تكريمه وتعظيمه .

وقد ازدهرت الحضارة الاسلامية في عهد هؤلاء المفول المسلمين وكثرت المدارس والجوامع والزوايا والقباب والمراصد التي انشاها هؤلاء المغول ٤ ونهضت علوم الدين وازدهر نسخ الكتب وتقدمت الفنون والصناعات نهضة كبرى ، وظهر في عهدهم العديد من العلماء والشعراء والكتاب والمؤرخين المشبهورين ، وبرزت مراكز عديدة للثقافة الاسلامية سواء في المدن القديمة أو في المدن الجديدة والعديدة التي انشئوها حتى قال بعض الكتاب أن آثارهم في التعمير لا تقل عن آثارهم في التدمير بل تزيد عليها ، وحتى المدن التيكانية قد دمرت أعيد بناؤها وعاد اليها ما بقى من سكانها ، وارتادها العلماء وطلابه العلم مرة اخرى ، وتواند اليها التجار من شتى أنحاء العالم الاسلامي بعد أن وفر المغول لهم الحماية والأمان الذي كان هؤلاء التجار وأولئك العلماء قد المتقدوه نتيجة للحروب المتوالية والاضطرابات السياسية التي كان يزخر بها المشرق الاسلامي قبيل الغزو المغولي ، مما ادى الى ازدهار الحضارة الاسلامية ورقيها ، وهي صفحة يجب أن تضاف الى صفحات الاسلام والمغول المسلمين السابقة ، ولا شك أنها صفحات ناصعة مضيئة آن الأوان كى تظهر للناس وتبرز أمامهم حتى يتعرفوا على جانب هام من جوانب عظمة هذا الدين من خلال هذه الدراسة التي تمنا بها عن انتشاره بين المغول .

# مَلاجِق الشكتات

# خوانين المغول وسلطينهم

# ١ - خوانين المفول العظام

### (في بلاد الصين والخطا وحكام الامبراطورية المفولية كلها)

- ا جنکیزخان : ۲۰۶ ۲۲۶ه / ۱۲۰۷ ۱۲۷۷م ،
- ۲ 🔃 أوكتاي خان بن جنكيزخان : ۲۲٦ ـــ ۲۳۹هـ / ۱۲۲۹ ـــ ۱۲۴۱م ٠
- تورجين بن جنكيزخان ( نائب الخان ) : ٦٣٩ ــ ١٢٤١ / ١٢٤١ ــ ٢٢٢٦ م .
  - ٣ ـ كيوك خان بن اوكتاى : ١٢٤٧ ـ ١٢٤٨ / ١٢٤٩ ـ ١٢٤٩م .
- ٤ ـ منكو خان بن تولى بن جنكيزخان: ٦٤٩ ـ ٨٥٨ه / ١٢٥١ ـ ١٢٥٩م
- م ــ توبیلای خان بن تولی بن جنکیزخان : ۱۲۸۰ ــ ۱۲۹۳ه / ۱۲۹۰ ــ
   ۱۲۹۶م ٠

# ٢ ـ خوانين مغول القبيلة الذهبية في بلاد القفجاق

- ۱ \_ باطو بن جوجي بن جنكيزخان : ٦٢٤ \_ ١٥٢ه / ١٢٢٧ \_ ١٢٥٦م .
  - ٢ ـ صرتق بن باطو بن جوجي : ١٥٤ / ١٥٦م .
- ٣ ـ بركة بن جوجي بن جنكيزخان : ١٥٦ ـ ١٢٥٩ / ١٢٥١ ـ ١٢٦١م -
- ع منکو تمر ( منجو تیمور )بن طفان بن باطو : ۱۲۹۰ ۱۲۹۹ / ۱۲۹۰ ۱۲۸۰
- تدان (تودی) منکو خان بن طغان بن باطو : ۲۷۹ ــ ۲۸۸ه/ ۱۲۸۰ ــ
   ۱۲۸۷م ٠
- ٢ ــ تلابفا بن طارطو بن طفان : ١٨٦ ــ ١٩٨٠ / ١٢٨١ ــ ١٢٩١م .
- ۷ ــ طقطای بن منکو تمر بن طغان : ٦٩٠ ــ ١٢٩٨ / ١٢٩١ ــ ١٣١٢م ٠

- ۸ \_ محمد اوزبك خان بن طغرلشاه بن منكوتمر: ۱۲۱۷ \_ ۲۶۷ه / ۱۳۱۳ \_ ۱۳۱۳ م ۰
- ٩ \_ محمود جانى بك بن أوزبك خان : ٧٤٢ \_ ٧٥٨ه / ١٣٤٢ \_ ١٣٥٧م
- ١٠ محمد بردى بك بن اوزبك خان : ٧٥٨ ٧٦٢ه / ١٣٥٧ ١٢٦١م ٠
- ١١ ــ متغلبون من نفس الأسرة : ٧٦٧ ــ ٧٨٢ه / ١٢٦١ ١٣٨٠ ٠
- ۱۲ ــ طقتمش بن بردی بك بن جانی بك بن أوزبك خان : ۷۸۲ ــ ۷۹۸ م ۱۳۸۰ ـ ۱۳۸۰ م ۰

ئم نمترة تغلب تيمورلنك على البلاد ثم عودتها الى أسرة القبيلة الذهببة حتى ستوطها عام ٩٠٧هم / ١٥٠٢م .

#### ٣ ــ ايلخانات ايران

- ١ \_ هولاكو بن تولى بن جنكيزخان : ١٥٥ \_ ١٢٦٨ / ١٢٥١ \_ ١٢٦٥ ،
- ٢ \_ ابغا ( اباقا ) بن هولاكسو : ٦٦٤ \_ ١٨٦٠ / ١٢٦٥ \_ ١٢٨١م ٠
- ٣ ــ احمد تكودار بن هولاكـو : ٦٨٠ ـ ٦٨٣ه / ١٢٨١ ـ ١٢٨٨ ٠
- ٤ ــ أرغون بن أبغا بن هولاكو : ٦٨٣ ــ ٦٩٠ه / ١٢٨١ ــ ١٢٩١م ٠
- م كيخاتو بن أبغا بن هولاكو : ٦٩٠ ٦٩١ه / ١٢٩١ ١٢٩٥ .
  - ۲ بایدو بن طرفای بن هولاکو : ۱۹۹۵ / ۱۲۹۵ .
- ٧ \_ محمود غازان بن أرغون بن أبغا: ٦٩٤ ـ ٧٠٣ه / ١٢٩٥ ـ ١٣٠٤م
- ٨ اولجايتو محمد خدابنده بن أرغون : ٧٠٣ ١٣١١ه / ١٣٠١ ١٣١١م
- ۹ \_ ابو سعید بن أولجایتو محمد خدابنده: ۷۱۱ \_ ۷۳۲ه / ۱۳۱۱ \_ ۱۳۳۰ \_ ۱۳۳۰ م

ثم انقسمت البلاد وقام في حكمها متغلبون من المغول حتى استولى عليها تيمورلنك عام ٧٨٦ه / ١٣٨٤م ثم انقسمت بعده بين أمراء من المغول وغيرهم حتى قامت ميها الدولة الصفوية في بداية القرن السادس عشر للميلاد .

# ٤ ... خوانين المفول في آسيا الوسطى

#### ( بلاد ما وراء النهر وتركستان )

- ۱ جغطای بن جنکیزخان : ۲۲۴ ۲۶۰ه / ۱۲۲۷ ۱۲۲۲م ۰
- ۲ قرا هولاکو بن موتوغان بن جغطای : ۲۰ ۱۲۱۰ ۱۲۱۱ ۱۲۲۱ م ، ۲۰۰ ۲۰۱۹ ۱۲۲۱م ،
  - ٣ ــ ييسو مانجو بن جغطاى : ١٦٥٥ ــ ١٢٥٠ ــ ١٢٤١ ــ ١٢٥١م ٠
  - ٤ ــ الغو بن بيدار بن جفطاى : ٦٥٩ ــ ١٢٦١ ــ ١٢٦١م .
    - ٥ ــ مبارك شاه بن قرا هولاكو: ١٦٦ه/ ١٢٦٥م .
- ۲ ــ براق خان بن ییسون دوا حنید جفطای : ۲۱۶ ــ ۱۲۲۵ / ۱۲۲۰ ــ ۱۲۲۰ م ۰
- ۲ سے احفاد آخرون لجفطای ومتغلبون آخرون : ۲۲۸ سے ۷۰۸ھ / ۱۲۷۰ سے ۱۲۷۰ م
   ۱۳۰۸م ۰
  - ۸ -- تالیقاوة ( تالقو ) بن قادامی بن بوری بن موتوغان بن جفطای :
     ۸ -- ۷۰۸ -- ۱۳۰۸ / ۱۳۰۹ -- ۱۳۰۸ ،
- ۹ اسمان بغا (ییسون بوغا) بن دوا خان بن براق خان : ۷۰۹ ۷۱۸ه/
   ۱۳۰۹ ۱۳۱۸ م ٠
- -1 ۱۳۱۸ کبك خان بن دوا خان بن براق خان : ۷۱۸ ۷۲۸ ۱۳۱۸ ۱۳۲۸ ، ۱۳۲۸ ،
  - ۱۱ ــ الجكداى بن دوا خان بن براق خان : ۷۲۱ه / ۱۳۲۹م .
- ۱۲ محمد طرما شیرین بن دوا خان بن براق خان : 777 777 ه / 1777 <math>1777 1777 ،
- ۱۳ جنکشی بن ابوکوا بن دوا خان بن براق خان : ۷۳۶ \_ ۲۳۵ م
- ۱۱ بوزن بن دوا تیمور بن دوا خان بن براق خـان : ۷۳۵ \_ ۷۳۹ / ۱۳۳۵
   ۱۳۳۵ \_ ۱۳۳۸ م .

- ۱۵ ـــ ییسون تیمور بن أبوكوا بن دوا خان بن براق : ۷۳۹ ــ ۷۲۳ه / ۱۳۳۸
   ۱۳۳۸ ــ ۱۳۳۲م ٠
- ۱٦ خليل بن ياسساور بن دوا خان بن براق خسان : ٧٤٣ ـ ١٦٧ه / ١٣٤٢ ـ ١٣٤٢ م ٠
- ۱۷ أربع سلاطين آخرين من بيت دوا بن براق خان : ۷۱۶ ۱۷۲۸ م ۱۳۴۳ ۱۳۴۷ م ۰
- ۱۸ ــ تفلق تیمور خان بن أمال خوجا بن دوا خان بن براق خان : ۷۶۸ ــ ۱۸ م ۰ م ۱۳۲۷ ــ ۱۳۲۳م ۰

ثم متغلبون ثم قام حكم تيمورلنك ( VV = 0.00 – 0.00 – 0.00 من بعده وبعض أمراء المغول الآخرين حتى سقطت تركستان في يد الصين 0.00 وبلاد ما وراء النهر في يد الروس .

# المصسأ دروا لمراجع

القرآن الكريم:

#### ١ - المصادر العربية القديمة الطبوعة والمخطوطة

ابن الأثير : (ت ٢٣٠ه / ٢٣٢م) :

ــ الكامل في التاريخ ، ج ١٢ ، دار صادر ، بيروت سنة ١٩٧٩م .

ابن أيبك الدوادارى: ابو بكر بن عبد الله

- کنز الدرر وجامع الغرر ، الجزء السابع المعروف باسم الدر المطلوب
   فی اخبار بنی ایوب ، تحقیق د ، سحید عبد الفتاح عاشدور ، الماهرة ، ۱۳۹۱ه / ۱۹۷۲م .
- كنز الدرر وجامع الغرر ، الجزء التاسع المعروف باسم الدر الفاخر في سيرة الملك الناصر ، تحقيق هانس روبرت رويمر ، مكتبة الخانجي بالقاهرة ٤ ١٣٧٩ه / ١٩٦٠م .
- آبو شامة المقدسى الشافعى (ت ٦٦٥ه / ١٢٦٦م): شمهاب الدين أبو محمد عبد الرحمن بن اسماعيل
- تراجم رجال القرنين السادس والسابع الهجريين المعروف بالذيل على الروضتين ، نشر السيد عزت العطار الحسينى ، الطبعة الأولى ، ١٣٦٦ه / ١٩٤٧م ، القاهرة .
- أبو المحاسن بن تفرى بردى ( ٨١٣ ٨٧١ه / ١٤١٠ ١٢٦٩م ) : جمال الدين أبو المحاسن يوسف
- النجوم الزاهرة في أخبار مصر والقاهرة ، ج٧ ــ ١٠ سلسلة تراثنا،
   طبعة وزارة الثقافة والارشاد القومي بمصر .

أبو الفدا ( ۱۳۲۹ه / ۱۳۲۹م ):

ـ تاريخه ، ج ۲ ، ۳ ، ۶ ، القسطنطينية ۱۲۸٦ه / ۱۸٦٩م .

ابن بطوطة (ت ٧٧٧ه / ١٣٧٧م):

- تحفة النظار في غرائب الأمصار وعجائب الاسفار الشهير باسم رحلة ابن بطوطة ، دار الكتاب اللبناني ٤ بيروت ، بدون تاريخ .

البيرونى (ت ٤٠٤ه / ١٠٤٨): ابو الريحان محمد بن احمد

- الآثار الباقية عن القرون الخالية ، ليبزج سنة ١٩٢٣ .

ابن حبيب ( ت ٧٧٩ه / ١٣٧٧م ) : الحسن بن عمر بن الحسن بن عمر

- تذكرة النبيه فى أيام المنصور وبنيه ، نشر وتحقيق د، محمد محمد أمين ، مراجعة د، سميد عبد الفتاح عاشور ، الهيئة المصريبة العامة للكتاب سنة ١٩٧٦م .

#### ابن حجر العسقلاني (ت ٥٨٥٢ / ١٤٤٨م): شبهاب الدين احمد

ــ الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة ج ٣ . تحقيق محمد سيد جاد الحق ، بدون تاريخ ، دار الكتب الحديثة بالقاهرة .

#### ابن خلدون (ت ۸۰۸ه / ۱۱۵۰ ):

- العبر وديوان المبتدأ والخبر الشمهر باسم تاريخ ابن خلدون ، جه ٤ دار الكتاب اللبناني ، بيروت سنة ١٩٦٨م .

## الدیار بکری (ت ۹۹۲ه / ۱۰۵۸):

- \_ الخميس في احوال أنفس نفيس ٤ ج ٢ ، القاهرة سنة ١٢٨٣هـ . رشيد الدين فضل الله الهمداني ( ٥٤٠ ــ ٧١٨ه / ١٢٤٧ ــ ١٣١٩م ) :
- جامع التواريخ م٢ ج١ ، م٢ ج٢ ، ترجمه عن الفارسية محمد صادق نشئت و فؤاد عبد المعطى الصياد ، طبعة وزارة الثقافة بمصر ، بدون تاريخ ..

#### الرمزى (م، م، ):

- تلفیق الأخبار وتلقیح الآثار فی وقائع قزان وبلغار وملوك التتار 4 ج ١ ، ٢ طبع أورنبورغ ، الطبعة الأولى سنة ١٩٠٨م .

السيوطى ( ت ٩١١ه / ١٥٠٥م ): الحافظ جلال الدين عبد الرحمن

- حسن المحاضرة فى تاريخ مصر والقاهرة جـ ٢ تحقيق محمد أبو الفضل ابراهيم ، الطبعة الأولى سنة ١٩٦٨ ، دار احياء الكتب العربية بالقاهرة .

#### شرف خان البدليسي:

- شرفنامة ج ٢ ٤ ترجمه عن الفارسية محمد على عونى ، راجعه يحيى الخشاب ، نشر دار احياء الكتب العربية سنة ١٩٦٢ .

- الشوكاني (ت ١٢٥٠ه / ١٨٣٤م): مجمد بن على
- البدر الطالع بمحاسن من بعد القرن السابع ، ج ٢ الطبعة الأولى سنة ١٣٤٨ه ، مطبعة السعادة بالقاهرة .
- ابن العبرى (ت ١٨٥ه / ١٢٨٦م): غريفوريوس أبو الفرج بن هارون الطبيب الملطى المعروف بابن العبرى .
- ـ تاريخ مختصر الدول ، المطبعة الكاثوليكية ، بيروت سنة ١٨٩٠م ٠
- عرب شاه (ت ١٤٥٠ / ١٤٥٠م) شبهاب الدين أحمد بن عبد الله الدمشقى الأنصارى المعروف بعرب شاه .
  - \_ عجائب المقدور في أخبار تيمور ، طبع مصر سنة ١٣٠٥ه .

# العيني (ت ٥٥٨ه / ١٤٥٠):

- عقد الجمان في تاريخ أهل الزمان ، ح ٢٢ ، ح ٢٣ ، ق ١ مخطوط بدار الكتب المصرية برقم ( ٨٢٠٣ ح ) .

### العمرى (ت ٧٤٩ه / ١٣٤٨م) : ابن فضل الله

- \_ مسالك الأبصار في ممالك الأمصار ، جـ ١٦ ق ٢ ، ٣ مخطوط بدار الكتب المصرية برقم ( ٥٥٩ معارف عامة ) .
  - ــ التعريف بفن المصطلح الشريف ، القاهرة ١٩١٠ .
- ابن الفوطى ( ٦٤٢ ــ ٧٢٣ه / ١٢٤٤ ــ ١٣٢٣م ) : كمال الدين عبد الرازق أحمد الشيباني بن الفوطي
- \_ الحوادث الجامعة والتجارب النامعة في المائة السابعة ، المكتبة العربية ، بغداد سنة ١٣٥١ه.
- آبن قتيبة الدينورى ( ٢١٣ ــ ٢٧٦ه / ٨٢٨ ــ ٨٨٩م ) : أبو محمد عبد الله بن مسلم .
- الامامة والسياسة ، المعروف بتاريخ الخلفاء ، ج ١ ، الطبعسة الأخيرة ، القاهرة سنة ١٣٨٨ه / ١٩٦٩م .

# القلقشندى (ت ٢١٨ه / ١٤١٨م):

- ــ صبح الأعشى ، ج ٣ ، ٤ ٧ ، طبع مصر ، بدون تاريخ .
- ابن قيزاوغلى ( ت ١٥٥ه / ١٢٥٦م ) شرف الدين أبو المظفر يوسف .
- ـ ذيل مرآة الزمان في تاريخ الأعيان ، ج ١٥ ، ١٧ ، مخطوط بدار الكتب المصرية برقم ( ١٥١٦ تاريخ ) .

- ابن عثير (ت ٧٧٤ه / ١٣٧٢م): عماد الدين أبو الفدا اسماعيل ابن عمر بن كثير القرشي الدمشيقي:
- \_ البداية والنهاية ، ج ١٣ ، مطبعة السعادة بمصر ، بدون تاريخ ،

# المقريزى (ت ٥٨٥ه / ١١٤١م): تقى الدين أحمد بن على

- \_ السلوك لمعرفة دول الملوك ج ١ ق ٢ تحقيق د، محمد مصطفى زيادة القاهرة ، ١٩٣٩ ، ح ١ ق ٣ القاهرة سنة ١٩٣٩ ،
- \_ السلوك ج ٢ ق ١ ٤ ٢ ، تحقيق د . محمد مصطفى زيادة ، القاهرة سنة ١٩٤٢ .
- \_ الالمام بأخبار من بأرض الحبشة من ملوك الاسلام ، مصر سنة ١٨٩٥م -

#### مجهسول:

ـ كتاب في التاريخ ، مخطوط بدار الكتب المصرية برقم ٢٠٣٠ .

الناصرى (ت ١٣١٥ه / ١٨٩٥م) : أحمد بن خالد

\_ الاستقصا لأخبار دول المغرب الاقصى ، ج ٢ ، طبع مصر ، بدون تاريخ .

#### النظامي العروضي السمرقندي:

جهار مقاله ( المقالات الأربع ) نقله عن الفارسية عبد الوهاب عزام ، ويحيى الخشاب ، الطبعة الأولى سنة ١٣٦٨ه / ١٩٤٩م ، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر .

#### النويرى (ت ٧٣٢ه / ١٣٢٩م):

- نهاية الأرب في منون الأدب ، ج ٢٩ مخطوط بدار الكتب المصرية برقم ( ٤٩٥ معارف عامة ) .

#### ابن الوردى ( ٢٤٩ه / ١٣٣٦م ) :

ـ تاريخه ٤ ج ٢ ، طبع مصر سنة ١٢٨٥ ه .

ياقوت الحموى (ت ٢٦٦ه / ١٢٣٠م): شبهاب الدين أبو عبد الله معجم البلدان ، ج ؟ ، دار صادر ، بيروت ١٩٨٤ه / ١٩٨٤ .

# ٢ - المراجع العربية والمدربة

# أبراهيم احمد رزقانة ( دكتور ) :

- بعض مشكلات الجغرافيا السياسية ، الطبعة الثانية ، سنة ١٩٦٣م دار النهضة العربية بالقاهرة .

#### اربری ( آه جه ) :

- تراث غارس ، عـربه عن الانجليزية د. محمد كفافى ، د. أحمـد الساداتى ، د. السيد يعقوب بكر ، د. محمد صقر خفاجه ك د. أحمد عيسى ، د. يحيى الخشاب ، دار احياء الكتب العربية ، مصر سنة ١٩٥٩ .

#### ارنولد (توماس):

ـ الدعوة الى الاسلام ، عربه عن الانجليزية د. حسن ابراهيم حسن، د. عبد المجيد عابدين ، اسماعيل النحراوى طبع ونشر مكتبـة النهضة المصرية ، الطبعة الثالثة سنة ١٩٧٠م .

#### بارتولد:

ـ تاريخ الترك في آسيا الوسطى ، عربه عن الانجليزية د. أحسد السعيد سليمان ، طبع ونشر مكتبة الانجلو المصرية ، القاهرة سنة ١٩٦٠ .

## باسیلیوس خرباوی:

- تاريخ روسيا منذ نشاتها حتى الوقت الحاضر ؟ طبع نيويورك عام ١٩١١ .

# براون ( ادوارد جرانفیل ):

\_\_ تاريخ الأدب في ايران من الفردوسي الى السعدى، تعريب د. ابراهيم امين الشواربي ، مطبعة السعادة بمصر سنة ١٣٧٣ه / ١٩٥٤م

## مِطروشوفسكى:

\_ الاسلام في ايران ، تعريب د. السباعي محمد السباعي ، دار الثقافة للنشر والتوزيع بالقاهرة سنة ١٩٨٢ م .

#### حسين على الرفاعي ( دكتور ) :

- الاسلام فىالاتحاد السوفييتىللاستاذين الكسندر بننفستونوشانتال لوميرسيه ، مجلة مركز البحوث بجامعة الامام محمد بن سسعود الاسلامية ، الرياض ، المحرم سنة ١٩٨٤ه / اكتوبر ١٩٨٣م ،

#### ستودارد الأمريكي ( لوثروب ):

ــ حاضر العالم الاسلامى ، تعریب الأستاذ عجاج نویهض ، به فصول و تعلیقات للأستاذ شکیب ارسلان ، ) اجزاء ، القاهرة سنة ١٣٥٢م .

#### سعيد عبد الفتاح عاشور: ( دكتور )

ــ العصر الماليكي في مصر والشام ، الطبعة الأولى سنة ١٩٦٥ م - دار النهضة العربية ، القاهرة .

#### السيد الباز العريني ( دكتور ) :

ـ الشرق الأوسط والحروب الصليبية ، ج ١ ، دار النهضة العربية ، سنة ١٩٦٣ -،

#### عبد العزيز جنكيزخان البكورى:

ــ تركستان قلب آسيا ٤ طبع ونشر الجمعية الخيرية الباكستانية عام ٥ ١٩٤٥ م ٠

#### على حسنى الخربوطلي ( دكتور ) :

ــ غروب الخلافة الاسـلامية ، مؤسسة المطبوعات الحديثة ، بدون تاريخ ،

#### فامبری ( ارمنیوس ):

ـ تاريخ بخارى منذ اقدم العصور حتى العصر الحاضر ، تعريب د. الحمد محمود الساداتى ، المؤسسة المصرية العامة للتاليف والترجمة والنشر ، القاهرة ، سنة ١٩٦٥م .

#### فهمی هویدی:

\_ الاسلام في الصين ، سلسلة عالم المعرفة ، العدد ٢٣ ، شعبان / رمضان سنة ١٩٤١ه ٤ يولية ١٩٨١م .

#### خؤاد عبد المعطى الصياد ( دكتور ) :

\_ المغول في التاريخ ، دار النهضة العربية ، سنة ١٩٨٠ .

#### هاید حماد عاشور ( دکتور ) :

العلاقات السياسية بين الماليك والمغول فى الدولة الملوكية الأولى،
 تقديم ومراجعة الدكتور جوزيف نسيم ، دار المعارف بمصر سنة
 ١٩٧٦ .

#### محمد جمال الدين سرور (دكتور):

- ــ دولة الظاهر بيبرس في مصر ، دار الفكر العربي سنة ١٩٦٠م .
- ــ دولة بنى قلاوون في مصر ، دار الفكر العربي ، سنة ١٩٤٧ .

#### محمد الخضرى:

\_\_ تاريخ الأمم الاسلامية ( الدولة العباسية ) ، المكتبة التجارية الكبرى القاهرة ١٩٧٠ .

#### محمد عبد المنعم الشرقاوي وآخرون:

ــ المفانستان ، مطبوعات معهد الدراسات الاسلامية ، الطبعة الأولى سنة ١٤٨٠ هـ / ١٩٦١م .

#### محمد يوسف الكاندهلوى : ( ١٣٣٥ ــ ١٣٨٤ه / ١٩١٧ ــ ١٩٦٥م )

#### هصطفی طه بدر ( دکتور ) :

ــ مغول ايران بين المنسيحية والاسلام ، دار الفكر العربى ، بمصر ٤ بدون تاريخ .

#### ميور (السير وليم):

-- تاريخ دولة المماليك في مصر ، تعريب محمود عابدين ، وسليم حسن الطبعة الأولى سنة ١٣٤٢ه / ١٩٢٤م ، مطبعة المغارف بمصر .

#### ·هاید ( ف ) :

- تاريخ التجارة في الشرق الأدنى في العصور الوسطى ج 1 ، عربه عن الفرنسية أحمد محمد رضا ، مراجعة وتقديم د. عن الدين موده ، الهيئة العامة للكتاب ، سنة ١٩٨٥م .

# ٣ - المراجع الأجنبية

#### Barthold:

. ^

— Turkestan down the Mongol Invasion, London, 1928.

#### Berge (J. K.):

- The Bektashi Order of Derwishes, London, 1937.

#### Howorth (Henry F.S.A.):

 History of the Mongols from the 9th to the 19 century, part 2, (London 1880), Part 3, (London 1888).

#### Lea (Henry Charles):

- The Moriscos of Spain, London, 1901.
- A history of the inquisition of Spain, London, 1906.

#### Malcolm:

- A history of Persia, vol. 1, London, 1929.

#### Prawdin (Michael):

- The Mongol Empire, London, 1940.

#### Saunders (J. J.):

- The history of the Mongol Conquests, London, 1971.

#### Scott (C.p.):

— A history of the Morish Empire, in Europe, v. 2, London, 1904.

#### Zambaur:

— Manuel de Genealogie et de Chronolgie pour L'Histoire de L'Islam. Germany, 1927.

The Cambridge History of Iran, v. 5, (Cambridge, 1968).

# محتومايت الكناب

| الصفحأ |      |      |       |            |              |                   | _وع        | الموض       |
|--------|------|------|-------|------------|--------------|-------------------|------------|-------------|
| 0      |      | ٠    |       | •          |              |                   | ـدهـة .    | <u>-</u>    |
| ۱۳     | •    | ی    | سلام  | ق الا      | بلاد المشرؤ  | لمغول وغزوهم ا    |            |             |
|        |      |      |       |            | الأول        | الفصل             |            |             |
| ٦      | 44   |      | J.    | المفو      | اكتساب       | فس الأديان نحو    | تثاة       |             |
| ٣.     | •    | •    | :     | لثلاثة     | الأديان ال   | الى التنافس بين   | ، التي أدت | (1) العوامل |
| ٣١     | •    | •    |       |            |              | جات المسيحيات     |            |             |
|        | يين  |      |       |            |              | س الوزراء والموة  |            |             |
| ٣٨     |      |      |       |            |              | ٠ ، ، ن           | -          | •           |
| ٤١.    | •    | ٠    | ٠     | •          | یا ،         | ابوية وملوك أو    | نشاط الب   | <u> </u>    |
| 101    | •    | ول   | المفر | _اب        | ف اكتسـ      | صرانية والبوذيا   | ل فشل الن  | (ب) عوام    |
|        |      |      |       |            | الثاني       | الفصل             |            |             |
| 1.1 -  | 17   |      |       | <b>فول</b> | لام بين المن | مل انتشار الاس    | عوا        |             |
| 75     | •    | •    | ٠     | •          | حضارية       | غول الدينية وال   | أحوال الم  | _ 1         |
| 77     | •    | ٠    | •     |            |              | نات المسلمات      | أثر الزوج  | _ ٢         |
| ٧.     | •    | ٠    | •     | •          | المسلمين     | زراء والموظفين    | تأثير الوز | <u>- ۳</u>  |
| ٧٩     | •    | •    | ٠     | •          |              | كان المحليين      | تأثير الس  | <b>_</b> {  |
| λŧ     | •    | •    | •     | •          |              | ق الصوفية .       | تأثير الطر | _ 0         |
| 17     | •    | •    | ٠     | نمول       | سلام المغ    | رة والتجار فى ا،  | أثر التجا  | <b>-</b> 7  |
|        |      |      |       |            | ، الثالث     | الفصا             |            |             |
| V\$ 1  | ۲٠۳  |      | سلام  | ر الاد     | لقفجاق الم   | الذهبية في بلاد ا | ول القبيلة | تحــول مفر  |
| ٠ ٤    | • 1  | وبها |       | ما وث      | ن وحدوده     | كة مغول القفجا    | . موقع مبا | _ 1         |
|        | الى  | ماق  | القفح | حول        | نحول مف      | تمهيد والتهيئة ا  | . مرحلة ال | - E         |
| 1.     | •    | ٠    | ٠     | •          | • •          | نم: ۰ ۰ ۰         | الاسسلا    |             |
|        | _ان  | ة خـ | ہرکا  | ٠(.        | 111 )        | ان وابنه صرتق     | باطو خ     |             |
|        |      |      | . •   | _          | -            | لمه (۱۱۲ -        | -          |             |
|        | .( 1 | ١٢.  | - 1   |            | _            | . تدان منکوخان    |            |             |
|        |      |      |       | •          | (177         | طقطای (۱۲۰        | تلابغا و   |             |
|        |      |      |       |            |              | 1                 |            |             |

الصفحة الموضيوع 174 ٣ \_ مرحلة اكتمال انتشار الاسلام بين مغول بلاد القفجاق : محمد اوزبك خان واسلامه (١٢٣ - ١٢٧) . جلال الدين محمود جانى بك (١٢٧ - ١٢٨). محمد بردى بك خان (١٢٨) . طقتمش خان (١٢٨ -- ١٢٩)٠ ٤ \_ عصر الجهاد ضد صليبية الروس ومدى انتشار الاسلام في هذا العصر في سيبيريا وبين القرغيز والقزاق 144 ور \_ مظاهر الحياة الاسلامية عند مغول القفجاق: 187 التسمم يبالاسماء الاسلامية واتخاذ الألقاب الاسلامية (١٤٦ - ١٤٧) ، اداء الفرائض الاسلامية (١٤٨ -١٤٩ ) . تطبيق الشريعة الاسلامية ( ١٤٩ ) ٠ الاحتفال بالأعياد الاسلامية (١٥٠ - ١٥١) . احترام العلماء والفقهاء والاغداق عليهم (١٥١ -١٥٣) . استقدام العلماء (١٥٤) . انشاء الزوايا والمساحد والمدارس ( ١٥٥ - ١٥٦ ) ، ازدهار الثقافة الاسلامية والمذاهب الفقهية (٥٦ ١٥٨-٥١)٠ انتشار مراكز الثقافة الاسلامية (١٥٨ - ١٦٤) ٠ قيام المفول بواجب الجهاد ( ١٦٥ - ١٦١ ) ٠ التحالف مع سلاطين مصر (١٦٧ - ١٧٣) ٠ الفصل الرابع تحول مفول ايران الى الاسلام 777 -- 170 ١ \_ مرحلة التمهيد والتهيئة لتحول مغول ايران الى الاسلام : 177 هولاكو وغزو بفداد ( ۱۷٦ - ۱۷۷ ) ، اسلام تكودار بن هولاكو ( ۱۷۷ ــ ۱۸۳ ) ، أرغــون بن أيغا واضطهاد المسلمين (١٨٤ - ١٨٥) . كيخاتو وبايدو ومداراة المسلمين ( ١٨٦ - ١٨٧ ) . ٢ \_ مرحلة اكتمال انتشار الاسلام بين مغول ايران: 147 اسلام غازان بن أرغون ( ۱۸۷ ــ ۱۸۹ ) . مناقشة حقيقة اسالم غازان والرد على ما وجه اليه من اتهامات ( ۱۸۹ – ۲۰۷ ) ۰ ٣ ... مظاهر الحياة الاسلامية عند مغول ايران: 4.7 اتخاذ الإلقاب والأسماء العربية ( ٢٠٨ - ٢٠٩ ) .

المحافظة على اداء الشعائر الاسلامية ( ٢٠٩) · المعتساد مجالس العلم برعاية الخوانين والخواتين

المفحة الموضوع

( ۲۰۹ — ۲۱۰ ) . ذكر أسماء الخلفاء الراشدين على العملة والخطبة ( ۲۱۱ ) . تشيع أحد سلاطين المغسول ( ۲۱۲ — ۲۱۶ ) . تعلم اللغة العربيسة (۲۱۵). احترام العلماء والفقهاء والصوفية ( ۲۱۲ — ۲۱۷ ) . الاكثار من بناء المنشآت الدينية والعلميسة الاسلامية ( ۲۱۸ — ۲۲۱ ) . الحرص على تادية فريضة الحج ( ۲۲۱ — ۲۲۲ ) . التصالح مع مصر ( ۲۲۳ — ۲۲۲ ) .

#### الفصل الخامس

تحول مفول آسيا الوسطى الى الاسلام **70% -- 777** المقصود بآسسيا الوسطى وعوامل تأخر اسسلام حكامها وسكانها من المغول . . . . . . . . . 777 ١ \_ فترة التمهيد والتهيئة لتحول مفول آسيا الوسطى الى الاسلام: . . . . . . . . . . . 177 جغطای واضطهاده للمسلمین ( ۲۳۱ – ۲۳۲ ) . تقدم الحركة الاسلامية واعتناق مبارك شاه للاسلام (٢٣٢ ــ ٢٣٣ ) . الصراع بين البوذية والاسلام في عهود خلفاء مبارك شهاه ( ٢٣٤ - ٢٣٦ ) . ٢ \_ مرحلة اكتمال انتشمار الاسلام بين مغول آسيا 777 الوسطى: ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ تحول طرما شيرين خان للاسلام ( ٢٣٦ - ٢٣٨ )٠ فترة صراع بين البوذية والمسيحية وبين الاسلام ( ٢٣٨ ــ ٢٣٩ ) . اسلام السلطان خليل وقضائه على صحوة البوذية والسيحية ( ٢٣٩ \_ ٢٤١ ) . تفلق تيمور خان واسلامه (١٤١-٢٤٣). تيمورلنك وتوحيده لمالك المغول ونشره الاسلام بين البدو من المفول ( ٢٤٣ - ٢٤٦ ) . خلفاء تيمورلنك ونشرهم للاسلام ( ۱۹۲۷ ــ ۱۹۲۸ ) ٠ ٣ \_ مظاهر الحياة الإسلامية عند مغول آسيا الوسطى: 789 الحرص على أداء الشعائر الاسلامية (٢٥٠) .

١ ــ مظاهر الحياة الاسلامية عند مغول آسيا الوسطى : ١٥٠ الحرص على أداء الشعائر الاسلامية ( ٢٥٠ ) .
 تطبيق الشريعة الاسلامية (٢٥٠). والتبرك بالأولياء والصالحين (٢٥١ ) . التواضع الشديد للعلماء والفتهاء والصوفية (٢٥١ ) . تشجيع الثقافة والمسوفية (٢٥١ ) . نشر الثقافة

| 44 |   |   |   |   | ٠ |
|----|---|---|---|---|---|
| 4  | ~ | 2 | _ | ł | ١ |
| -  | _ | - | _ | _ | 4 |

الموضــوع

الاسلامية (٢٥٣ ــ ٢٥٤) . الاكثار من بناء المساجد والزوايا والمدارس (٢٥٤ ــ ٢٥٧) .

#### الفصل السادس

# الاسلام ومفول الصين والخطأ ٢٥٨ – ٢٦٨

استعانة الخوانين العظام ببعض المسلمين في الجيش والادارة والوظائف العليا ( ٢٥١ – ٢٦١ ) . السيد الأجل واثره في نشر الاسلام ( ٢٦١ – ٢٦٣ ) . قلة عدد المسلمين في بلاد الخطا ( ٢٦٥ – ٢٦٦ ) . عدم اعتناق الخوانين العظام للاسلام ( ٢٦٧ – ٢٦٨ ) .

| 771  |          | •          | ٠ | • | . • | ٠ | ٠ | • |   | ٠  | •      | لخاتمة  |
|------|----------|------------|---|---|-----|---|---|---|---|----|--------|---------|
| 777  |          | ٠          | ٠ | ٠ | •   | • | • | • |   | •  |        | للاحــق |
| 37,5 | <u> </u> | <b>/</b> Y |   | • | •   | • | • | • | • | جع | والمرا | لمسادر  |

مطبعت الجلاعث . مطبعت البولاقية - بيثمرا

رقم الايداع بدار الكتب ٢٩٣٢ / ١٩٨٦