

## ANCIENT NEPAL

Journal of the Department of Archaeology

संख्या १४६ कार्तिक २०५७ Number 146 November 2000

सम्पादक मण्डल
प्रधान सम्पादक
श्रीमती ऋद्धि प्रधान
सम्पादक
श्रीमती सानीमैयाँ राणा
श्रीमती सरला मानन्धर

Editorial Board
Chief Editor
Mrs. Riddhi Pradhan
Editor
Mrs. Sani Maiya Rana
Mrs. Sarala Manandhar

प्रकाशक

श्री ५ को सरकार

संस्कृति, पर्यटन तथा नागरिक उड्डयन मन्त्रालय

पुरातत्त्व विभाग

काठमाडौं, नेपाल

Published by

His Majesty's Government

Ministry of Culture, Tourism & Civil Aviation

The Department of Archaeology

Kathmandu, Nepal



## प्राचीन नेपाल ANCIENT NEPAL

संख्या १४६ Number 146 कार्तिक २०५७ November 2000

सम्पादक मण्डल प्रधान सम्पादक श्रीमती ऋद्धि प्रधान सम्पादक श्रीमती सानीमैयाँ राणा श्रीमती सरला मानन्धर Editorial Board
Chief Editor
Mrs. Riddhi Pradhan
Editor
Mrs. Sani Maiya Rana
Mrs. Sarala Manandhar

## विषय-सूची

## Contents

|                                                                         | Page     |
|-------------------------------------------------------------------------|----------|
| Dated Figure of King Jayavarma, The Tradition of Figure                 |          |
| Making and The Historical Importance of This Discovery                  |          |
| –Tara Nanda Mishra                                                      | 1-23     |
| Conservation of Shristi Kanta Lokeshwor a Challenge for the Conse       | ervators |
| –Om Prakash Yadav                                                       | 24-29    |
|                                                                         |          |
| नेपाली खण्ड                                                             | पृष्ठ    |
| बासुकी कुण्डका नागनागिनी                                                |          |
| –जीतबहादुर मानन्धर                                                      | \$o-38   |
| गणपत्य संप्रदाय र चोभारका जलविनायक                                      |          |
| –सरस्वती सिंह                                                           | ३४-४१    |
| नीप संघशासक पशुपालक गणजाति होइन                                         |          |
| -दिवाकर आचार्य                                                          | ४२-५१    |
| पुरातत्त्व विभागको गतिविधि (आ.व. ०५६/५७)                                |          |
| –शोभा श्रेष्ठ                                                           | ५२-६२    |
| प्रधानमन्त्री जंगबहादुर राणाका समयको नेपाल-भोट युद्धको ऐतिहासिक सामग्री | ६३-६४    |

प्राप्ति स्थानः साभा प्रकाशन पुल्चोक, ललितपुर To be had of: Sajha Prakashan Pulchok, Lalitpur

मूल्य रू. ५०/-

Price Rs. 50/-

# Dated Figure of King Jayavarma, The Tradition of Figure Making and The Historical Importance of This Discovery

- Tara Nanda Mishra

During the month of May 1992, while digging the foundation for a modern house in the Machagala area (Children Burial Place) of Maligaon, about hundred meter west of the place, from where the so called Yaksha image was discovered in 1965 by the present writer, excavating before the Manmaneshwari temple, wonderful discovery of a figure of King Jayavarma had been made. This figure has been carved over a pale sandstone. The figure belongs to the Kushan. This is the earliest pre-Lichhavi figure having inscription on its pedestal in Brahmi Script and in sanskrit language. It bears the date in Saka Samvat 107 (A.D. 185). Thus it has become the first dated image as well as the first historical epigraphic record of Nepal Mandala (Kathmandu Valley). The labourers while digging the foundation of the house

broke the figure into several pieces. But now it has been beautifully repaired and displayed in the art gallery of National Museum at Chhawani, Kathmandu. The figure from head to feet is thus completely restored, except the right hand after the upper arm (the wrist, palm and fingers) which have been broken and lost for ever. This huge life size figure measures 174 cm (5 feet 3 and half inches) in height and 71 cm. (28 inches, near the two elbows) to 49.5 cm (19 and half inches) broader at the pedestal. It has been carved over a single piece of stone <sup>1</sup>

It is to be noted here that the area from where the figure has been found, is historically very important. Within this area are remains of two reported palaces named Managriha of King Manadeva built around 459 A.D. which was used till 643 A.D., up to

<sup>1.</sup> Two Lichhavi inscriptions, both belonging to the rule of King Bhimārjundeva and (Mahāsāmanta) Vishnugupta from Yangālhiti (dated samvat 64=A.D. 642) and Bhringāresvara (dated samvat 65=A.D. 643) record about the ancient tradition of bringing huge stones from the quarry to the place of enshrinement by manual pulling (Bhagavato Vishnor Jala Sayana rupanispādanayogya Vrihatsilākarshana Vyāpar, the work of pulling the huge stone fit for carving the Vishnu image in reclining pose (to be kept) within a pond, Dhanavajra, 1973, PP. 442 and 449). Big stones for images are also recorded in the Gopal Vamsāvali (P. 22) as it reads 'Vrihat Silāmaya Vishnu and Mahāsilāmaya Vishnujala sayana').

the rule of Lichhavi King Bhimārjundeva. The other palace was built by King Amsuvarma around 607 A.D. and was used till 735 A.D., the period of Jayadeva II<sup>2</sup>. The possibility of the third palace with the figure gallery (Devakula or Chitrasālā) of Varma kings has been indicated by the discovery of this present image as well as the headless figure of another king, most probably of the same dynasty.

#### **Description of the Portrait**

The figure (pratima, murti) <sup>3</sup> of Jayavarma is carved in the standing (Sthānaka) and in Samabhanga (straight erected) pose over a rectangular (49.5 x 27 cm) stone pedestal (pith, vedibhadra or āsand). He has an oval (Tilākriti) shaped face, big open eyes with bow like eyebrows also described as 'Vipulaksha 'pankajayatāksha', long eye like lotus flowers, Buddha Charita, Act-5 V. 84). He has prominent nose, nicely carved lips (adharostha) and well shaped

chin (Chibuka), His ears are longer, head circular (ātapatrena sadrse sirasi, Mahābhā, XIII, 348, 38; Varahamihira) and long neck (Kambugriva, like the top of a conch shell-Pratimāmānalakshanam on Atreya and others, J.N. Banerjea, 1974, 605). He is wearing a round cap (Sirastraka, Manasāra, Acharya, 1927, 67; Dhanavajra, 1973, 258, inscpt. dated 595 A.D. calls it-'Sirobibhushana'), which has a flat band with floral decorations (Chitrānkit pattikā) around the lower edges, having two rope like small hanging ends on the backside to loosen or tie the cap <sup>4</sup>. After the cap the plaits of hair are hanging around the neck. The decoration of the cap, which has a foliated band (Patra-Kalāp) is more visible on the right side.

The figure has two stought long hands (described in the Buddha Charita, Act-3, V. 24, as Vyāyat pinabāhu'), among them the lower portion (arm, wrist, palm and fingers) of the right hand is broken

<sup>2.</sup> The Handigaon coronation inscription of Amsuvarma dated Samvat 30 (A.D. 608), some burntbricks with name reading-'Shri Mahāsāmantansuvarmanaha' from Handigaon (Ancient Nepal No.-30, 1968, Notes and News) and the inspt. of Jayadeva from Nakshāl Nārāyanchaura (between 715-735 A.D.) clearly prove that both the Lichhavi Palaces were situated closely in the area of ancient Vishālanagara. Most probably the compound wall of Managriha had been seen by the writer below the new telephone exchange building which was erected by the side of a broad moat.

<sup>3.</sup> The words used for figure are Pratimā, chitra, Kritākriti, Pratibimba, Murti and Sālika. Pratima can be found in the Srimad Bhāgavad, 11-27-12; Bhasa (2nd-3rd A.D.) in his Pratimānātaka (Age of Imp. Unity, 1968, 262) calls it Chitra and Pratimā; P.K. Acharya, (Dict, 1955, 362) defines the word-Pratima, as denoting an image, an idol, a bust and a statue; Suprabhedāgama (Ch. 34, V.I-2) defines Pratima, where all the limbs are visible; the Vishnudharmottara Purana (Ch. 43, V. 33) describes portrait of kings made with Chiselling (Yathachitram tathaivoktam Khatapurvam Narādhipa); Kālidas in Raghuvamsa (Ch-14, V. 15) says that one can keep the memory of dead persons making their portraits or paintings ('Chitrāvaseshākriti', Sivaramamurti, Amaravati sculptures, 1956, 55). In Nepalese inscriptions we have the words like-Kritākriti (Changu inscpt. dated 505 reads 'Pitroh Kritākriti'; Pratima (thvava pratimā-sthāpanayānā, inscpt. of Pratapa Malla dated 1669 A.D., Regmi, iv, 1966, 138-39): Pratibimba, 'Sauvarna Pratibimba Samsāra hemnā--divangatāyā pratimājananyā; Regmi, III, 1966, 58, inscpt. dated 1440 A.D.; Murti-has been called in an inscpt. dated 1703 A.D. of queen Bhuvanalakshmi, Sanskrit Sandesh, Part 6, PP, 34-36; and Sālika (in the same inspt.) reading, 'thava Sālika lunadayakā).

<sup>4.</sup> Andrea and Riccardo (An Inscribed statue of year 207 from Maligaon, Kathmandu, East and West,-ISIAO, Rome, Decem, 1996, PP. 300-301, Note-5), like to call it a floral crown of rolled decorated cloth tied with simple knot, and have compared the headdress with Mathura Surya (Bangdel calls it a king, 1982, PL-36) of 1st Cent. A.D.) The outer rim of the Cap of Mathura king is more prominent and roundish than Jayavarmas cap, but it is more closer to the cap of Bhārhut warrior, 2nd Cent B.C. (Age of Imp. Unity, 1968, fig. 37). Similar cap can also be marked on a t.c. figure from Bhita (Marshall, Excavations at Bhita, IAR. 1911-1912, PP. 29-94).

and lost for ever. But the upper arm (Bahumula), the sharply curved elbow including the half of the fore arm raised upwards, are visible. On the upper arm there is a Mayura- Keyur (also called Kataka in the Manasara Silpasastra, Acharya, 1927, 67), an armlet having the decoration of fan--tailed peacock 5. Asvaghosa in his Saundarānanda (Ch. x, ver 8, 1st cent A.D.) describes about this type of Mayura-Keyur. There is also lower portion of stem, in the shape of tapering slim cone (probably stem of a lotus bud described as 'padmakosha nāda'). Such lotus buds can be found in the right hand of Mathura seated royal figure in scythian dress (1st Cent A.D.) and in the Vaisnavi image from Kirtipur, Nepal (Bangdel, 1982, P. 27, PL-36 and PL-37, PP. 124-125). There are also such representations which can be found on the obverse of coin of later Eucratidian prince displaying a city goddess of Pusklāvati holding a lotus in her right hand (1st Cent B.C. or 1st Cent A.D.; Age of Imp. unity, 1, 1968, P. 118). Another representation can be found on the reverse of the coin of Huvishka where Mahāsena (Kumara) having four hands hold in his right upper hand a lotus flower (T.N. Mishara, Ancient Nepal, No.,-75, 1983, P 25 No. 4) In Buddha Charita (Act. IV, ver. 2 and Act V, V. 57) there are description of folded hands like lotus buds ('padmakoshnibhai Karaih' and 'Pratisankuchitārvinda koshah') <sup>6</sup>.

There are thick earrings (Karnakundala or Chakrakundala also described as manikundal in Harshacharita, Act-2) in his ears, which have ovalish twisted floral bands. According to Andrea and Riccardo (1996, 300), such earrings are present on the ears of Nagaraias and Bodhisattvas at Amaravati.

<sup>5.</sup> The Mayur-Keyur can be clearly seen on the right hand of Sri-Lakshmi standing over lotus flowers on the mouth of a vase, carved on the Mathura-red-sandstone of Kushan period. It has been dated by Coomaraswamy as 2nd cent A.D., now displayed in the Lucknow Museum (Coomara, yaksa, Delhi 1971, II, PL-19). Mayur Keyur is also present on the hands of Mathura Bodhisattva figure of Kushan period (J. Ph. Vogel, Catalogue of the Archaeological Museum at Mathura, Allahabad, 1910, P. 58, A. 45, PL. X) V.S. Agrawal (Ancient India No.-4, 1947-48, P. 127, PL-XXXVII-B, No-90, dated as 300 A.D.) has also marked this ornament (Anga-bhushana) on the t.c. figure of Vishnu from Ahichchatra. He describes about an armlet on the upper arms in the Character of Kushan style of a framed peacock-head as worn by Vishnu.' Mr. Agrawal also says that such circular fanned mayur are generally found in the Kushan period images. On the coins of Huvishka the three figures of Skandha-Kumāra, Visākha and Mahāsena with the legend reading-'Kumaro', has been found (J.N. Banerjea, Dev. of Hindu Iconog. 1974, PP. 145-46). Fan-tailed peacock with the legend-'Skandha-Surasya' has been found on the oval seal from Bhita (Marshall, Exca. at Bhita, IAR, 1911-12, P. 58, No.-83), Andrea and Riccardo (1966, 302) have described this Keyura as having 'a palmeate in the centre with seven leaves'. This peacock fan can be compared with the mediaval period stone image of Kartikeya having circular bands, from Ombahal tole of Kathmandu (Bangdel, 1982, PL. 32, P. 120) Also a yaksha figure from Amin has lotus-buds in the right hand, also raised above like Jayavarma figure (Yaksas, I, PL-7).

<sup>6.</sup> Similar figures with right hand raised like Jayavarma and sometimes holding flowers can be marked in the figures from Bharahut; S.K. Sarasvati, A survey of Indian sculptures, Calcutta, 1957, PL-IV, No.-28. In the figure of Sudarsana Yakshi a lotus bud whose head is turned downwards can be marked. This position can also be marked in the figures of Srimādevatā (PL-v, fig. 29), Indra as Sānti (PL-V, a Bodhagayā rail figure) and a Dvārapāla from a toran post of Sanchi (PL-VII< fig-41). V.S. Agrawal (Ancient India, No.-4, P. 112, fig. No.-6, a terracotta mithuna plaque from Ahichchhatra, dated between 200-100 B.C.) describes about a flower in the right hand of male figure. Sivaramamurty draws out attention towards a 'King holding in his hand a 'Lilāravinda' (a sportive lotus; Amaravati Sculptures, 1956, PP. 101-102, PL-XXVIII, fig. 3) In the Buddhacharita (Act I, V. 17) Yakshas are described as holding golden lotuses (Kānchana padmahasta yakshāddhipāh). But Andrea and Riccardo (1996, 303) have described the missing hand as holding fly whisk (Chauri). The Chakravartin figure from a relief of Jagayyapeta stupa holds a wheel, (Basham, the wonder that was India, 1963, P. 84, Fig. ix).

Let us examine about this circular object carved on the frontal top of this Kundala. Sivaramamurti (Amaravati Sculptures, 1956, 108-109) reports about such Kundalas called 'Karnaveshtana' (Ramayana, V, 15, 42; also Kasika on Panini, V, 1, 99) and describes about full-blown lotus carved on the stalk, which is twice curled on the earlobe and then hangs freely, carved on the earliest 2nd Cent B.C. inscribed sculptures from Amaravati. Rea in his excavation report of Amaravati (PL–XXIX, fig. d) has also mentioned about such Kundalas. Kalidas in his Meghaduta (II, 11) also mentions about such golden earrings 7.

Around the neck of Jayavarma is seen a broad necklace (Kanthasutra and Kanthikā). Men wearing such flattened circular neck ornaments can be seen at Bharahut, Ajanta, Amaravati, Sanchi and in the Mauryan sculptures. Sivarāmamurti calls them as the oldest type in India (Amarāvati Sculptures, 1956, P. 34, and PP. 110-111). This is also found around the neck of Lakshmi from Amaravati. Another type of longer Kanthāhāra (necklace) which is V shaped, is also found around the neck and on the chest of Jayavarma. Similar necklace can also be found around the neck of Maitreya, (a red sand stone) figure from Mathura dated around 1st or 2nd Cent A.D. (Sarasvati, 1957, PL-XI, No.-54), Vajrapāni image from Mathura (Coomaraswamy, Yakasa, I, PL-15, No.-2) Parkham yaksha (Mathura Museum, 3rd-2nd Cent B.C.) and Karttikeya figure from Mathura (Kushana period, Bangdel, 1982, PL. 122).

There is a thick bracelet (Kanakana, Valaya, Manasara, Acharya, 1927, 67) around the wrist of the

left hand of Jayavarma, which is composed of five or six bands and bears decorative patterns. Sivaramamurti (Amaravati Sculptures, 1956, iii) calls it-'Phalaka Valaya', where as, it is addressed in Sakuntalā (Act-VI) as 'manibandhana', in the Mudrārākshasa (Act-IV, Ver. 5) and Jātaka named as 'Ratna Valaya'. The Gāthā-Saptasati (I, 80) mentions about highly decorated and perforated bracelet (Jālavalaya). Johnston (Buddhacharita, 1972, II, P. 62) quotes about a 'hemmanijāla Valaya'. From Bharahut, Ajanta, Amaravati, Sanchi, and Mathura, (between 200 B.C. to 200 A.D.) we can find men wearing many banded phalaka or ratnavalaya (comparative chart produced by Sivaramamurti, Amaravati, 1956, 38-39). From 200 A.D. onwards the Valayas can be found to have only three, two or one band. This feature also place the figure of Jayavarma within the range of 200 A.D. Similar four banded valaya (bracelet) can be seen in the right hand of Karttikeya image from Mathura belonging to the Kushan period (Bangdel, 1982, PL-122, P. 210). This image has many similar features of Jayavarma. The other Kubera image in the Mathura museum, also belonging to Kushan period has five banded bracelet (Bangdel, 1982, PL-78).

His left hand is in akimbo position (Triangular pose) and is placed over his waist (Katyā-valambita). This is a common feature of early images including yakshas. Bānabhatta in his Harsha Charita, has described this pose as-'Kativinayasa-Vāma-Pāni. V.S. Agrawal has used this term while describing a terracotta figure of an standing woman from Ahichchhatra (dated between 100 BC-100 A.D.).

<sup>7.</sup> V.S. Agrawal (quoted by Sivaramamurti, Amaravati, 1956, 109) has named such Kundalas as 'Mrinālakundalas'. He describes about the terracotta figures wearing such Kundalā as having 'a lotus stalk curled twice to form the earring and then terminating in a full blown lotus at the top'. Similar lotus Kundalās have been narrated by Asvaghosa in his Buddha Charita (composed around 1st Cent. A.D., ch. V, ver. 53; Manikundala--mukha Padma-Satapatramivardh Vakranādam') as earrings inlaid with jewels and on the face was carved a lotus with half curved stalk'. These earrings were used by the women employed to entertain prince Siddhartha in his palacial chamber playing music.

Jayavarma is wearing only two cloths (Vasan, Buddha Charita, V, 51 and 64), an uttarāsang or uttariya and an adhovastra (the lower garment). The Uttariya (uttara, Sātaka, Uttarānga, and Upari-vasana) is arranged into smaller fold and worn across the abdomen, left chest and taking around the left shoulder as well as top of upper arm, falls in the similar folded fashion from the left-side of the body and up to the back of left leg. The other end of the garment (pattāmsukottaranga-the folded silk-cloth) is placed on the back side. It has been described as-'Parivritta Satavallika uparivasana' (Coiled upper cloth). Sivaramamurti (Amaravati sculp. 1956, 65-66) draws our attention towards this uparivasan used in Upavita fashion, which has been described in the Krishna Yajurveda. There, a noble brahmana is said to have raised his right hand after adjusting his upper garment of cloth or ajinam (deer Skin) across his shoulders in the upavita (Sacred thread) fashion and closes or clinches his left hand ('ajinam vaso vā dakshinata upaviya dakshinam bāhu muddharate vadhatte savyamiti', Taittariya Aranyaka, II, 1). Sivaramamurti says that this concept is very early one and Vedic, which had been adopted in iconography for Buddha as well as for Chakravarti King's figures (Amaravati sculpt. 1956, P. 66). The beginning of such folded Uparivasana (Upper garment) can be found in the Patna yaksha, Yaksha Kuvera and Supavasu figures from Bharahut and kings images (Coomaraswamy, yaksas, I, PL-2, figures 1 and 2: PL-3, figures 1 and 2; dated between 200-150 B.C.).

The king has a flat waist-band (Udarabandha, Kakshyābandha and rasanā) made of folded cloth, which is a tradition for the early figures of Bharahut, Ajanta, Mathura, Sanchi and Amaravati between 200 B.C.-100 A.D. This Sash was also known as vethaka (Digha Nikaya, Rhys Davids, I, P. 130; III, 2, 9), Katibandha, rasanākalāpa (in the Raghuvansa, Ch. 16, V 56; Mrichchhakatia, I, P. 119), Kāyabandha (Cunningham, Bharahuta Stupa) and pattikā (in the Vinayatexts, chullavagga, III, PP. 142-144). This is a ribbon shaped flat piece of cloth which has crossbands forming lozenges. This band has two knotted criclets from where two flat but short-tassels, are hanging over the right thigh. V.S. Agrawal calls these circlet as-netrasutra and the flat hanging tassels have been addressed as phalipat (Harshacharit, quoted by Sivaramamurti, Amaravati, 1956, 113). V.S. Agrawal has also marked similar cloth girdles with graceful knotted loops on the frontal portion in the terracotta figures of dampati (dated between 100 B.C.-100A.D.) from Ahichchhatra (Ancient India, No.-4, P. 113, No.2)8.

<sup>8.</sup> The beginning of such hanging tassels and the circular knots can be marked in the Parkham Yaksha, where the thick cloth knots and the two hanging flat ends are placed just the centre of two thighs on the frontal side (Age of Imp. Unity 1968, PL. XXI, fig. 50). Coomaraswamy has very rightly remarked 'The Parkham image is of great importance as the oldest known Indian stone sculpture in round. It establishes a formulae which can be followed through many succeeding centuries. Very similar hanging flat tassels of the same size as on the Jayavarma Portrait be seen over the right thigh of Saranath Bodhisattva (dated 81 A.D.) of Friar Bala (Age of Imp. Unity, 1968, fig. 55). Also this kind of hanging tassels are present in mathura Kartikeya (Bangdel, 1982, PL-122, P. 210) and Mathura Sri-Lakshmi. (2nd Cent. A.D.; now displayed in the Lukhnow Museum). The short tassel is placed over her right thigh but the other longer end has been arranged between the two thighs, almost touching her heavy anklets (Coomaraswamy, Yaksa, 1971, II, PI-49). Another yakshi from jaggayyapeta, 2nd Cent.B.C. has similar circular knots and long hanging tassels, both hanging between the two thighs (yaksa, 1971, II PL-42 No.-2). Also such short hanging tassels can be found on the right thigh of Chamdayakshi, Bharahut (Yaksa, II, PL-10, fig. 1) and Srimādevata, Bharahut (The Age of Imp. Unity, 1968, PL-XVIII, No. -1). These hanging cotton tassels are very popular at Bharahut, where most of the figures have these hanging ends. After Bharahut it is also a popular motif of Mathura figures between 200 B.C. and 200 A.D. A flying ribbon with two knotted ends tied on the back has been described in the Harshacharita as 'Pristh-prenkhat-patachchara-karpata-ghatitagalita-granthih' (the knot fastened by a ragged cloth swinging behind him was hanging loose'-cowell and Thomas, Harshcharita, P. 41; also Agrawal, Ancient India, No. 4, 1947,-48, P. 124; Harshacharita, Nirnayasagar Press, 1925, P. 52).

Then there is the lower garment (dhoti, antariya) which has three frontal folds, two falling on antariya the left and right thighs up to the feet, and the central piece has multiple vertical folds, similar to the folded palm leaves (tālavantaka) or can also be called satavallikā, displaying number of folds (which is called Kocha in maithili language). The lower garment reaching up to the feet has been addressed as-'aprapādina', in the Harsha Charita and Panini (V, 2, 9; Amaravati Sculptures, 1956, 118). On the back of Jayavarma figure the dhoti has again three separate parts and the folded central portion (called-dheka in Maithili) has been inserted inside the waistband, which is a usual method of wearing dhoti. <sup>9</sup>

There are many regular horizontal flat alternating decorative bands ('alankrita pattavastra', Mandasor insp. of Kumaragupta I, A.D. 436, Upadhyaya, Ancient Indian Inspts. 1961, II, 60). On the dhoti and within these flat bands are either floral motif or perching birds in rows. Asvaghosa in his Buddhacharita (Act. VI, ver. 59) has beautifully described about the band of golden geese stamped or embroidered over the surface of cloth (ansukan Kānchan hanschinham). Similar alternating horizontal flat border and rows of flowers on the body of the dress of a dampati plaque (dated as 100 B.C.) from Ahichchhatra have been called by V.S. Agrawal as phullavalli (Ancient India, No. 4, P. 113, No.-9).

The long bare feet (Pādābhyām, Shree pādai, Nriptesh charana, Lichhavi Inspts. Dhanavajra, 1973, P.62) of King Jayavarma are quite well proportionate. He has broad chest and relatively slim waist <sup>10</sup>. On the whole, the figure of Jayavarma exhibits sturdy, elongated but delicately modelled body.

On the back side of this image has following elements, which are only chiselled through shallow lines-

- 1. Part of the Cap with its flat decorated broad band. This band was either fastened or loosened with the help of two roundish cords, having short hanging tassels. Below the cap are arranged nicely the falling hairs up to the neck.
- The oblique folded band of upper garment (uttariya) are arranged across the backbone.
   The other end is hanging on the back of the shoulder.
- 3. Part of the waist band are having decoration of small lozenges (diamond figures).
- The lower garment (dhoti of adhovastra) with its central folded bands are laid into the waistband.

In the figure of King Jayavarma we find the earliest tradition and some features of Yaksha figures. The figure has been deeply cut on the frontal portion and only shallow chiselling has been done on the back side. This figure is heavy and voluminous. The physical features of this figure has been copied from

<sup>9.</sup> In the Manibhadra Yaksha figure from Pawāyā (Pāwāpuri) the folds of dhoti on the back is also inserted within the waist band.

But this figure is equally decorated and carved in round on the back (Age of Imp. Unity, 1968, PL-XXII, fig. 56).

The Sukranitisăra (Ch. IV) describes about the form of bodies to be carved, as a guideline for the artists. Accordingly, the face is to have ovid shape like an egg, forehead like a bow eye-brows should follow the line of a nim (Margosia) leaf or a bow. Eyes like a wagtail, a deer's, a Saphari fish, or a lotus petal. The nose should resemble a sesame flower (tilaphula) or the beak of a parrot (Sukanāsā), the neck is compared to a Conchshell, the shoulder to have the form of an elephants head (gajatunda), the arms with the trunk of a plaintain trees and the thigh should resemble the trunk of a young elephant (Karabha). The Chāngu inscription of king Manadeva (dated 464 A.D.) describes the body of god Vishnu and the king in the following way-'Vipula prodvritta Vakshah Sthalah--padma bahuruchirah' (the broad and rounded chest as well as hands like lotus flowers). Similarly, King Mānadeva has been described as having- 'Shreemanchchāru Bhujah' (Having beautiful hands). 'Kanakas lakshnāvādata Chhavih' (his apperance like dazzling gold) pinanso vikachasito (having broad shoulders), 'utpaladala praspardhamanekshanah' (eyes like blown blue lotuses), and the body of the king like god of Love (Sākshāta kāmaivāngavān Narapatih).

the images of early Yaksha, Bodhisattva and kings, which were evolved between 200 B.C.-200 A.D., within the Indian Sub-Continent. It is to be noted here that like the Yaksha or Naga images, the portraits of ancient kings and queens after their death (divamgatāyā pratima', Regmi, III 1966, 58-59, Insp. dated 1440 A.D.) or sometimes even alive (Regmi, IV, 1966, 94, Insp. dated 1654 A.D. 'Pratapamalladevana---thvate sahitana luna dayakāva sālika tayā.') were made from very ancient times. The Epics, the Vinayapitaka, Pratimanataka of Bhasa (2nd-3rd Cent. A.D.) have details about making the king's images, which have been corroborated by the discovery of eight inscriptions with effigies of Satavahana kings at Nānāghat within a figure gallery (of 1st Cent. B.C.) It is further supported by the inscription of a Mitra Panchala King Dhanadeva (1st Cent. B.C.) who had erected a temple enshrining his father Phalgudeva's portrait. Not only that, there are many such figures of donors at Karle made during 1st Cent. B.C. (Age of Imp. Unity, 1968, PL-XXV, fig. 64) and at other places.

The figure of Jayavarma has some close parallels which have been carved during the Kushan period. One of the close matching figure is the standing figure of Bodhisattva from Saranath made during 81 A.D. (Third year of Kanishka rule, Age of Imp. Unity, 1968, PL-XXII, No. 55). The whole body of this Saranath-Buddha-Bodhisattva image including the chest, waist band (Kayabandha) with hanging tassels, hands (the right hand of this image is also broken), thigh, legs and feet, the navel and the uttarasang or uttariya (in this case it is not in close folds like Jayavarma image but streched covering the entire left hand from bahumula to the wrist, and falls down from left side in the similar fashion) used in the upavit fashion. The pedestal, the pose and size of the feet are similar, except the neck and the head which are comparatively shorter. The Bodhisattva figure is

wearing antaravāsaka (lower garment like petticoat) and uttarāsanga, whereas Jayavarma is wearing a dhoti and an Uttariya or Uttarasanga. There is also a lion figure (denoting Sakya Singha) carved between the two legs and the pedestal inscription describes that the image was made during the rule of King Kanishka and his two Saka governers (Maharajasya Kanishkasya Bodhisatvo--pratisthāpito--Bhikshusya Balasya).

The next figure from Mathura school which also belongs to the Kushan period, has also some similarity with the Jayavarma image. This is the Karttikeya image of Mathura red sand stone (Bangdel, 1982, P-122). This image has long legs, waistband with two hanging flat ends on the right thigh, right hand with fingers raised above the shoulder, having four bands of valaya, golden wristlets with many jewelled bands, V shaped hara and is possibly also wearing padmakundalas on both the ears. This is also an inscribed figure. The differences between the two figures can also be marked. This Karttikeya figure is short in stature, it has different king of head dress (Mauli) showing a roundish floral fanlike band, having a roundish face, and the lower edge of the dhoti ends just after the knee (long Kachhā type Yaksas, I 1971, PL-16), The thick twisted cotton uttariya is wrapped around the waist in slanted way (some similarity can be traced with Yaksas from Mathura; Yaksa, I, 1971, PL-16) and on the left side forms a twisted circular knot with two hanging ends. Within this heavy and thick Kakshyabandha is the thin cotton udaraband whose two flat ends are hanging over the right thigh like the Yaksha or Fire god (dated 1st Cent A.D.) from Mathura (Yaksas, I, PL-16, NO.-2).

The other figures having comparative parallels with the figure of Jayavarma are the Yaksa figure from Kankali Tila, Mathura (1st Cent A.D., Coomara swamy, Yaksas, I, PL-16, No.-1), and Vajrapāni Yaksa with head missing from Mathura, Kushan

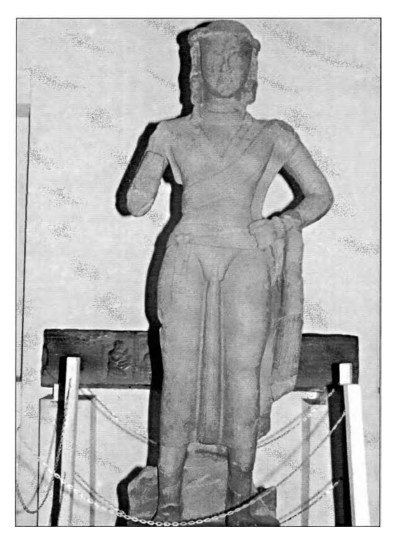
period, dated by Coomaraswamy as, early 2nd Cent. A.D. (Yaksas, I, PL-15, No.-2).

The figure of Jayavarma has been made following the ancient ideals of a Hindu King, as Chakravartti, and in semi-devine character, because this was made after his death. 11. The Sukranitisara (IV, 147) says- 'beautiful is that image carved with all the limbs and which has been made following the cannons (Sarvāngaih Sarvaramyohi Sāstramānena vo ramvāh). The Brihatsamhita (L VIII, 29) recommends about the dress and ornaments to be carved on the body of the portraits befitting the tradition of respective countries ('Desānurupabhusana-Veshālankāra-murtibhih Kāryā). The Visvakarmiya silpasāstra (Acharya, Manasara, 1927, 98) has a chapter devoting about the height of men in different ages (Narochchata pramanam). There were some fixed norms of iconometry in the ancient canons. The ideals of divine figures according to Varāhamihira (Brihatsamhita, Chap. Mahāpurush Lakshana) were-'depicting the full fleshy limbs and the joints of the body'. (Māmsaih purnāngsandhih Sarvāngasandhayo yasya, Banerjea, 1974, 312; foot not, 3). Similar laws for making images can also be found in the Sukranitisāra (IV, 4, 146), which recommends to hide the joints, bones, veins, and arteries from the body of the images (Gudhasandhyasthi dhamani Sarvadā Saukhya Varddhini). The Matsyapurana (Ch. 42, ver. 61-62) describes about a Chakravarti King fulfilling all the qualifications (Chakra varttinah Sarvalakshan purnate). Varāhamihira refers about five types of men named as Hamsa, Sasa, Rucaka, Bhadra and Mālavya. Among them Mālavya was the best among men and has been called as-'Kings of

men', (nripesha). Varāhamihir further tells us that such men who are 100 to 105 anguli (about 7 feet) high are the Malava variety of men. They are alone in uniform and are called 'Nyagrodha parimandala' type. Utpala calls them a monarch (Sārvabhaum Rājā). Matsyapurāna (Ch. 145, V. 10) further describes-'men having long hands are worshipped (or regarded) as Gods' (Samahatājānubāhu daivatair bhi pujayate) In the Kādambari (quoted by Johnston, Buddhacharita, 1972, II, P. 44) it is said that-'the glory of brilliant signs is the quality of great men') Sahaja bhusanair iva mahāpurash Lakshanair). Asvaghosa in his Buddhacharita (IV, Ver. 4) describes the prince Siddhartha as 'the glory of the brilliant signs on his person, as of ornaments born on him (Sobhitam Lakshanaitr diptaih Sahajair bhushanairiva). The Vinaya Vastu (Gilgil-Mss. Ind. Hist, quat XIV, 1938, P. 422) describes about the beautiful body of prince Siddhartha in the following way. It says that his head is like a round parasol, he has a rectangular broad forehead, long hands, twin eyebrows drawn over a parallel line and a prominent nose bridge (Chhatrākara Sirah dirgha bahuh vistirna lalātah ygmabhru uttunga nāsāh). G.N. Banerjea (Age of Imp. unity, 1968, 392) describes about the Gandhara and Mathura Buddha figures being derived from the Indian conception of a great man (mahāpurusha) bearing some distinctive marks (Lakshanas) on their bodies. The Iconographic and iconometric texts, though, of much later date, named Sambuddhahasita-Pratimālakshana (Banerjea, Hindu Icong. 1974, 590-59/; Wegler, Publications of Nepal German MSS Project, Stutgart, 1989, 615 12 delineate the various signs and bodily measurements of such

It is to be noted here that the dead kings have been addressed as divine beings (Daivat; Parama-daivat Vappabhattāraka mahārāja, Insp. dated 506, Dhanavajra, 1973, P. 91). The other inscription of Nirapeksha who had made the portraits of his parents in A.D. 505, prays gods to impart godhood to his parents (Punyena ten pitridaivat bhaginome, Dhanaraja, 1973, P. 79). The Väyupurāna (Ch. 97. ver. 1-4) describes about the portraits of dead persons as-'mansusya prakritidevās' (deities originally human by nature or deified human beings).

<sup>12.</sup> Pratimālakshana,reads-'lakshanāncha pravakshayāmi narānām hitkāmyayā/Lakshanam Sādhayet Sarva devaprāsāda nirmmitam/Pratimā prāsādaschaiva Sastramastrādi yojayeta/; Devapratimā Lakshanama, speaks about the — 'Nyāgrodhaparimandal' figure of Buddha to be made (Wezler, 1959, 615).



Dated Figure of King Jayavarma



Left hand of King Jayavarma



Back side of King Jayavarma

ideal images. The figure of King Jayavarma also depicts some of the above recommendations while making this figure.

#### **Ancient Tradition of Making Portraits**

The Svetasvatara Upanishad (4-19) says thatthose who were very famous did not had their portraits (Na tasya pratimā astiyasya nāma mahad yashah). Patanjali (2nd Cent. B.C.) while explaining the word Kāshyapa mentioned by Panini (400 B.C.), says that it signifies a statue of Kāshyapa 13 The Manasara silpasastra (Acharya, 1927, 79) has chapter dealing images of sages (Muni-Lakshana-Vidhāna). Manasara describes about the portraits and measurements of Seven such ancient sages, they were-Agastasya, Kāshyapa, Bhrigu, Vashistha, Bhārgava, Vishwāmitra and Bharadwāja. There is no doubt that the above silpasastra though compiled during 5th-6th Cent. A.D., has recorded the ancient most tradition of making portraits. The Mahābhārat (compiled between 4th B.C.-4th A.D.) refers about the iron image of Pandava prince Bhima (Ayasi pratima, Ch. 12, V. 23). In the same Epic we find Ekalabya making the clay image of sage Drona, whom he had chosen as his teacher. Mahabharat also refers about prince Usha, who was a gifted painter and had received a title as 'Chitra-Lekha'. Balmiki Ramayan (Uttara-Khanda, 91, 5, 25) mentions about the fire sacrifices performed by Rama, where a golden figure of queen Sita (Kanchanimmana patni) had been represented. Mahābhārat also records about the statue of sage Kāsyapa. The Pratimānātaka written by Bhasa (1st-2nd Cent. A.D. Act. III, PP. 46-50) mentions about the figure of king.

Dasarath kept within the figure house (Pratimāgriha or statue hall), within the palace, after his death, Similarly, Kālidās in his raghuvamsa drama (Act-XIV, V. 15) also describes about the tradition of making statue and figure in paintings, after death. He says that the portraits preserve the memory of the dead person (Citravaseshākriti). The great kings like Ajātasatru and Udayana who were the important kings and contemporaries of Lord Buddha had their portraits sculptured on the stupas at Bharahut (Cunningham, I, PL-XVI), Amaravati (Siva Ramamurti, PL. 34, fig 1; PL. 35, figures 1-2; Pl-1, fig. 1) and Sanchi (D. Mitra, 1978, PP 38-49). The Vinayapitaka refers about Amrapāli, the famous courtesan of Buddha's lifetime at Vaisali. When her palacial residence within the mangogrove was completed, she invited famous painters from various countries to paint the figures of kings and merchants of the period, on the walls of her residence. It so happened that by seeing the painted figure of King Bimbisara, she fell in love with him and married him 14.

There are also portraits and inscriptions recording about them in the ancient periods. The earliest figures were made in wood, gold, stone and in paintings, of Faraoh Kings of Egypt between 1600-2000 B.C. The figure of King Hammukhi of Babylonia was also made around 1792-1750 B.C. Within the Indian sub-continent the earliest inscribed portraits of Sātavāhana kings with their wives and sons, have been found from Nānāghat, but now they are almost destroyed<sup>15</sup>. D.C. Sircar while mentioning about them writes-'in the Nānāghāt pass there were

<sup>13.</sup> Indumati Mishra, Pratima Vijyāna, Bhopal, 1972, PP. 49-50.

<sup>14.</sup> C. Sivarammurti, Amaravati Sculptures, 1956, P. 55; the Age of Imperial Unity, 1968, P. 528 and P. 262.

<sup>15.</sup> Sivarmamurti, Amaravati Sculptures, 1956, P. 9 and P. 11; Sivaramamurti Writes 'the labelled portrait-sculptures at Nānāghat of Simukha and (Sri) Sātakarni of the Sātavāhana family (who) was the contemporary of Khāravel, lived in the second Cent. B.C. It is the earliest Indian figure sculpture whereas, D.C. Sircar places the inscription of Nānāghāt to 1st Cent B.C. (The Age of Imp. Unity 1968, P. 192, and PP, 196-97). V. Upadhyaya, Ancient Indian Inscriptions, Delhi, 1961, II, P. 29. The inscription reads— "Rāyā Simuk-Satvāhano Sirimāto/Devi Nāyanikāya Rayo Cha Siri Sātakanino./Kumāro Vedi siri/Mahārathi Tranakyiro/Kumāro Hākusiri. Kumaro Sakti Siri (1)." According to Sircar (Age of Imp. Unity. 1968, 197) the name of Krishna who was a brother of King Simuk is lost.

some relievo figures, now destroyed, with label inscriptions above their heads, The eight labels give the names (of) the royal pair, in the nominative.' The next figure is at Kondane which had been carved by a sculptor Balaka (Amaravati, P. 11), who belonged to the period of King Krishan Sātavāhana (1st Cent. B.C.) At Karle we find two donor pairs sculptured within a framed panel. Their portraits also belong to the same (1st Cent B.C.) period (The Age of Imp. Unity, 1968 PL (XXV, fig. 64). In north India also we have an inscription from Ayodhyā of 1st Cent. B.C., belonging to the King of Koshala named Dhanadeva, who had enshrined the figure of his dharmaraja father Phalgudeva within a temple<sup>16</sup>. The Indo-Greek, scythian, Kushan and Gupta coins mostly bear the figure of kings of those dynasties. A figure of Tosā (Tosāye patimā) a saka lady along with a large stone temple (Sailam Srimadgrhamatulam) had been erected during the period of Kanishka, which has been described in an inscription (Banerjea, Hindu Icono. 1974, 94). An interesting record of Huvishka from Mathura mentions about a royal figure gallery (pitāma devakula) of his grand father, possibly of Kadaphises I (Age of Imperi, unity, 1968, 150). The figure gallery of the Kushanas have been found from Mat near Mathura, from there three statue of Kushan kings-Kanishka, possibly of Wema Kadphises and

inscribed statue of Huviska have been found. They are clad in central Asian or scythian dress and have been carved either standing or seated <sup>17</sup>. The figure of Kanishka in bronze had been carved on the Buddha's relic-casket found from the Peshawar chaitya (Sarsvati, 1957, 75).

There are several examples of such portraits and portrait galleries also from mediaeval period in India and Nepal. In the Karnataka state, stone images (Silāpratima) of king with his three queens have been recorded in an inscription 18. Percy Brown informs us about the donor portraits on pillars, carved in south India from earliest times and the figures are mostly in life-size. Although, they are generally held attached to the front of the pillar-shaft. The images of donors and other persons have been found from Srirangam, Srivilliputtur (Ramnad), in the Brihad-Isvara at Tanjor and in the Pudu-mandap at Madura 19. At Mount Abu in Rajasthāna, there is a Jain temple with the image of Adinath in white marble, which is surrounded by ten statues of the founder Vimala and his family, built during eleventh century A.D., (also having inscriptions). Here all the male figures are seated on she elephants, whereas, the wives have been given thrones of spotless stones 20. An inscription from Mathura belonging to the rule of King Chandragupta II (dated A.D. 380, Gupta Sam. 61) mentions about

<sup>16.</sup> V. Upadhyaya, Ancient Indian Inscription, 1961, II, P. 25; The inspti, reads 'Kosalādhipena--Dhanadevena dharmaragyapituh Phalgudevasya Ketanam Kāritam.' DC. Sircar (The Age of Imp. Unity, 1968, P. 173) also thinks that the Ayodhyā inscription of Kosala King belongs to the 1st Cent. B.C. and the coins having the name of Dhanadeva belongs to the same king. A sealing of 1st Cent. B.C. with the name reading 'Phalgunimitrasya' has been found from Rājaghāt, which confirms about the historicity of king Phalgudeva (J.N. Banerjea, Hindu Iconog. 1974, 188).

<sup>17.</sup> Amaravati Sculptures, 1950, P. 53; Sarasvati, Indian Sculpture, 1957, P. 67; The Age of Imp. Unity, 1968, P. 523, PL XXIV, fig. 60; G. verārdi, Excavations At Harigaon, 1992, P. 30, J.N. Bnerjea, Ind. Icong. 1974, P. 94; Bangdel, Early Sculptures of Nepal, 1982, 49; Alberuni calls this dress as Turkish, having a short or long tunic. a high hat, boots and arms (Age of Imp. Unity, 1968, P. 149).

<sup>-18.</sup> Epigra. Carnat, Vol-IV, No.-86, P. II and P. 18; P.K. Acharya, Dict. of Hindu Architecture, Delhi, 1995, P. 636.

<sup>19.</sup> Percy Brown, Indian Architecture, 1959, P. 97, PL-LXXVIII, fig. 2.

<sup>20.</sup> P. Brown, 1959, P. 121; P.K. Acharya, Dict. of Hindu Archit. 1995, 152; Mount Ābu Inspts. No.-1, Vol-64; Luders, Ep. Indi. Vol-VIII, PP. 200-212 and P. 218; The insp. reads- 'murtinam iha pristhatah kari-vadhu-pristha pratisthājushāntaumurttir vāme āsma-khattaka gatah kāmta sameta dasa '(the statues placed on the back of female elephants--he caused to be made ten images of those (Persons mentioned above), together with wives on Khattaka (throne of spot less stones). It is to be noted here that king Pratāpa Malla (of Kathmandu) had also made his figure along with his family members riding over elephant on the bank of Ranipokhari in Kathmandu.

the making of portraits of Saiva teachers (mahesvara āchāryās), which were enshrined within the Kapilesvara temple ('gurunām chakrityārth---Kapilesvaraw garva yatane guru (nama pratima) pratisthapito', V. Upadhyaya, 1961, II, 51). A very interesting inscription from Trisirpalli cave describes about the corporal body (statue) of Satya Sandhi, which was made by stone-chisels (Sila-Kharena janita Satya Sandhasya bhautiki murtih-Acharya, Dict. of Hindu Archit, 1995, 510).

In Nepal, after Jayavarma's statue, we have an example of Lichhavi period portraits of a pair in Chāngunārāyan. The portraits are dislocated or laying within the inner-chamber of Changu temple without any notice. But the inscription describes about a person named Nirpeksha who had made the statues of his dead parents in 505 A.D., during the rule of King Manadeva I. <sup>21</sup>. In western Nepal, at Padukāsthāna (near-Dullu-Dailekha) there is a figure of a king holding bow and arrow. At the same place is a figure

of queen with folded hands (anjalimudra), wearing tunic and undergarments. There is another figure at Sirasthāna, standing erect with folded hands. At Nabhisthāna there is a royal figure wearing turban, long tunic, jāmā and a waist band (udarabandha). Within the entire Khasa-Malla territory of western Nepal there are several portraits of soldiers killed in the battle, each having his name inscribed <sup>22</sup>.

These portraits are either alone or carved by the side of a pillar <sup>23</sup>. During Late-Malla and Shaha periods, large number of portraits were made within the Kathmandu Valley. Before all the three Malla City palaces, portraits of kings have been carved and placed over pillars with royal dress. Royal portraits of king Pratap Malla along with his wives and sons in seated posture over a pillar, can be found at Hanumanadhoka palace. An inscription with three portraits of the same king, dated 1648 A.D. have been placed before the Krishna Temple at Kathmandu (Regmi IV, 1966, 88). Another figure in gold, of

<sup>21.</sup> Dhanvajra Vajrācharya, Lichhavi Inspts., 1973, P. 79, No. 19; the inscription reads 'Pitroh Kritakritiriyan Nirpeksha Nāmnā Kritvā-- Vidhivadatra--- Yadastipunyam punyena tena Pitridaivata Bhagino me /Pitroh pravāshagatayor dhruvamastu yogah anyatra janmani' (The person named Nirpeksha made the portraits of his parents, as recommended in (Silpasāstra) laws. As a reward of this merit, he wished to meet his devine departed parents, in his next birth). Here the portraits have been symbolized as the Sārupya or Sāyujya class of devotees, who are united with the gods. It is to be noted here that the Bhagavatpurāna (IX, 4, 67) and Mānasāra Silpasāstra (Bhakta Lakshana-Vidhāna-Images of Devotees, Acharya, 1927, P. 80) describes about four classes of devotees (Salokyadi-Chatushtaya), who attain four stages of holiness (Sanctity) and are named as-Salokya, Samipya, Sārupya and Sāyujya. Furthermore, it is interesting to note that a Brahmin couple named Mulavasu and his wife Pāksaka during the rule of sodasa (A.D. 15) had excavated two ponds at Mathurā. Verārdi, 1992 P 15.

<sup>22.</sup> Ram Niwas Pandey, Making of Modern Nepal, New Delhi, 1997, P. 706, fig. 27 and fig. 35, Padukāsthāna Dullu; figs -19 and 20 from Dadeldhura. Prayāg Raj Sharma, Preliminary Study of the Art and Architecture of Karnāli Basin, West Nepal, Paris, 1972, P. 31, PL XV and PL XVI, o.-17; Royal person, Nābhisthāna, also P. 31 and P. 46. Some of the inscriptions on the statues read-'Om svasti visu ko vira Stamba'. Sidharaut ko vir Stambhah'. These pillars and portraits are also found in the Kumaon-Gardhawal region and Rājasthāna.

<sup>23.</sup> P.K. Acharya, Mānasāra, 1927, Allahabad, Chapt.- Stambha-Lakana Vidhāna, P; 45; Acharya, Dictionary of Hindu Architecture, 1995, P. 56; such pillars or statues are called viragala, virastambha, Virakantha (Mānasāra, 1927, 445; Suprabhedāgama, Ch. 31, V. 59), and Virashāsana. They are generally found in the chālukya architecture, Kumayu, Garhawala and Rajasthana regions.

queen Sansāradevi has been placed within the Pashupati temple <sup>24</sup>. There are also painted statues of king Pratapa Malla (at Svayambhu) and Jayaprakash Malla.) on the wall of the Shrine of Kumari, at Vasantapura).

The portraits can be divided into three divisions, which comprised within the first category images of sages, kings and individuals. In the second category comes the statues of devotees and the third type belonged to the portraits of dead soldiers killed in the battle field. The portraits of devotees (Bhaktas) have further four subdivisions. These Bhaktas are mostly shown in anjalimudra (with folded hands) and sometimes in a kneeled position. Asvaghosa in his Buddha Charita (Act-V, Ver. 28) Calls them-'Pranipatya cha Sanjali' (making salute with folded hands). The four type of devotees (Bhaktas) are namely, Salokya, Samipya, Sarupya, and Sayajya, (Mānasāra, LIX, 1927, 80). They have been explained by the Bhagavat Purāna (CL.IX, 4, 67) in the following way-Salokya means living in the same world (as the deity), Sarupya means being in conformity (with the deity) and sāyujya signifies as being united (with the deity). Mānasāra silpasastra (ch. Bhakta-Lakshanvidhāna, Acharya, 1927, 80) gives further clearification of these four terms and recommends

about the measurements of their images. Most of these types of Bhakta images are found within the Kathmandu Valley. Most probably the Bhakta images put before or within the temples belong to the categories of sarupya and sayujya types <sup>25</sup>.

The portraits of Bhaktas were generally put before or inside the temple, but the images of Kings and noble persons were kept within the halls of palaces or specially made temples (chitra-Sālā, Pratima griha, Ketana and Devakula) <sup>26</sup>. There are also evidences of these portrait galleries made separately near the monuments. Examples of such figure galleries can be found from Nanaghat of the Satavahana Kings, from Mat belonging to the Kushana Kings and at Mount Abu having portraits of Vimala and his family members (Percy Brown, 1959, 121). The Visvakarmiya Silpa (Acharya, Manasara, 1927, 98) in chapter IV describes about a special hall to enshrine images of Siva and other gods (Siva-Lingādi pratisthartham sabha-nirmanadi). Whereas, the Matsyapurāna (Chap. 269, Ver. 29, 34-35, 48, 53) gives detail about chitra sālās (art-galleries) established within a Sarvatobhadra Building having five storeys and sixteen corners and 30 cubits (30 hands, 45 feet) broader (Acharya, Mānasara, 1927, 115). The Brihatasamhitā (III, 20, JRS, NS, Vol-VI, P. 283,

<sup>24.</sup> Regmi, Mediaeval Nepal, 1966, II, PP. 58-59; The inscription dated A.D. 1440 reads- 'Divamagatayā pratimā Jananyā-Sansārahemnā Kritim' (made a figure of the dead mother Sansāradevi in gold). One of the figure inscription in the Hanumānadhoka palace dated 1669 A.D. reads- 'Talejumāju Pritima--Jaya Pratap Malla-- Thva Loha Khambha dayakava-luna thava pratimāsvapatni--svaputra-- chyamasena lun pratimā daykā Regmi, IV, 1966, PP. 138-139 (with due respect to the Taleju mother goddess, King Pratāpa Malla made eight statues of his own, his wives and his sons, in gold and placed them over a stone pillar), Similarly, there is another inscription with portraits at Chāngu of king Bhupālendra Malla and his queen Bhuvan Lakshmi Devi in NS. 824. (A.D. 1703). The inscription reads- 'Sansthapita Kanakanirmit murti esha Bhupala bhatri sahita'- (Sanskrit Sandesh, Part-6, P. 38).

<sup>25.</sup> There is an image of Rishikesha made (sarira pramāna pratimā) after the death of royal prince Rājamalladeva (dated (1467 A.D.), another of queen Sansāradevi (dated 1440 A.D.) and the inscription dated N.S. 521 (A.D. 1400) after the death of Jaya Simharama, describes about the establishment of Gopi Nārāyan images in gold (suvarna pratimā dayakam Jaya Simharāma badā mahatbhāros pratirupa lin yānam, Dhana Vaira, Purnima-14 130-133).

<sup>26.</sup> The Chitrasālās or chittāgārasālās (in Pali) are mentined in the Rāmāyan, Mahābhārat and in the Vinayapitaka. Where as, the Pratimāgriha has been referred in Raghuvansa (Purah parārdhya pratimāgrihāyayāh upositai vāstuvidhāna', (made the pratimagriha within the city as recommended in the vāstusāstra). The inscription of Dhanadeva refers about the temple (Ketanam kāritam) where the figure of his father Phalgudeva was enshrined (V. Upadhyaya, Ancient Indian Inspts. 1961, II, 25). The Mathura inspt. of Huvishka refers about his 'Pitamaha-devakula' (royal gallery of figure statues-Age of Imp. unity, 1968, P. 150)

footnote-2; Acharya, Dict. P. 561) mentions about a picture gallery (Vithika) to be made outside the main building. The Kiranatantra also refers about the picture gallery. Whereas, Mānasāra recommends to build it before a road. The portraits were made with chisels<sup>27</sup>. The Inscription on the Pedestal of Jayavarma Image.

Like the figures of Satavahan kings (2nd-1st Cent. B.C.) and the figure of Kushan King Kanishka from Mathura (Sarasvati, 1957, 67, Fig. 52), the image of King Jayavarma has also inscription in Brahmi Script and the language being Sanskrit, over the frontal face of the pedestal stone. Many scholars have read the inscription but with different readings and dates. The first epigraphist to read this inscription was Shyam Sunder Rajavansi who along his father Shankarman had published it in the following way 'Samvat 107 Shree panchadevapka maharajasya Jayavarmana', meaning, Samvat 107 in the fifth month, the fourth king Jayavarman. Shankarman Rajavansi has explained the meaning of 'Panchadevapka' as denoting 'Falguna Shukla Chaturthi' (Gorkhapatra, May 25, 1992; Ancient Nepal No. 135, October-November, 1993). The next reader Dinesh Chandra Regmi reads it as-'Paramadev (anka) Maharajasya Jayavarma (nah)'. On paleographic ground he has dated, it between 464

A.D. 360 A.D., anyway, before the Lichchhavi King Manadeva (Madhuparka, 25, 5, Sep.-Oct. 1992). Hemarāja Shakya has published it as -'Paramadeva pka maharajasya Jayavarmah' (Rajamati, 10-29, May 25, P.5). Andrea de castro and Riccardo Garbini (East And West, Decem. 1996, Vol-46, Nos. 3-4, P. 311) have read it as-'Samvat 207 gripa (7) divā 4 mahārājasya Jaya Varmmanah'. Their translation of the above line is like this-'of the great king Jayavarma, on the fourth day of the seventh fortnight of Summer, in the year 207.' Mohan prasad Khanāl accepts the reading of Shankarman but explains the term 'panchadeva and Mahārāja' as denoting the lord of mahārāja, i.e. Kuber 28. He further takes the term 'panchadeva' to mean 'Panchika' (Kuvera' as Buddhist deity. It is to be noted here that-Bangdel from his hectic search of most ancient images within the Kathmandu valley has not been able to find a single image belonging to Buddhist faith which can be dated in the pre-Lichchhavi period. As we know, yaksha and yakshinis are the ancient most hoard of pre-Hindu as well as pre-Buddhhist idols, which had been later-on adopted by all the creeds (Hindus, Buddhists, as well as, the Jains). This has been well explained by Coomaraswamy in his book entitled yaksas<sup>29</sup>. Therefore, the figure with name (Jayavarmanah) and dates along with the other so-

<sup>27.</sup> The Nāsik cave inscription of Pulāmavi (dated 22=A.D. 152) describes that the inscription was engraved with chisels (takanina katā). Naturally the rock-cut cave monasteries and the portraits must have been made with the similar tools (B. Upadhyaya, Ancient Inspts, 961, II, 34). There is another evidence from the Heliodorus Garuda pillar at Besnagar (dated 2nd Cent. B.C.) where few discarded or lost iron chisels were found from its foundation (P.C. Brown, Ind. Archit, 1959, 21).

<sup>28.</sup> The four great kings according to the Hindu tradition were-Yama, Varuna, Kubera and Vasava. Kubera is the lord of north direction and supposed to be the god of wealth (V. Upadhyaya, Ancient Indian Inspts, 1961, II, P. 29). The inscription of Nāganikā (1st Cent B.C.) reads 'Chatunam cha lokapalā nam Yama-Varuna-Kubera-Vasavānam').

<sup>29.</sup> A.K Coomāraswāmy, yaksas, Delhi, 1971, Part I, P. 29. Coomāraswāmy writes— 'In early Indian art, so far as the cult images are concerned, one iconographic type stands out predominently, that is the standing figure with the right hand raised, the left on the hip. Sometimes the right hand holds a flower or chauri or weapon; sometimes the left grasps the robe or holds flask, but the position of the arm is constant. Stylistically, the type is massive and voluminous, and altogether plastically conceived,... without introspection or spiritual aspiration. Of this type are the early images of yaksas. And it is also this type which provides the model for the cult images of other deities such as Siva or Buddha.'

called yaksha or yaksha-Bodhisattva figure discovered from the same place, are not at all yaksha figures, as we have discussed this subject elsewhere, in this article.

Kasinath Tamot and Ian Alsop (1996-1997) reads the inscription as-'Samvat 107 Sri-pancadevapka maharajasya Jayavarma. In their latter additions and updated readings the meaning of the inscription appears in the following way—'In the year 107, the great king Jayavarma, the fourth (?) Great Lord'. Thus we find that, these writers have been influenced by Mohan Prasad Khanal (Nepali Kalā, 1995) and have accepted the figure of king Jayavarma as the image of a dikpāl.

Let us compare some similar Lichchhavi and other inscriptions from India and Nepal.

The Saranath Image inscription during the rule of King Kanishka (Samvat 3- A.D. 89)-'Maharajasya Kanishkasya Sam 3 he 3 di 20 (+) 2'.

The Jeda inscription of Kanishka dated A.D. 89.

'Sam 10 (+) 1 ashadasa masasa di 20 uttara phagune'

The Ara inscription of Kanishka II, dated A.D. 119.

'Maharajasya rajatirajasa devaputra--Vajhishpa-putrasa Kanishkasa Samvatsare-- 20(+) 20(+) 1 jesthasa māsasa divase l'.

The Buddha Image pedestal Inscription dated A.D. 129.

'Maharajasya devaputrasya Huvishkasya Samvatsare 50 (+) 1 hemanta masa 1 diva.'

The Copper plate of Patika, date A.D. 156

'Samvat Sarye athasatatimaye 20 (+) 20 (+) 10 (+) 4(+) 4 maharayasa mahantasa mogasa pane masa masasa divase panchame 4 (+) 1.

The Kalawan copper plate, dated 213 A.D.

'Samvatsarye 1(+) 100(+) 20(+) 10(+) 4 ajasa sravanasa masasa divase trevise 20(+) 1(+) 1(+) 1.'

The Nasik Cave Iscpt. of Nahapana, dated 120 A.D.

'Siddham Vase 40 (+) 2 Vaisakha mase rayo Kshaharatasa Kshatrapa. Nahāpanasa.'

The Nānāghāt Inspt. of Queen Nāgānika (1st Cent. B.C.)

'Namo Samkanasana-Vasudevānam Chanda-Surānam--Chatunam chamlokpālānam Yam Varund-Kuvera-Vasavānam/kumāravarasa kha (da) sirisa ra (vo)..1'.

Inscription of Narvarma from Lāzimpāt, Kathmandu, dated A.D. 466

'Samvat 388 Jyesth mäse sukladivä14-- bhrityena bhaktimahata Nara Varmmanämnä.'

Inscpt. of Lazimpāt (Dhovichaura), dated 467 A.D. 'Om Samvat 389-- Vaisakha Shukla diva 2-- raja Shree Mānadevah'.

Inscpt. of Kshema Sundari, Lāzimpata, dated A.D. 468 'Shree Mānadevo nripah--Samvat 390 Jyesth mase shukla pakshe diva 7'

The inscription of Kushan King Vasiska from Sanchi has been dated as—'the fifth day of hemanta, falling in the purnimanta month of Marga Sirsa of the year 106 A.D. (Year 28 of Saka era; Sircar, The Age of Imp. unity, 1968, 148, foot note-2).

When compared with the Kushan, Saka and Lichchhavi inscriptions it becomes quite clear that the inscription of Jayavarma is closer to the Sakas than the Kushan inscriptions. The Lichchhavi inscriptions of King Manadeva I closely follows the Jayavarma inscription in depicting the year, month, date and have adopted the same Saka era.

The Jayavarma inscription reads in the following way-'Samvat 107 Shree pancha divapkva maharajasya Jayavarmmanah.' The inscription can be translated in this way 'year 107 in the month of Phalguna on the 4th day (during the rule of) the great King Jayavarma.'

So far is the question of maharaja <sup>30</sup> in the above inscription, it definitely means to denote king Jayavarma and not a Dikpala or Kubera which is clear from the earlier and contemporary inscriptions of India.

## The Historical Importance of the Inscribed Portrait of Jayavarma

During recent years about twelve important inscriptions have been discovered from the Kathmandu Valley, But the finding of King Jayavarma's inscribed portrait dated 185 A.D. (Samvat 107) has pushed back the history of Nepal around 274 years. Until few years ago, Nepal Mandal (Kathmandu Valley) was thought to have been urbanized only in the Lichchhavi period. But the antiquities discovered from the recent archaeological spade works as well as the exploration and exposition of many pre-Lichchhavi sculptures within the valley have proved that the wave of second urbanization (between 600-300 B.C.) within the entire uttarapath had also influence the Nepal Mandal 31. The cultural heritage of the valley, the excavated materials from Harigaon (Deo, 1965; Verardi, 1992, PP 13-17) have proved about the large scale of foreign migration in the Nepal Mandal, between 2nd . B.C. and 4th cen. A.D.,

from Punjab, Rajasthana, Mathura, Ayodhya, Kausambi and Kapilavastu regions.

The Lichchhavis from Vaisali might have entered the Nepal Valley around 410 A.D. If the Lichchhavis would have been ruling within Nepal at the time of Samudra Gupta inscription of Allahabad (around Circa 365 A.D.), the great Emperor who had proudly addressed himself as a 'Lichchhavi dauhitra' (the grandson of the Lichchhavis) would not have placed Nepal among other countries whose kings were frequently visiting to salute the supreme monarch and therefore, their taxes were omitted (Kāmarupa, Nepal-Kartripurādi pratyanta nripatibhih-- sarvakara dānāgyākarana-pranāmāgamana paritoshita). We find the Lichchhavis ruling at Vaisāli as a provicial governer of the Kushan Kings. After the fall of the Kushan power a Lichchhavi Chief or King had married Prabhudāmā, who was the daughter of Saka Mahākshatrapa Rudrasimha and sister of Mahākshatrapa Rudrasena (199-223 A.D.) from Ujiain (Māwā) 32. It seems that the Lichchhavis in the Vaisāli region were still popular and politically alive when the Bhilasad pillar inscription of Kumara Gupta I. (410-450 A.D.) was engraved because the word 'Lichchhavi' has been mentioned in this inscription

<sup>30.</sup> The kings in the Asokan and latter inscriptions have been addressed as- rājā (Mānaserā stone inspt 'Piyadasi rājā aha), Lājā (Kalasi, and Delhi-Topara inspts.). Mahārāja (Vesnagar pillar inspt, 2nd Cent B.C. - 'Maharajasa Antalikitasa'; Insp. of King Menåndar from Shinkot Pakistan, 1st Cent. A.D., reads- 'Minedrasa Maharajasa'): The Hāthigumpha cave inspt. of Kharvel (1st Cent. B.C.) reads 'Maharajabhisechanam---mahāvijayo rājāKhārawelsiri'; Rājā (The Nānāghat cave inspt. of the Sātavāhana king reads- 'Rāyā Simuka Sātavāhano--- Rayocha Siri Satakanino; The Nāsika Cave inspt. of Pulamāvi reads 'Rāyo --- Siri Pulumayisa'). The inscriptions of Kushan Kings have also these terms denoting king. The Sāranāth inspt. of Kanishka dated 3rd year (A.D. 81) mentions- 'Mahārajasya Kanishkasya'. The Arā inscription of Kanishka II, son of Vajhispa has- 'Maharajasa----Kanishkasa.'

T.N. Mishra, 'The Nepal Mandala, its earliest settlement and the Architectural feature of the Lichchhavi Capital city,' Nepalese and Italian Contributions to the History and Archaeology of Nepal, Edi. By G. verardi, ISIAO, Roma, 1997, PP. 55-61.

<sup>32.</sup> The Saka Kshatrapas had started to mix through matrimonial alliances with other Indian ruling clans in different areas of Jambudviap. The Scythian (Kardamaka) Princesses were married in the families of Satvāhanās of Dakshinapath, the I Kshvākus of Andhrapath and the Lichchhavis of Vaishāli (Sircar, The Age of Imp. Unity, 1968, 185 and 187). A seal from Vaishal reads- 'Rajno Mahākshatrapasya Svāmi-Rudrasinghasya duhitu Rajno mahākhatrapasya svāmi Rudrasenasya Bhaginyā-Mahādevyā Prabhudamayā'/the seal of the chief queen Prabhudama, daughter of King Mahakshatrapa Svāmi Rudra Singha and sister of king Mahakshatrapa Svami Rudrasena - Upendra Thakur, Hist. of Mithila, 1956, 181-82.

also (Upadhyaya, 1961, 53 II) 33. The first authentic archaeological document for the beginning of Lichchhavi rule in Nepal is the Pasupati Pillar inscription of Manadeva I, dated samvat 381 (A.D. 459). This was the period of rule of Skandhagupta (451-467 A.D.) in India when the Gupta Kings had left to mention about the Lichchhavis of Vaisali in their inscription. This proves that the Lichchhavis had shifted or were supplanted in Nepal after the Bhilasad pillar inscription, possibly during the rule of Kumara Gupta I, who must have had helped them in Nepal. The Gupta administrative and architectural terms as well as the similar religious sects are mentioned in the Lichchhavi inscriptions of Nepal. This also indicates the possibility of the close ties which existed between the Lichchhavis of Nepal and the Guptas of India.

The excavations conducted before Manamāneshvara temple at Tangāl (S.B. Deo, 1965) and close to the Satyanārāyan temple at Hādigaon (H. Verardi, 1992) as well as the sculptural survey and studies within the valley conducted by Lain Singh Bangdel (Early Sculptures, 1982) clearly points out that the Nepal valley was well civilized and urbanized before 1st-2nd Cent. A.D.

The excavation reports of Deo and Verardi point out about the different foreign cultural elements which were introduced in the valley during 1st Cent. B.C. Among those antiquities, mention can be made about the pottery similarity from the valley with Ahichhatra (Deo, 1965, 17, 20, 27, 35). G. Verardi

(1992, 116-118) has also marked few potsherds and a makaramukha from Harigaon which compare with Sirkap, Mathura, Ahichhatra, and Kausambi. Some of the t.c. human figures from Harigaon (P. 115 and P. 118, Verardi 1992) have also derived some features of Kushan terracotta figures found from Ganga basin. Mention can be made about a Mathura red sandstone tool or weight (Verardi, fig. 84-85 HSN-191, PP. 114-115 and P. 17) where there is faint trace of carved figure depicting Krishna killing demon Kesin, from a layer dated as 1st Cent. B.C. It is to be noted that similar Krishna-Kesin Vadha stone pieces have been found from Mathura and west Pakistan (in the Gandhara region).

The frequent discoveries of Kushan coins from the ancient habitation sites in the valley and the Oeso (Siva) type of Kanishka Coin found from the Handigaon excavations (Verardi, 1992, 17, 185) have further proved that the Kushan Kings had some hold in the valley. It is to be noted that walsh had also collected two coper coins of Wema kadphises and Kanishka from the valley (Walsh, 1908, 6,8,9). The present writer was also shown some Kushan coins collected from Chavahil area in 1968. R. Veldettaro (The Coinage of Nepal, 1985, 15, foot note-4) had collected coins of Wema Kadphises, Kanishka, Huvishka, Vasudeva and Kushan imitated coins from Nepal <sup>34</sup>.

G. Verardi (1992, 16-17) commenting on the excavated materials from Harigaon writes, 'The objects unearthed from a tank include some undoubtedly belonging to the Saka Parthian material.

<sup>33.</sup> A.S. Altekar (The coinage of the Gupta Empire, 1957, 1-3) has expressed that 'the Guptas during the years 260-300 A.D. under Srigupta and Ghatotkach Gupta were ruling in the south-east Bihar as feudal chiefs of the Kushana kings. Around 300 A.D. Chandragupta after the fall of the Kushanas entered into matrimonial alliance with the Lichchhavis of Vaisali. The chief queen of Chandra Gupta II was Druva Swāmini (Mahadevi Shree Dhruva Swamini' a seal from vaisali). She might be a Saka princess.

<sup>34.</sup> Kushan coins have been found in large numbers from the excavations at Tilaurakot (Kapila Vastu) and Lumbini as well as there are many sites in the region from where this period of coins have been collected. On the east of Gandaka in the Terai region the present writer had collected forty two Kushan Copper Coins from Rangapur in the Rautahat district. The Coins belonged to Kuzul Kadphises, Kanishka, Huviska and Vasudeva. Those coins were from a hoard comprising 500 Kushan Coins; T.N. Mishra, Ancient Nepal, No. 75, 1983, PP. 20-28.

Some of the pottery and the makar-dragon which is direct copy of well known 1st Cent, B.C. Gandharan iconographies in turn harking back to the Iranian Senmury. The link with Saka-Parthian culture is unmistakable.' He further adds that 'in Kathmandu Valley the Kushanas or the local elites ultimately depending on their rule, found political support in Saivism. We see the elites emerging in the valley in Kushan times, and possibly under Kushan influence.' While writing about the Lichhavi coins. A. Cunnigham (coins of Ancient India, 1963, 114) has expressed that-'the types) of Nepalese coins) seem to be indigenous and quite different from the contemporary coinage of the Guptas. Perhaps the recumbent bull of the coin of Pashupati may have been copied from the money of the Guptas and Nine Nagas (Navanāga). In weight the coins -corresponding in this respect, as well as in size and style of letters, with the contemporary copper coinage of the Yaudhevas. Both were direct descendants of the Kushans.' Rhodes, Gabrisch and Valdettaro (1989, 13-14) have also indicated that the Lichchhavi coins have derived inspiration from the Kushan copper coins.

The large number of sculptures made under the influence of Kushan (Mathura) school within Nepal

Valley (between 100-350 A.D.) also certify about the close contact which existed between the Valley and Mathura as well as with Mālawā regions. (Krishnadeva, 1984, 15; Bangdel, 1982; Pal, 1974; T.N. Mishra, 1997, PP. 56-59; Bangdel. Aryal and Mishra, 1996, PP 9-10, P. 99 and P. 102) The people having swami ending name titles within the Kathmandu Valley, who had made many images and temples or were placed on higher governing positions, were most probably from the Saka-Parthian stock 35. An inscription (between 506-532 A.D.) mentions about a Saka Brahman (Vajrācharya, 1973, 582, Brāhmana Saka Bhattasya putrasya--kritih). The name of this Saka Brahman is not available, but it is said that he had made an image of Vārāhi, probably during the rule of King Vasantadeva (506-532 A.D.). Another inscription dated 530 A.D. (Samvat 452) in the Pasupati area mentions about Brahmana Punyagomi (Dhana, V.P. 14) who had made a Pārthiva-silā (a stone altar to receive offerings). There was another Brahmana named Visvasen whose wife was Suvarnagomini, mentioned in an inscription which is dated as 647 A.D. (Dhana, P. 472). Another inscription dated 528 A.D. mentions brahmin Viprasena, Dhruva Sena, Vriddhi Sena and Vedabhatta who had donated lands for the

<sup>35.</sup> D.C. Sircar (Indian Epigraphy, 1965, 333) writes- 'the earlier Saka rule subordinates of the Kushanas, who ruled in Western India. Called themselves Kshatrapa or Mahākshatrapa and also Rājan and Svāmin'. The Mora inscription of Saka Mahākshatrapa Raju vulas, son of Mahākshatrapa Sodasa, has been mentioned as- 'Svamin mahākshatrapa Sodasa'. Similarly, the Girnara inscpt, of Rudradamana addresses- 'Rāgyo mahakshatrapasya Sugrihita nāmnahan Svāmi Chastanasya pautrasya--- Svami Jayadāmnah putrasya rāgyo mahākshatrapasya---Rudradāmno' (B. Upadhyaya 1961, II, 44). There were many important persons mentioned in the Lichchhavi inspts. having name titles with svami. They are Vijayasvāmini, the wife of a big bussinessman named Samrad in A.D. 502 (Dhanavajra, 1973, P. 67). It is to be noted here that a seal from Vaisali reads— Mahārajadhirāja Shree Chandragupta patni mahādevi Dhruvasvāmini'. Dhruvasvamini was the chief queen of Chandragupta II (U. Thakura, Hist of Mithila, 1956, 186; AS. Altekar, The coinage of the Gupta Empire, Varanasi, 1957, 32); Khudusvmi in 545 A.D. had received lands from Manamati (Dhana, P. 175); In A.D. 565 we find a government officer born from a high family, Sva-mi Vārta (Prakrista Kula Janmanā), had build a temple of Harihara in the Pasupati area (Dhana, 199); There was a person named Vindusvāmi appointed as chief of army (Mahābalādhyaksha) in A.D. 612, under king Ansuvarma (Dhana, P. 340); Similarly, Varāhasvāmi was Mundasrinkhalika Pāsupatāchārya (a Saiva teacher), and a member of Saiva trust, between 626-633 A.D. (Dhana, P. 427); Ramasvami was a dutaka under King Narendradeva in 647 A.D. (Dhana -472); Madhusudana Svami was a member of Panchāyat of Brijjikrathyā in 649 A.D. (Dhana, P. 475.) one Devasvāmi with other made an image of vishnu in 750 A.D. (Dhan, P. 591); In A.D. 849 Kumārasvāmi had enshrined an image of god (Dhana, P. 595).

maintenance and worship of the image and temple of sage Vaisampāyana (Dhana, P. 138) <sup>36</sup>. All these examples indicate that possibly the earliest hoard of Brahmans (either the Gomis, the Senas or Swamis) in the Kathmandu Valley might have been from both the Saka (Sākaldvipi) and Abhira tribes. As we know that both the hoards of people were living in Iran and had entered India about the same time (in the 1st cent. A.D.) A manuscript from the Archives, in Nepal named Kubjikāmata (Wezlar, 1989, P. 85, XLIIB) discloses about the authors fear that the Magas (from Sythia and Persia) would one day become equal to the Brahmans.

Apart from those Brahmana senas there were also senas who were of Kshatriya cast, we have one Rajaputra Vikrama Sena in A.D. 613 as dutaka (Dhana, P. 343). Rajaputra Surasena was married to Bhogadevi, sister of King Ansuvarma before 617 A.D. and there was a Sivaling called Surabhogesvara, possibly enshrined after their death (Dhana, P. 357). Similarly, there were great traders and samantas, named as Guhamitra who was a big businessman (Vanijām sārthavaha) dealing foreign trade and had enshrined an image of Indra called Divākara (sungod, Dhana, P. 59); Other sārthavāhās were Urudhi, Ratna Sangha and Prabhusangh who had ensrined many Sivalingas between 477-480 A.D. (Dhana, P. 50 P. 55). There was a man named Dharmapāla whose wife, had made a nunnery and temple of Buddha between A.D. 607-623 (Dhana, P. 454). Most of the above mentioned persons might migrated from (Madhyadasa or Antaravedi countries/have like) Kausambi, Ahichchhatra and Ayodhya, in the KoshalPānchāl region between 2nd cent. B.C.-5th. Cent. A.D. (Law, Age of Imp. Unity, 1968, 172-177).

Apart from the name titles there are also some elements which prove the cultural contacts between the Nepal Mandal and Punjab, Rajasthana, Malawa, Mathura, the Khasa regions of western Nepal and the Panchal region. The recently discovered inscription dated 489 A.D. (samvat 411) from Patan, Svathatola mentions about a shrine of Bhimadevi, which is one of the names of Umā or has been called sivaduti in the Matsyapurāna and Markandeyapurana. Bhimāsthan is also mentioned earlier in the Mahābhārata and her shrine had been seen in the Punjab region during 7th cent. A.D. by the Chinese traveller Yuan Chwang (Banerjea, Hindu Iconog, 1974, P. 33 and P. 135; Watters, I, 1973, I, 221, Mahesvar's spouse Bhimādevi, 'Bhima temple'). There is a shrine of Batuka Bhairva in Patan. On the silver coins of Kuninda chief Dharaghosa (1st Cent. B.C.-1st Cent. A.D.) there is representation of Visvamitra (Siva). A bronze seal from Taxila has inscription reading-'Badusa Visvamitra', meaning Batuka Siva (Banerjea, Hindu Icon, 1974, 121; Sircar, Imp. Unity, 1968, P. 161, Foot-Note-4).

The inscription from Pasupati temple (Kathmandu; between 626-635 A.D; Dhanavajra, 1973, P. 426), mentions about-'Bhagavatah chhatrachandesvarasya-Kugrame' and the legend reading—'Bhagavatah chatresvara mahātmanah'. It is to be noted here that Ahichchhatra and chhatravati was the capital city of this tribe and chhatresvara Siva was their titulary deity. (Banerjea, 1974, 118; sircar, 1968, 161, 171, foot note-1)

<sup>36.</sup> It is interesting to note here that the Karadanda inscription of Kumaragupta I (A.D. 436) mentions about his minister Prithvisena, who was the son of Sikharaswami as well as grandson of Vishnupaita bhatta (B. Upadhyaya, Ant. Inscpts., 1961, II, 55). This discloses that the Sena, Swamin and Bhatta brāhamanās were of the same stock of people an dperhaps they were Sākaldvipi (Iranian) Brāhamans.It is to be noted here that Rudra Sen II was the nephew of Mahakshatrapa Damajadasri, Kshatrapa Vijayasen ruled between 239-251 A.D. and Kshatrpa Visvasen ruled within 293-305 A.D. (The age of Im. unity, P. 189).

maintenance and worship of the image and temple of sage Vaisampāyana (Dhana, P. 138) <sup>36</sup>. All these examples indicate that possibly the earliest hoard of Brahmans (either the Gomis, the Senas or Swamis) in the Kathmandu Valley might have been from both the Saka (Sākaldvipi) and Abhira tribes. As we know that both the hoards of people were living in Iran and had entered India about the same time (in the 1st cent. A.D.) A manuscript from the Archives, in Nepal named Kubjikāmata (Wezlar, 1989, P. 85, XLIIB) discloses about the authors fear that the Magas (from Sythia and Persia) would one day become equal to the Brahmans.

Apart from those Brahmana senas there were also senas who were of Kshatriya cast. we have one Rajaputra Vikrama Sena in A.D. 613 as dutaka (Dhana, P. 343). Rajaputra Surasena was married to Bhogadevi, sister of King Ansuvarma before 617 A.D. and there was a Sivaling called Surabhogesvara, possibly enshrined after their death (Dhana, P. 357). Similarly, there were great traders and samantas, named as Guhamitra who was a big businessman (Vanijām sārthavaha) dealing foreign trade and had enshrined an image of Indra called Divakara (sungod, Dhana, P. 59); Other sārthavāhās were Urudhi, Ratna Sangha and Prabhusangh who had ensrined many Sivalingās between 477-480 A.D. (Dhana, P. 50 P. 55). There was a man named Dharmapāla whose wife, had made a nunnery and temple of Buddha between A.D. 607-623 (Dhana, P. 454). Most of the above mentioned persons might migrated from (Madhyadasa or Antaravedi countries/have like) Kausambi, Ahichchhatra and Ayodhya, in the KoshalPānchāl region between 2nd cent. B.C.-5th. Cent. A.D. (Law, Age of Imp. Unity, 1968, 172-177).

Apart from the name titles there are also some elements which prove the cultural contacts between the Nepal Mandal and Punjab, Rajasthana, Malawa, Mathura, the Khasa regions of western Nepal and the Panchal region. The recently discovered inscription dated 489 A.D. (samvat 411) from Patan, Svathatola mentions about a shrine of Bhimadevi, which is one of the names of Umā or has been called sivaduti in the Matsyapurāna and Markandeyapurana. Bhimāsthan is also mentioned earlier in the Mahābhārata and her shrine had been seen in the Punjab region during 7th cent. A.D. by the Chinese traveller Yuan Chwang (Banerjea, Hindu Iconog, 1974, P. 33 and P. 135; Watters, I, 1973, I, 221, Mahesvar's spouse Bhimādevi, 'Bhima temple'). There is a shrine of Batuka Bhairva in Patan. On the silver coins of Kuninda chief Dharaghosa (1st Cent. B.C.-1st Cent. A.D.) there is representation of Visvamitra (Siva). A bronze seal from Taxila has inscription reading-'Badusa Visvamitra', meaning Batuka Siva (Banerjea, Hindu Icon, 1974, 121; Sircar, Imp. Unity, 1968, P. 161, Foot-Note-4).

The inscription from Pasupati temple (Kathmandu; between 626-635 A.D; Dhanavajra, 1973, P. 426), mentions about-'Bhagavatah chhatrachandesvarasya-Kugrame' and the legend reading-'Bhagavatah chatresvara mahātmanah'. It is to be noted here that Ahichchhatra and chhatravati was the capital city of this tribe and chhatresvara Siva was their titulary deity. (Banerjea, 1974, 118; sircar, 1968, 161, 171, foot note-1)

<sup>36.</sup> It is interesting to note here that the Karadanda inscription of Kumaragupta I (A.D. 436) mentions about his minister Prithvisena, who was the son of Sikharaswami as well as grandson of Vishnupaita bhatta (B. Upadhyaya, Ant. Inscpts., 1961, II, 55). This discloses that the Sena, Swamin and Bhatta brāhamanās were of the same stock of people an dperhaps they were Sākaldvipi (Iranian) Brāhamans.It is to be noted here that Rudra Sen II was the nephew of Mahakshatrapa Damajadasri, Kshatrapa Vijayasen ruled between 239-251 A.D. and Kshatrpa Visvasen ruled within 293-305 A.D. (The age of Im. unity, P. 189).

records about Bhogavarma who had made waterchannel in the past (Dhana, P. 452). Among all the Vermas the most able administrator and scholar was king Amsuvarma who had entered into the state administration as Sāmanta in 594 A.D., in the same year he became a Maha-Sāmanta and in 608 A.D. We find him coronated as king of Nepal and ruled the country till 623 A.D. Dhana Vajra has expressed that the Varmas belonged to Chandra Vamas (Dhana P. 296). There are many more Varmas like Vipra Varmagomi (in A.D. 595, Dhana P. 261), Amritavarma (Dhana, P. 366), a state employee named Vibhuvarma in 623 A.D., Chandra Varma (in 661 A.D.) working as Mahāpratihāra (Dhana, P. 481). Rajaputra Janardanavarma as dutaka in 657 A.D. Priyavarma in 752 A.D. and Amritavarma in 785 A.D. had donated water channels (G. Verardi, Handigaon Excavations, 1992; Dhana, P. 594). All the above persons with Varma titles in the Lichchhavi period and even during the mediaval period had played very important roles in the society were a different hoard of people than the Lichchhavis. They were in no way connected to the Lichchhavis but had matrimonial relations with them.

In the Indian history we find varma ending titles connected with the Vemaka or audumberas (King Rudravarma, in 1st Cent. B.C. or 1st Cent. A.D., Age of Imp. unity 1968, PP. 161-162, foot note-2, a Saka King Sridhara Varman ruling in the Malwa region, between 279-320 A.D. (Imp. unity, P. 188); a king of Kaushambi named Bhima Varma in 208 and 217 A.D. (Imp. Unity, P. 176); A Nala King named Bhavadatta Varman (Imp. Unity, P. 177); A ruler of Ayodhyā named Bhānuvarma (Cunningham, coins of Ancient India, 1963, P. 78, PL-VI, fig. 14); The Nasik inscription mentions about Saka Ganapaka Visvavarma and Agnivarman in the 3rd Cent. A.D. (Imp. Unity, P. 226); there was a Satrap Aspavarman, son of Indravarman serving under Ages II and

Gondophernes (Imp. Unity, 1968, P. 133); The inscriptions of Samudragupta and his successors mention about many Varmas serving under them. There was a Maukhari King Bhogavarma, a feudal Chief under king Harsh Vardhana (U. Thakur, HIst. of Mithila. 1956, 202-203). Even we find Bhaskar Varma, King of Kamarupa, who had helped the Chinese envoy in capturing Mithila. During 8th Century A.D. a King of Chamba named Meruvarman, according to an inscription had enshrined an image of Mahisha mardini Durga (G.N. Banarjea, 1979, Hindu Icono, P. 498). From the above list of Varma kings we find that they belonged to the audumbara clan, they were Saka kings, kings of Ayodhya and Kausambi, from the Nāla tribe and from Maukhari clan. Kings having Varma titles have ruled the Khasa Malla territories of Western Nepal. So far the question of identity of King Jayavarma is concerned, the final decision can be made only after the availability of some more concrete evidences, but from his Kushan school of early portrait and the finds of Harigaon excavations, as well as the availability of early sculpture in the Handigaon-Maligaon area it can be speculated that he might have come from the Saka family. This is also confirmed from the discovery of Mathura red sandstone art pieces and materials similar to Gāndhāra region which have been excavated at Harigaon by G. Verardi. Though the portrait of Jayavarma is more Indianized, still it has features of early Bodhisattva figures made during the Kushan rule in Mathura. It is also possible that the Varma kings might have ruled in the Nepal Mandal as provincial governers of the Kushan Kings or had some sort of relationship with them.

#### **Bibliography-Books And Papers**

- Banerjea J.N., 1974, The Development of Hindu Iconography, Delhi.
- 2. Coomaraswamy, Ananda, 1971, Yaksas, part I-II New Delhi.

Saraswati, S.K., 1957, A survey of Indian Sculptures, Calcutta.

Bangdel, Lain Singh, 1982, The Early Sculptures of Nepal, New Delhi.

Bangdel, Mukund Aryal, T.N. Mishra, 1996, A Report on the Study of Iconography of Kathmandu Valley and their preservation and protection, Department of Archaeology, HMG. Kathmandu, Nepal.

- Acharya, P.K., 1927, Indian Architecture According to Manasara Silpasastra, Allahabad.
- Sivaramamurti, C. 1956 Amaravati sculptures, Madras Museum.
- 8. Brown, Percy, 1959, Indian Architecture, Bombay.
- 9. Agrawal, V.S., 1947-48, Terracottas from Ahichhatra, Ancient India No.-4, ASI, Delhi.
- Castro, Angel Andrea Di and Riccardo Garbini,
   1996, An Inscribed statue of Year 207 from
   Maligaon, Kathmandu, East and West, ISIAO,
   Roma, Vol-46, Nos 3-4.
- 11. Tamot, Kashinath and Ian Alsop, 1996-97, A Kushan-period sculpture from the reign of Jayavarma -A.D. 184/185, Kathmandu, Nepal, Internet, Code- http/webgrt.com.asianart/ articles/Jaya/index.
- 12. Darnal, Prakash, 1998, Historical Perspective of the earliest-Kushan sculpture of Jayavarma from Maligaon, Journal of Nepalese studies, Vol.-2, No.-1, Royal Nepal Academy, Kathmandu, Nepal.
- 13. Mishra, Tara Nanda, 1996, Archaeological Discoveries and Field Activities in Nepal during Recent year, Journal of Nepalese Studies, Vol-1, No.-1 P. 82; Sixth SA Archaeological Congress, 1995, Kathmandu, Nepal, Dept. of Archaeology, PP. 57-65.
- 14. Mishra, T.N., 1997, The Nepal Mandala: its Earliest settlements and the Architectural Fea-

- tures of the Lichhavi capital city, Nepalese And Italian contributions to the History And Archaeology of Nepal, Ed. by G. Verardi, Andrea Di Castro and R. Garbini, ISIAO, Roma.
- 15. Verardi, Giovanni, 1992, Excavations At Harigaon, Kathmandu, ISMEO, Rome.
- The Age of Imperial Unity, 1968, Ed. by R.C. Majumdar, Bombay
- Vajracharya, Dhanavajra, 1973, (v.s. 2030),
   Lichchhavi Kalaka Abhilekha, Nepal Ra Asiali
   Adhyana Sansthan, TU Kathmandu.
- Upadhyaya, Vasudeva, 1961, A Study of Ancient Indian Inscriptions, Delhi.
- 19. Regmi, D.R. 1966, Medieval Nepal, vol. III and IV, Culcutta & Patna.

## Conservation Of Shristi Kanta Lokeshwor A Challenge For The Conservators

#### -Om Prakash Yaday

Almost four years ago, when I was deputed from CCLCH to study the problems in Shristi Kanta Lokeshwor at Nala, I had the first opportunity to visit this temple. During the study, it was known that not only the temple but also the surrounding buildings in the temple complex were badly infected by termite attack. Most of the wooden structures of the temple were in bad condition. The condition was so severely bad that only termite control was not going to improve the condition of the temple. At that time, it was reported that if not renovated in time the temple might collapse, but due to budgetary problems, it was not possible to do anything at that time. Three years ago, when Kavre Integrated Project took the responsibility of renovating the temple, the writer had another opportunity to visit the temple. In this way, I was associated in the project of renovation of Shristi Kanta Lokeshwor. Since it took almost three years to complete the renovation works, we got time to think of many alternatives that could be employed to over-come the problems. We adopted all the measures that are normally done during renovation of a normal monument but it was noticed that these measures were not providing the solution that we had desired. Thus, finally we decided to jump to this venture of searching for the termite colony itself.

Shristi Kanta Lokeshwor temple is located at Nala almost three kilometer north of Banepa municipality. Nala is an ancient traditional city like the city of the Kathmandu Valley. The temple of Shristi Kanta Lokeshwor is believed to be built in the late Lichhavi period; the evidences of which is not available today but the small stupa now present on the top of the entrance gate indicates that it should have been built in the late Lichhavi period somewhere in the complex of the temple but due to some reasons it has now been placed on the top of the entrance gate. The temple has gone renovations at several times most probably due to termite attack. The temple complex had been so badly attacked by termites that the surrounding buildings located in the northern, southern and eastern side of the main temple had also been badly damaged by it. Even the paved courtyard of the temple complex had huge number of termite when a single piece of stone of the pavement was removed. Therefore, it was a great challenge for the

conservators to control termite in the temple complex. A mere spray of the insecticide solution was not going to be sufficient. Therefore, it was decided that during renovation of the temple all the wooden structure whether new or old would be dipped in the insecticide solution before use, but that was also not going to be a permanent solution. Hence, it was decided by the project-in-charge Mr. Rajesh Mathema and the writer of this article to search for queen termite in order to provide a permanent solution for termite attack in the temple complex. During our mission, Mr. Bharat Nepal of ATC-S.B. Conservation Center, a private organization working for the eradication of termites in private buildings and monuments and very much eager to learn new techniques in the field of insect control joined us free of cost and remained with us during our whole mission. The work of search was completed in two weeks.

Now, it is better to have an understanding of the life cycle of termites before discussing conservation procedure in the temple complex. Termites are soft-bodied, social insects, pale in color, thorax wide at its junction with the abdomen. Mouthparts are biting and chewing type. They neither are ants nor are they white in color but as they live in eternal darkness and are pale in color, hence the popular name white ant is used. The two pairs of wings are similar and are in the resting condition. Termites can be distinguished from ants by the absence of a constriction or peduncle between thorax and abdomen. Termites fall under phylum Arthropoda, Sub-phylum Mandibulata, Class Insecta and Type Termite.

There are three stages in the life cycle of termites:— egg, nymph and adult. Life cycle is completed in 5 to 8 days. That is why population becomes dense in a short period. Termites are polymorphic and include two forms:—A. Reproductive B. Sterile.

A. Reproductive or Sexual castes:- The fertile males and females of the termites are of the following forms:-

- 1. Macropterous or winged forms:- These are winged kings and queens. The color is yellow brown or black wings are four in numbers, larger than the body and very well developed. Ultimately, these wings are discharged and their bases remain attached.
- 2. Brachypterous or short-winged forms:- These are supplementary reproductive individuals consisting of both kings and queens. Body is less pigmented than that of Macropterous forms. Two pairs of wings are vestigial, short and stump-like. Compound eyes are widely separated and are large.
- 3. Apterous or wingless forms:- These are called ergatoid kings and queens and in structure, they are similar to workers. The body is not pigmented. Wings are completely absent. Compound eyes are vestigial. Ocelli are completely lacking. All these sexual castes are main responsible for the population growth of the colony.
- b. Sterile castes:- These forms are without wings and reproductive organs are rudimentary. On the basis of division of labour, these are further classified as:-
- 1. Workers:-These are small, white insects, which cause great damage. Head is vertical with small broad jaws. Eyes are completely absent, however they travel in subterranean passage to large areas. They work only during the day-time. Their work is to store food for the colony, look after the nymphs, and build houses for the colony. These constitute 88 to 90% of the total population of the colony.
- Soldiers:- They are bigger in size than the workers. Head is long and large. They consti-

tute 2 to 8% of the total population of the colony. Their main work is to defend the colony from enemy.

 Nasutes:- There is a second form of soldiers which have vestigial mandibules but their head is prolonged into a long conical snout. These are also soldiers and defend the colony from enemy by secreting a special type of fluid from their body.

The chief food of termite is organic materials present in the wood, paper etc. Hence, they are very dangerous to our monuments where plenty of wooden structures are being used. Salwood (Shorrea robusta) have been found to be more resistant towards termite attack due to their compact structure of cellulose cells. Other wooden structures made of Sisam or Pines trees are more vulnerable towards termite attack due to their loose bonding of cellulose cells. Another important factor that can play important role in preventing termite attack is the quality of the timber being used during renovation of the monuments. Well-seasoned timber has been found more resistant towards termite attack.

During renovation of Shristi Kanta Lokeshwor, all the structures up to the plinth level were dismantled and hence it was decided to spray a 1% solution of Chlorpyriphos 20 EC in water all over the plinth level and there after on each layers of brick works up to five feet. Simultaneously a trench 3 feet deep and 1 feet width and 3 feet away from the plinth level was dug all around the plinth level and a 1% solution of Chlorpyriphos 20 EC in water was poured at the rate of 2.5 liter per square meter and then the whole trench was filled with soil. Similarly for the eradication of termites from the courtyard, a hole 3 feet deep was made at a distance of 1 meter throughout the courtyard and 2.5 liters of the insecticide solution were poured in each hole. Finally, all the holes were sealed. Similarly, all the wooden structures whether new or old were dipped in a 1-percentage solution of Chlorpyriphos 20 EC in linseed oil and terpentine oil. The pati present in the northern side of the temple complex was also sprayed with insecticide solution diluted in water. Not all these measures were going to provide a permanent solution for the control of termites in these areas because of the density of the termites present in these areas. Hence, it was decided to search for termite colony itself.

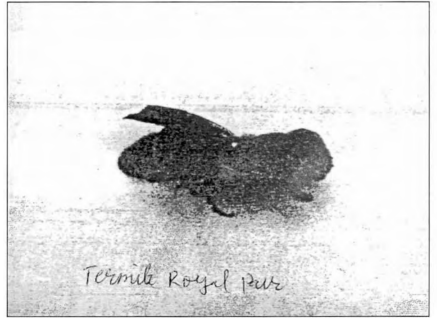
During our search, initially, the possible areas where termite colony might exist were located based on the habit and habitat of termite. As it is, clear that termite colony may exist in damp and humid places and the colony can not be more than 3 fee deep inside the soil layers. In addition, the surface soil where the termite colony may exist is loose. The proper seasons for the search of termite colony is the last of June or the beginning of July. So it was also decided that the search program would be conducted in the above mentioned period. The five spotted areas were as follows:-

The first spot was outside the temple complex just near the Northeast corner along with water supply tank. The second spot was in the extreme east room of the Northern Pati. Attached to this second spot on the western side where the family of the Pujari lives and uses the room as kitchen and kitchen sink was spotted as the third spot. Similarly, Northwest corner of the temple complex was spotted as the fourth spot. Southwest corner of the temple complex was spotted as the fifth and final spot where the termite colony might exist.

Now the search for the termite colony was started from spot number one. We dug the ground unto three feet deep, but we could not find the termite colony. Of Course, a large number of termite workers were found but not the colony itself. Similarly, in spot number two also we could not find termite colony. On the fourth day of our search, as soon as we



Wooden Portion attacked by Termite Photo by M.K. Sharma



Termite

#### Conservation....

started digging in the spot number three we found the termite colony. As soon as we found the colony, we caught termite queen and king and killed them by the use of insecticide solution. Ultimately, the complete colony was destroyed by the use of insecticide solution, but our search was continued in spot number four where although a large number of young termites were found but not in the form of colony. Similarly, in the spot number five also no termite colony was found. Therefore, it was a great achievement for our team to achieve a permanent solution for termite control in the temple complex.

Since it took almost three years to complete the renovation works of Shristi Kanta Lokeshwor temple, all the brick works obtained moisture during rainy seasons of the years and developed lower plants like algae. The brick portions were cleaned off using Jute brushes. It was a complete dry cleaning since no solvents were used. After cleaning of the brick works, a preservative coating using a 4% solution of ethyl potassium Siliconate in water was applied. Ethyl Potassium siliconate although soluble in water remains no longer solution in water when exposed to environmental condition for twenty-four hours, since it is oxidized to polymeric forms. The non-gilded copper sheets were cleaned by using 1% solution of sulphuric acid while the gold-gilded portions were cleaned off using a 5% solution of citric acid. No preventive coating was applied in the copper sheets due to budgetary problems. A 2% solution of poly venyl acetate in toluene was applied in the goldgilded portions.

Dipping the objects in an insecticide solution or spraying the insecticide solution in the affected areas can check insect infestation or can prevent further infestation but at the same time it may not be a sufficient solution for complete eradication of insects. Dipping or spraying of insecticide solution is preventive measures but not a permanent solution of

insect control in the buildings and monuments. Highly infested monuments, palaces and buildings can only be prevented from insect attack by destroying their colony. Although the search for insect colony requires great patience and labor it should always be attempted where permanent solution is required. A permanent solution of insect attack in highly infested areas like Gorkha Durbar and Nuwakot Durbar can only be achieved by destroying the insect colony itself since dipping and spraying of insecticide solution in these places have only proved to be a preventive measures but unable to destroy the whole colony of insect and still a large number insects are visible in Gorkha lower palace.

#### Reference:-

- Concepts of insect control-M.R. Ghosh-department of agriculture. Entomology. Bidhan Bhawan. Chandra Krishi Vishwvidyalya, Kalyani-West Bengal, India. Willey Eastern limited, New Delhi.
- 2. Biodeterioration of cultural property-Editors O.P. Agrawal, Shashi Dhawan. Proceedings of the international conference. February 20-25, 1989, Lucknow, India.
- Insect pests and their control-J.W. Evans, M.A.D.Sc., E.R.E.S., Chief biologist-Soni reprints agency-1985, 3843, Gali no. - 12, Shanti Mohalla, Gandhi Nagar, Delhi-110031 (India)
- 4. Appropriate technologies in the conservation of cultural property- The UNESCO Press.
- 5. Conservation and museum technique- Dr. A.P. Singh, Agam Kala Prakashan, Delhi, 1987.
- 6. A treatise on building construction-R.S. Deshpande, 1956
- Conservation of cultural property in India- Dr. O.P. Agrawal, Delhi, 1973-74.
- 8. Conservation and Preservation, Ancient India, volume 17, 18, New Delhi, 1961, 62, B.B. Lal.
- 9. Insect factors in wood decay-Norman E. Hickinns.

### बासुकी कुण्डका नागनागिनी

#### -जीतबहादुर मानन्धर

मेष संक्रान्तिको दिन फर्पिङ्गको बास्की क्ण्डमा नागनागिनी राख्ने चर्चा धेरै पहिलेदेखि सुन्दै आएको थिएँ। यो कार्य वर्ष बिराएर सम्पन्न पारिने भन्ने पनि नस्नेको होइन । तर श्री कन्हैयालाल चखुँको गोरखापत्र शनिवारीय परिशिष्टमा प्रकाशित 'उपत्यकाका ऐतिहासिक पोखरीको नालीबेली' शीर्षक लेखमा भने "अहिलेसम्म पनि प्रत्येक तीन वर्षमा नागपञ्चमीको दिन ठूलठूला दुईवटा रूखहरूलाई नागराज बास्कीको जोडी मानेर पूजा एवं जात्रा गरिसकेपछि क्ण्डमा फाल्ने चलन कायम नै छ" भन्ने उल्लेख भएको रहेछ । त्यसैले क्न चाहिँ दिन सत्य भन्ने पत्ता लगाउन विक्रम संवत् २०५७ साल लागेको दिन म फर्पिङ्ग गएँ। शिखरेश्वरको फेदमा रहेको दहलाई बासुकी कुण्डको नाउँबाट प्कारिने हुँदा सबभन्दा पहिले शिखरेश्वर (शेषनारायण स्थान) को परिसरमा केही भइरहेको छ, छैन हेर्न र शेषनारायणको दर्शन गर्न त्यहीं ओर्ले । अनि सिढी चढ्दै गर्दा त्यहाँ बढार्ने काममा लागेकी एक बृद्धा क्सलेलाई नागनागिनी सम्बन्धमा पूछताछ गरिएकोमा '३ वर्षमा एक पटक यहीं राख्न ल्याइने, यस पटक ३ वर्ष भएको, म बजारितरबाट भर्खर आउँदै गरेकी तर किन हो कुन्नि त्यहाँ क्नै चलहपहल देखिइएको छैन' भन्ने जवाफ एकै सासमा दिइन् । ती क्राहरू सुन्दा म एकदमै अन्योलमा परें । कसैले २ वर्षमा एक पटक, कसैले ३ वर्षमा एक पटक त कसैले नागपञ्चमीको दिन त फेरि कसैले वैशाख संक्रान्तिको दिन नागनागिनी राखिने भनेको र बजारमा केही शुरूआत नै नभएको भन्ने सुनेको तर आफूलाई भने साँभको एक कार्यक्रममा सरिक हुन छिटै काठमाडौं फर्कनु पर्ने हुँदा त्यसरी अन्योलग्रस्त हुन पुगेको थिएँ।

शिखरेश्वरको दर्शन गरी त्यहाँबाट बजार गएँ। थथेप टोलमा रहनु भएका चिरपरिचित पूर्व जिम्मावाल मुखिया कहाँ गएँ। भेट्नासाथ यसपालि बासुकी कुण्डमा नागनागिनी राखिने हो, होइन भनी सोद्धा हो भन्नु भएको मात्र होइन; त्यस कार्यक्रमको क्रममा हिजो सल्लाका दुई अजङ्गका रूख ढालिसकेको भन्ने समेत जानकारी वहाँबाट प्राप्त भयो। कुरा गर्दै जाँदा गएको वर्षमा नै सो काम सम्पन्न पारिनु पर्ने तर यस पटक गर्ने भएकोले नागनागिनी राख्ने काम ३ वर्षमा हुने भन्ने भान पर्न गएको कुरा पनि उल्लेख गर्नुभयो। गत वर्ष दक्षिणकालीको १२ वर्षे नृत्यमा रक्त बेताल भई संलग्न हुनु पर्ने हुँदा आफू बेफुर्सदी हुन गएको र नागनागिनी राख्ने काम सञ्चालन गर्न शिखरेश्वरका ब्राह्मण पुजारी लगायत अन्य केही व्यक्तिहरूलाई अनुरोध गर्दा समेत हुन सकेन भन्ने वहाँको थप भनाइ थियो। अहिले कुनबेला, कहाँबाट नागनागिनी रूपी सल्लाका रूखहरू

ल्याइन्छ भन्ने जिज्ञासा राख्दा पूर्व जि.मु. श्री गणेशलाल मानन्धरले सबै टोलका मानिसहरू बटुलेर लैजानु पर्ने, तानेर ल्याउने काम अलि अबेला नै होला भन्नु भएपछि मेरो स्थलगत अध्ययनले पूर्णता हासिल गर्न नपाउने देखियो।

अरू २ घण्टा जित फिपिङ्गमा रहन सक्ने हुँदा श्री मानन्धरलाई सल्लाका नागनागिनी रहेको जङ्गलमा आफुलाई लैजान आग्रह गरियो । नागनागिनी तानेर ल्याइने बाटो एवं खेतका कान्ला कान्ला हुँदै दक्षिणकाली पीठभन्दा वरै पौच (भुँडे) गणेशको डाँडास्थित सल्लाको जङ्गलमा पुग्यौँ । त्यहाँ दुई वटा लामा सल्लाहरू ढालिराखेको, दुइटैमा डोरी राखी तान्न हुने गरी नाथ्रो सदृश प्वाल पारिराखेको र तिनीहरूमा प्यरीको नाग बनाई चढाइराखेको देखें। नागिनी रूख ढाल्नुअघि क्खुराको फुल १ सहित अम्मय् (मास्, माछा, लसन, छ्यापी, बारा आदि) भाग तथा नाग रूखलाई भने पञ्चामृत मात्र राखी पूजा गरिएको भन्ने थाहा पाएँ । वहाँको म्ताविक पहिले, पहिले दक्षिणकालीभन्दा पारी धेरै पर धनुकेको जङ्गलबाट नागनागिनीका रूखहरू तानेर ल्याउन् पर्ने, काङ्गला फल्ने रूखलाई नागिनीको रूपमा व्यवहृत गरिने, वि.सं. २०२१ सालदेखि नागनागिनी तान्न लगाउने काम गर्दे आएको, यसमा कुनै आयस्ता नभएपनि आफुमा सांस्कृतिक रूचि भएबाट सो काम सम्हाल्दै आएको आदि भन्ने छ । नागनागिनी रूपी सल्लाका रूखहरूलाई ढाल्न बञ्चरोले पहिलो बार हान्ने काम पुतवारहरूले गर्नु पर्ने र यस पटक सो काम यल्ख टोल निवासी बद्धिमान पतवारले गरेको रहेछ । फर्पिङ्गे थकू जुजु (ठकुरी वंशका राजा) का रैती मानिएका महर्जनहरू अर्थात् भों द्यः (नवदुर्गा) का ग्ठियारहरूले रूख ताछने काम गर्छन् र फर्पिङ्ग सातै टोलका निवासीहरूले अहिले पिन नागनागिनी तान्ने गर्दै आएका छन् । अघि द्वारेको व्यवस्था कायम रहेको बखत बैशाख संक्रान्ति भन्दा १ दिनअघि कसाईहरूद्वारा नागनागिनीहरू तान्न आउन् अन्यथा शेषनारायणको द्रोह गरेको ठहला भन्ने प्रकारको भयाली पिटाइने प्रचलन अहिले आएर बन्द भैसकेको छ । तिनीहरूले खाइपाई आएको खान्गी द्वारे प्रथा हटेपछि नपाएको कारण उक्त काम छोडेको भन्ने बिभएको छ ।

मलाई जानकारी दिने क्रममा फर्पिङ्ग सात टोलमध्ये तिपि टोल, कोछु टोल तथा कोटाल टोलका मानिसहरूले नागराजा र अरू बाँकी टोलहरू- थल्खु, यल्खु, थथेप एवं कोर्प

(कोथेप) का निवासीहरूले नागिनी तान्ने चलन भएको कुरा गणेशलालजीले बताउन् भएको थियो । साथै वहाँका अनुसार तानेर ल्याइएका दुवै नागनागिनीहरू थल्ख् टोलको ढोकामा पुऱ्याइएपछि हरित नागनागिनी चित्रण गरिएका २ गोल्फुमा पञ्चामृत राखी पूजा गरिने र अनि तिनै गोल्फुमाथिबाट नागनागिनी तानेर लगिने प्रचलन रहेछ । त्यस्तै उग्रचण्डी भगवतीस्थानमा ल्याइप्ऱ्याइएपछि, रातो नागनागिनी चित्राङ्गित २ गोल्फमाथिबाट, निम ढोका पऱ्याइएपछि पहेंलो नागनागिनी अङ्गित २ गोल्फुमाथिबाट, गोलबहाल पुऱ्याइएपछि, कालो नागनागिनी लेखिएको २ गोल्फुमाथिबाट तानेर लगि शिखरनारायण डाँडोको फेदमा अवस्थित बासुकी कुण्डमा ल्याइप्ऱ्याइएपछि सेता नाग र नागिनी चित्राङ्गित २ गोल्फ्मा पञ्चामृत राखी प्राचीन विधि बमोजिम नारायणका पुजारीद्वारा पुजा हुन्छ । पुजापरान्त सल्लाका रूखहरू दहमा राखिने तर तिनीहरू मकी, सडी, गली जान धेरै समय लाग्ने हुँदा अचेल पनि थुप्रै सल्लाका बोटहरू जल समाधिमा रहिरहेको जो कसैले पनि देख्न सक्छ ।

माणिग्लाधिपति महाराजाधिराज श्री श्री वीर जय योग नरेन्द्र मल्लले व्यवस्था गरेको शिखरनारायण सम्बन्धी थिर थिरका कामहरू (पिरपाटी) बारे माणिग्लाधिपित महाराजाधिराज श्री श्री जय बीर नरिसंह मल्ल देवले जारी गरेको ताम्र पत्रमा धेरै विषय वस्तुको अतिरिक्त गुठीको लागि राज्यद्वारा समर्पित भूमि जग्गाको उल्लेख गरिएको पाइन्छ । दुवै राजपुरूषका मोहर समेत अङ्गित पुजारीलाई दिइराखेको ने. सं. ५२९ आषाढ कृष्ण एकादशी तिथिको उक्त ताम्र पत्रमा नागनागिनीको विषयका भने प्रत्यक्ष रूपले इङ्गित गिरिएको छैन । तर पिन तत्सम्बन्धमा परोक्ष रूपले बोधगम्य हुने खालका केही तथ्यहरू त्यसमा परेका छन् । ताम्रपत्रको करीब करीब आधाआधीमा परेका केही अभिलिखित विवरणहरू पढ्दा विश्लेषणात्मक अध्ययनको निमित्त सहायक हुने देखिंदा यहाँ उद्धृत गर्ने काम गरिन्छ :-

"......स्वयंवूस पञ्चामृत पूजा घेल चाकू छाय ॥ ध्व नं सित गोरषनाथ पूजा ॥ फाल्गुण शुक्ल चतुर्दशिकुन्हु दुगुम्हं १ दयकं श्री भवानीस्के पूजा याय माल ॥ पूर्णिमाशिकुन्हु पञ्चामृतादि अवीर फूयल माध्य स्वयंवूस छाय ॥ ताँ छूय ॥ मेष संक्रान्ति न्हेथू कुन्हु दँहँ यिय, हिति सख्वालन पाय, हिति अविछिन्न हायके माल ॥ ......" भावार्थ) माघे संत्रान्तिको

दिन .... "स्वयम्भूमा घिउ चाकु चढाई पञ्चामृत पूजा गर्ने ॥ त्यसको भोलिपल्ट गोरखनाथ कहाँ पूजा ॥ फाल्गुण शुक्ल चतुर्दशीको दिन बोका सहित श्री भवानीलाई पूजा गर्ने ॥ पूर्णिमाको दिन पञ्चामृत, अबीर, फूल आदि स्वयम्भूलाई चढाउने ॥ फड्के हाल्ने ॥ मेष संक्रान्तिको अघिल्लो दिन दह सफा गर्ने, धारामा चून हाली पोत्ने, धारा अविछिन्न रूपले बगिरहने तल्याउने ॥"

ताम्रपत्रमा परेको शब्द "स्वयम्भु" ले शिखरनारायण मन्दिरभित्र नारायण समीप दाहिने विराजमान स्वयं प्रकटित नृसिंह भगवान्लाई इङ्गित गर्छ भने "भवानी" ले नृसिंहकी शक्ति 'स्वरूपा हाल चामुण्डा (संभवतः पहिले, पहिले नारसिङ्गी नामबाटै प्कारिने) भनी प्रसिद्धि पाएकी देवीलाई जनाउँछ । मुख्य त 'तां छुय' अर्थात् 'फड्के हाल्ने' भन्ने वाक्यांश नै नागनागिनीसंग सम्बन्धित प्रतीत हुन्छ । हुनत ताम्रपत्रको मुल प्रति हेर्न नपाएको र केवल सारिराखेको नक्कल प्रति मात्र देखेको हुँदा 'ताँ छुय' को अगाडि केही तिथिमिति भएकोमा सादां मात्र कहीं छुट्न गएको हो कि भन्ने पनि शंका उठ्छ। तर ताम्रपत्रमा फाल्गुण शुक्ल पर्णिमाको उल्लेखपछि तिथिमितिको रूपमा मेष संक्रान्तिको अघिल्लो दिन भनी जिकिर भै रहेको देखिंदा बैशाख संक्रान्तिको दिन बासुकी क्ण्डमा नागनागिनी भनी हालिने २ सल्लाका रूखहरूबाटै फड्केको काम लिइएको अनुमान गर्न सिकन्छ । फिपिङ्गका प्तवारहरूले ढाल्ने र महर्जनहरूले ताछने काम गरेर फड्केको लागि तयार पारिएका सल्लाहरू २ वर्षभन्दा बढी समय टिकाउ नहने ठानेर नै होला वर्ष बिराएर कुण्डमा नागनागिनी राख्ने गरिआएको ।

फिर्पिङ्ग भेकमा बासुकी कुण्डका नागनागिनी विषयमा एउटा लोकोक्ति प्रचलित छ । संभवतः नागको कुनै अवयवसंग सम्बन्धित शब्दबाटै फणापि अर्थात् फिर्पिङ्ग शब्द व्युत्पत्ति भएको हुन सक्ने त्यस ठाउँमा शिखरेश्वरले अधिष्ठाता देवताको मान्यता पाइरहेको प्रारम्भिक कालमा दैनिक पूजाको लागि आवश्यक पर्ने पवित्र पानी पाउन अत्यन्त कठिन थियो । कारण, त्यहाँ पहिले अहिलेको जस्तो कुण्ड थिएन । एकताका नाबालक एवं अपाङ्ग ब्राह्मण केटो पुजारी भैरहेको बखत आमा चाहीँले उनलाई बोकेर पूजाको लागि ल्याउने, लैजाने गर्दथ्यो । पवित्र पानीको लागि हाल इन्द्रायणी पीठ रहेको स्थान समीप बगिरहेको होंड खोलासम्म डाँडाकाँडा पार गरी जङ्गलको बाटो जान पर्दथ्यो । दिनहँ यस्तै प्रकार दःख, कष्ट भोलेर शिखरेश्वरको नित्य नैमित्तिक पुजा कर्ममा संलग्न हुन पूर्वा विधवी ब्राह्मणीलाई असह्य वेदना हुन्थ्यो, अनि तिनी बराबर रून्थिन । एक दिन त तिनी भक्कानो छटने गरी रून थालिन । क्षीर सागरमा शयन गर्ने नारायणको सेवारत हामीले पानीको दःख सहन् पर्ने यो कस्तो विडम्बना भनी ब्राह्मणी छाती पिटी, पिटी रून थालिन्। भगवान् नारायणलाई पनि तिनीमाथि दया जागेछ । शिखरेश्वरको डाँडोको फेदमा अविरल पानीको मुल फुटाई एक दहको सिर्जना तत्काल गरिदिन् भयो। ब्राह्मणीलाई आफ्नो भक्तिको, आफ्नो पुकारको प्रत्यक्ष प्रतिफल प्राप्त भएकोमा हर्षको पारावार रहेन। तर तिनको हर्ष एकैछिनपछि , बिस्मातमा परिणत भयो । कारण, विशाल दह त्यहाँबाट अविरल बगिरहेको शिखरिणी नदी पार गरेर अब ब्राह्मणी घर फर्कन नसक्ने स्थितिमा परिन्। त्यसउसले तिनी किंकर्तव्यविम्ढ भइन् र प्नः विव्हल भई रून थालिन् । भगवानुको कृपाले त्यहाँ तिनले कृण्डकै छेउमा एक जोडी विशाल नाग देखिन्। तिनी भयभीत भइन् तथापि नागनागिनीको बन्दना गर्न थालिन्। नागहरूले पनि फड्केको रूपमा लम्पसार परेर ब्राह्मणी र तिनले बोकेका बालक ब्राह्मणलाई तार्नमा सहयोग पुऱ्याए।

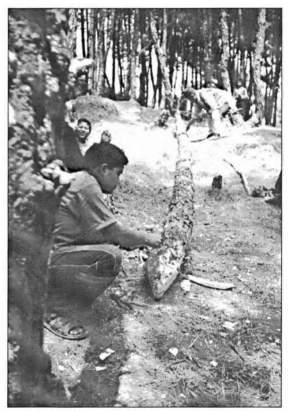
फनापती, देवीनगर र सुन्दरपुर समेत भिनने फिपिंड्रका तत्कालका बासिन्दाहरूले दहको उत्पत्ति तथा नदीको उद्गम भएको हेरे, देखे र अनि नागनागिनी सम्बन्धी कुरा सुने। तदुपरान्त फिपंड्रका स्थायी निवासीहरू सबै मिलेर सल्लाको बनबाट शीघ्रतिशीघ्र अजङ्गका २ वटा रूखहरू ढाली, ताछी, तानी दहमा ल्याई फड्केको रूपमा हाली दिए। संभवतः पहिलो 'ताँ छूय' को काम गरेको अर्थात् फड्के हालेको दिन थियो - बैशाख संक्रान्तिको दिन। तर त्यो कित वर्ष पहिलेको घटना थियो अहिले आएर कसैले सप्रमाण भन्न सिकरहेको छैन। त्यसैले त्यो घटना आज पनि एक किंवदन्तीकै रूपमा मात्र रहन गएको छ।



नागनागिनी रूपी पुराना सल्लाका रूखहरू जल समाधिमा रहिरहेको



पौच गणेशको जङ्गलमा ढालिराखेको सल्लाको नागको रूपमा रूख



सोही जङ्गलमा ढालिराखेको सल्लाको नागिनीको रूपमा रूख

## गणपत्य संप्रदाय र चोभारका जलविनायक

#### -सरस्वती सिंह

सनातन हिन्दू धर्ममा गणेशलाई पांचायन गणका एक महत्त्वपूर्ण देवता मानिन्छ । हिन्दु धर्ममा मात्र नभइ गणेशको आराधना बौद्ध र जैनहरूले पनि गरेको पाइन्छ । नेपालको सीमा पार गरेर भारत, चीन, वर्मा, जापान, त्र्किस्तान, तिब्बत, मंगोलिया, थाइल्याण्ड, कम्प्चिया, जाभा, सुमात्रा, वोर्नियो, अमेरिका, मोरक्को आदि देशहरूसम्म यिनको पुजा, आराधना तथा महिमा फैलिएको पाइन्छ । १ ऋग्वेदमा ब्रह्मणस्पति नामबाट सम्बोधित भएका देवता र पराणमा उल्लेखित गणेशको विशेषतामा सामाञ्जस्यता देखिएको हुनाले गणेशको प्राचीनतालाई ऋग्वेदसम्म पुऱ्याउन सिकन्छ ।२ तापनि गणेशको प्रष्ट उल्लेख पुराण कालदेखि मात्र पाइने हुनाले यिनलाई पौराणिक कालको देवताको रूपमा पनि मानिन्छ। पुराणहरू मध्ये गणेश पुराण, ब्रह्मवैवर्त प्राण, स्कन्ध प्राण, शिव प्राण, पद्म प्राण आदिमा यिनको जन्म, स्वरूप, महत्ता, आयुध एवं उपासना पद्दतिको बारेमा चर्चा गरिएको छ । धेरै पाश्चात्य विद्वानहरू गणेशलाई अनार्यहरूको देवता र पछि आएर मात्र हिन्द् धर्ममा समावेश गरिएको हो भन्ने धारणा राख्दछन् । ३ गणेशलाई सूर्य देवताको रूपमा पनि पूजा गरिन्छ। क्रकका अनुसार गणेश द्रविडहरूका सूर्य देवता हुन् र तिनका वाहन मुसा रातको प्रतिक हो। जसलाई सूर्यले विनष्ट पार्दछ। रिस्लेले पिन गणेशको वाहन मुसालाई कमसेकम ओरावन नामक एक द्रविड जातिको चिन्हको रूपमा मानेर यसको प्राचीनतातिर औल्याएका छन। ४ भण्डारकरको अनुसार गणपत्य सम्प्रदायको प्रचलन पाँचौं र आठौं शताब्दीको मध्यतिर भएको थियो। गणेशको उत्पत्ति बारे धेरै मत-मतान्तरहरू छन्। कहिले उनलाई तोड्म सम्प्रदायसित सम्बन्धित गरिएको छ भने कहिले रात्रीको देवताको रूपमा त कहिले यक्षसित पिन तुलना गरिन्छ। आनन्द कुमार स्वामीले गणेशलाई एक प्रकारको यक्ष नै मानेको छ। यस्तै गरी वासुदेव शरण अग्रवाल पिन गणेशको प्रारम्भिक मर्तिहरू यक्षकै रूपमा बनेको मान्न हन्छ। प्र

पुरातात्त्वक प्रमाणको आधारमा सिन्धुघाटी सभ्यताको एउटा सीलमा हात्तीको आकृति कुँदिएको पाइएको छ । ६ यस आधारबाट इ. पू. ३००० तिर नै गणेशको कल्पना गरिसिकएको मान्न सिकन्छ । यस्तै भीमभेट्काको एक प्राचीन गुफाको भित्तामा पिन यस्तै एक चित्र उत्किर्ण गरिएको छ जसले गजानन वा गणेशको कल्पनालाई साकार तुल्याउँदछ । ७ कुषाण शासक हुविष्कको एउटा मुद्रामा धनुषवाण धारण गरेको मनुष्यको आकृति कुँदिएको छ र

त्यसमुनि गणेश अभिलेख ब्राह्मी लिपिमा लेखिएको छ । ५ श्रीतत्वनीधिमा गणेशको आयुधहरूको वर्णन गर्दा धनुषवाणको पनि उल्लेख भएको हुनाले र लीपिमा गणेश भनिएकोले यस आकृतिलाई गणेश नै मान्न सिकन्छ। ९ सम्न्द्रगुप्तको इलाहावाद अभिलेखमा पहिलोपटक गणपति शब्दको चर्चा परेको छ । जहाँ हार्ने राजाहरूको सूचीमा 'गणपित नाग' नामका राजाको पनि चर्चा आएको छ। श्रीलंकाको मिहिनतले स्तूपको उत्खनन् गर्दा प्राप्त भएका गणहरू मध्ये केही अमरावतीबाट प्राप्त गणहरूसंग सामाञ्जस्यता राख्ने किसिमका छन्। त्यसमध्ये एउटा गणको मुख हात्तीको जस्तो छ । जसमा सुंड स्पष्ट देखिनुको साथै दाँत बाहिर निस्किएको छ । दायाँ बायाँ सेवकहरू पनि देखाइएका छन् । शिलालेखीय प्रमाणहरूबाट यो स्तुप पहिलो-दोश्रो शताब्दीताकाको मानिएको हुनाले त्यहाँ प्राप्त गणेशको मूर्तिलाई अहिलेसम्म प्राप्त सर्वप्राचीन नम्ना मानेका छन् ।१० यसप्रकार साहित्यक श्रोतमा निकै प्राचीन कालदेखि नै उल्लेख भएतापनि गणेशका प्राचीन मूर्ति तथा अभिलेखिय प्रमाण त्यति धेरै नपाइएकै आधारमा गणेशलाई पछिल्लो कालको मात्र देवता भन्न मिल्दैन । जसरी अन्य देवताको प्राचीन मूर्तिहरू पाइदैनन् त्यस्तै गरी गणेशको पनि प्राचीन मूर्ति नपाइएको हनसक्छ । त्यसैले गणेश प्राचीन कालदेखि नै प्रचलित देवता हुन् भन्न सिकन्छ । नेपालमा गणेश पूजाको प्रारम्भ

नेपालमा गणेश पूजाको प्रारम्भ कहिलेदेखि भयो भन्ने सन्दर्भमा देउपाटन, चांगुनारायण, यंगालटोल, हाँडिगाउँ, धोविचौर आदि ठाउँका गणेश मूर्तिहरू लिच्छिविकालीन प्रारम्भिक मूर्तिहरूसंग स्वरूप मिल्ने भएको कारण प्राचीन मान्न सिकन्छ। लिच्छिविकालमा बनेका उमामहेश्वर मूर्ति फलकमा गणेशलाई पनि स्थान दिएको पाइन्छ। गणेशका स्वतन्त्र मूर्तिहरू सातौँ शताब्दीमा आएपछि मात्र बन्न थालेको मानिन्छ। चांगुनारायणमा प्राप्त भएको गणेशको चारहातयुक्त सातौँ शताब्दीको लिपि अंकित मूर्तिको आधारमा यसै समयदेखि गणेशको स्वतन्त्र मूर्ति बनि पूजा समेत हुन थालेको मानिन्छ। तर काठमाडौँ जिल्ला

गागलफंदी गा.वि.स. कागेश्वर महादेव मन्दिर निजकै केहि वर्ष अगाडि प्राप्त भएको दुई हात युक्त गणेशको स्वतन्त्र मूर्तिलाई त्यसमा अंकित लिपि तथा स्वरूपको आधारमा पाँचौं शताब्दीको मानिएको छ ।११ पछिल्ला कालमा आएपछि टोल टोलमा नै गणेशको मूर्ति स्थापना भएको पाइन्छ । गणेशले आइपरेका विघ्न वाधाहरू हटाइदिन्छ भन्ने विश्वास अनुरूप गणेशका मूर्तिहरू स्थापना भएका हन् ।

जसरी उपत्यकाको रक्षाको लागि हरिदत्त वर्माले चार दिशामा चार नारायणको स्थापना गरेका थिए त्यस्तै गरी संवत २७० तिर आनन्द देवले आफ्नो राज्यकालमा भक्तपुर शहरलाई त्रिकोण भित्र यन्त्राकारमा निर्माण गरेका थिए। यसप्रकार यो देश अष्टाकार आकृतिमा देवी देवताहरूको अष्टमातृका गणले विराजमान गराई धार्मिक स्थलको रूपमा पूर्वमा ब्रह्मायणी, आग्नेय कोणमा माहेश्वरी, दक्षिणमा कौमारी र वैष्णवी, नैऋत्यकोणमा महालक्ष्मी र बीचमा त्रिकोणभित्र देवी त्रिपुरसुन्दरीलाई विराजमान गराई रक्षाको निमित्त त्रिकोणमा मुलाखु गणेश, चलाखु गणेश र वालाखु गणेशको नाममा सम्बोधन गर्न लगाई भक्तपुर शहर निर्माण गर्न लगाएका थिए। १२

यस्तै मध्यकालमा ठूला ठूला शक्तिशाली देवता स्थापना गरी मन्दिरहरू निर्माण गरेको वेलामा मन्दिरको चारै कोणमा चार गणेश स्थापना गरेको उदाहरण पाइन्छ । भक्तपुरका राजा भुपतिन्द्र मल्लले टौमढी टोलमा पाँचतले मन्दिर बनाउँदा चार दिशामा चार विनायकलाई रक्षकका रूपमा स्थापना गरेका थिए । त्यस्तैगरी राजा लक्ष्मी नरसिंह मल्लले काष्ठमण्डप बनाउँदा त्यसभित्र बीचमा गोरखनाथको मूर्ति राखि चार कुनामा चार विनायकका मूर्तिहरू राख्न लगाएका थिए । यति मात्र नभइ काठमाडौँ उपत्यकाको चार दिशामा चार विनायक (सूर्य विनायक-भक्तपुर, जल विनायक-चोभार, अशोक विनायक-मरू र रक्त विनायक वा चन्द्र विनायक- चावहिल) रक्षकका रूपमा रहेका छन् । यसप्रकार प्राचीन कालदेखि प्रचलित रहेको गणेश पुजाले मध्यकालमा आएर व्यापक रूप लिएको

त्यसम्नि गणेश अभिलेख ब्राह्मी लिपिमा लेखिएको छ । 5 श्रीतत्वनीधिमा गणेशको आयुधहरूको वर्णन गर्दा धनुषवाणको पनि उल्लेख भएको हुनाले र लीपिमा गणेश भनिएकोले यस आकृतिलाई गणेश नै मान्न सिकन्छ। ९ सम्न्द्रगुप्तको इलाहावाद अभिलेखमा पहिलोपटक गणपित शब्दको चर्चा परेको छ । जहाँ हार्ने राजाहरूको सूचीमा 'गणपित नाग' नामका राजाको पनि चर्चा आएको छ। श्रीलंकाको मिहिनतले स्तूपको उत्खनन् गर्दा प्राप्त भएका गणहरू मध्ये केही अमरावतीबाट प्राप्त गणहरूसंग सामाञ्जस्यता राख्ने किसिमका छन्। त्यसमध्ये एउटा गणको मुख हात्तीको जस्तो छ । जसमा सुंड स्पष्ट देखिनुको साथै दाँत बाहिर निस्किएको छ । दायाँ बायाँ सेवकहरू पनि देखाइएका छन् । शिलालेखीय प्रमाणहरूबाट यो स्तुप पहिलो-दोश्रो शताब्दीताकाको मानिएको हुनाले त्यहाँ प्राप्त गणेशको मूर्तिलाई अहिलेसम्म प्राप्त सर्वप्राचीन नम्ना मानेका छन् । १० यसप्रकार साहित्यक श्रोतमा निकै प्राचीन कालदेखि नै उल्लेख भएतापनि गणेशका प्राचीन मूर्ति तथा अभिलेखिय प्रमाण त्यति धेरै नपाइएकै आधारमा गणेशलाई पछिल्लो कालको मात्र देवता भन्न मिल्दैन । जसरी अन्य देवताको प्राचीन मूर्तिहरू पाइदैनन् त्यस्तै गरी गणेशको पनि प्राचीन मूर्ति नपाइएको हुनसक्छ । त्यसैले गणेश प्राचीन कालदेखि नै प्रचलित देवता हुन् भन्न सिकन्छ । नेपालमा गणेश पूजाको प्रारम्भ

नेपालमा गणेश पूजाको प्रारम्भ कहिलेदेखि भयो भन्ने सन्दर्भमा देउपाटन, चांगुनारायण, यंगालटोल, हाँडिगाउँ, धोविचौर आदि ठाउँका गणेश मूर्तिहरू लिच्छिविकालीन प्रारम्भिक मूर्तिहरूसंग स्वरूप मिल्ने भएको कारण प्राचीन मान्न सिकन्छ । लिच्छिविकालमा बनेका उमामहेश्वर मूर्ति फलकमा गणेशलाई पनि स्थान दिएको पाइन्छ । गणेशका स्वतन्त्र मूर्तिहरू सातौं शताब्दीमा आएपछि मात्र बन्न थालेको मानिन्छ । चांगुनारायणमा प्राप्त भएको गणेशको चारहातयुक्त सातौं शताब्दीको लिपि अंकित मूर्तिको आधारमा यसै समयदेखि गणेशको स्वतन्त्र मूर्ति बनि पूजा समेत हुन थालेको मानिन्छ । तर काठमाडौं जिल्ला

गागलफेदी गा.वि.स. कागेश्वर महादेव मन्दिर निजकै केहि वर्ष अगाडि प्राप्त भएको दुई हात युक्त गणेशको स्वतन्त्र मूर्तिलाई त्यसमा अंकित लिपि तथा स्वरूपको आधारमा पाँचौं शताब्दीको मानिएको छ १९ पछिल्ला कालमा आएपछि टोल टोलमा नै गणेशको मूर्ति स्थापना भएको पाइन्छ। गणेशले आइपरेका विघ्न बाधाहरू हटाइदिन्छ, भन्ने विश्वास अनुरूप गणेशका मूर्तिहरू स्थापना भएका हुन्।

जसरी उपत्यकाको रक्षाको लागि हरिदत्त वर्माले चार दिशामा चार नारायणको स्थापना गरेका थिए त्यस्तै गरी संवत २७० तिर आनन्द देवले आफ्नो राज्यकालमा भक्तपुर शहरलाई त्रिकोण भित्र यन्त्राकारमा निर्माण गरेका थिए। यसप्रकार यो देश अष्टाकार आकृतिमा देवी देवताहरूको अष्टमातृका गणले विराजमान गराई धार्मिक स्थलको रूपमा पूर्वमा ब्रह्मायणी, आग्नेय कोणमा माहेश्वरी, दिक्षणमा कौमारी र वैष्णवी, नैऋत्यकोणमा महालक्ष्मी र बीचमा त्रिकोणभित्र देवी त्रिपुरसुन्दरीलाई विराजमान गराई रक्षाको निमित्त त्रिकोणमा मुलाखु गणेश, चलाखु गणेश र वालाखु गणेशको नाममा सम्बोधन गर्न लगाई भक्तपुर शहर निर्माण गर्न लगाएका थिए। १२

यस्तै मध्यकालमा ठूला ठूला शक्तिशाली देवता स्थापना गरी मन्दिरहरू निर्माण गरेको बेलामा मन्दिरको चारै कोणमा चार गणेश स्थापना गरेको उदाहरण पाइन्छ । भक्तपुरका राजा भुपितन्द्र मल्लले टौमढी टोलमा पाँचतले मन्दिर बनाउँदा चार दिशामा चार विनायकलाई रक्षकका रूपमा स्थापना गरेका थिए । त्यस्तैगरी राजा लक्ष्मी नरसिंह मल्लले काष्ठमण्डप बनाउँदा त्यसिभत्र बीचमा गोरखनाथको मूर्ति राखि चार कुनामा चार विनायकका मूर्तिहरू राख्न लगाएका थिए । यित मात्र नभइ काठमाडौँ उपत्यकाको चार दिशामा चार विनायक-भक्तपुर, जल विनायक-चोभार, अशोक विनायक-मरू र रक्त विनायक वा चन्द्र विनायक- चावहिल) रक्षकका रूपमा रहेका छन् । यसप्रकार प्राचीन कालदेखि प्रचलित रहेको गणेश पूजाले मध्यकालमा आएर व्यापक रूप लिएको

अवस्थित भएको कारणले यो किंवदन्तीलाई केहि पुष्टि मिल्दछ । यसै किंम्वदन्तीलाई आधार मान्ने हो भने उपत्यकाको उत्पत्ति संगै यस गणेशको प्राचीनतालाई लैजान सिकन्छ ।

यस्तै स्थानीय किंवदन्ती अनुसार शुरूमा यो ठाउँ भोज, भत्तेर पश्चात बाँकि रहेका फोहर मैला फाल्ने ठाउँ थियो । फोहर भएको ठाउँमा भैरवका वाहन कुकुर, काग इत्यादि बस्दथे भने स्वयं भैरवकै पनि त्यहाँ बास हुन्थ्यो । जब उपत्यकाको पानी बाहिर जाने मुहानको हेरविचार गर्न गणेशलाई रक्षकको रूपमा स्थापना गरियो त्यसपछि भैरवले आफ्नो ठाउँमा बस्न आएका गणेशसंग ठाउँ माग्दा गणेशले कुमको समतलमा हात ल्याई भैरवलाई बस्ने ठाउँ दिए । यसरी गणेश तल र भैरव माथि बसेको हुनाले यस गणेशलाई 'क्वेना गणेश' भनिएको हो भन्ने कुरा स्थानीय वृद्धहरू सुनाउँछन् ।

जल-विनायक मन्दिरकै सन्दर्भमा भने धेरै पछि आएर मात्र उल्लेख भएको पाइन्छ । बंशावली अनुसार उत्पत्ति भएका यस गणेशको स्थलमा शुरूमा केहि न केहि रूपमा मन्दिरको अंश भने थियो होला भनि अनुमान गर्न सिकन्छ । यहाँ कहिलेदेखि मन्दिर बन्यो भन्ने सन्दर्भमा धेरै वर्षपछि त्यस ठाउँमा भक्तजनहरूलाई श्री गणेशको दर्शन गर्न ज्यादै अप्ठेरो परि स्पष्टसंग नदेखिएको हनाले राजा श्री निवास मल्लले त्यस ठाउँलाई फराकिलो गरी ने. सं. ७८७ वैशाख शुक्ल पक्षको दिनमा ठूलो मन्दिर बनाउन लगाई प्राण प्रतिष्ठा कर्म गरी गजुर समेत चढाइ नित्य पजाको निम्ति गठीहरू राखिदिएका थिए । त्यस्तै पछि सो मन्दिर जीर्ण भएपछि राजा राज्य प्रकाश मल्लले अधिको मन्दिर भत्काई अति राम्रो मन्दिर बनाई ने. सं. ८७१ मा स्नको गज्र समेत चढाइ दिए । प्रछि वि.सं १९७४ सालमा देव शम्शेर जङ्ग बहाद्र राणाबाट चौघेरा सत्तल बनाई अति रमणीय स्थान बनाई दिएका हुन् । यो मन्दिर वि.सं. १९९० सालको भुकम्पमा समेत केही भएन १९४ भन्ने उल्लेख परेको छ। यिनै आधारबाट जल-विनायकको उत्पत्ति प्राचीन कालमै भएको भएतापनि यो मन्दिर सत्रौं-अठारौं शताब्दीमा मात्र बनेको क्रा मन्दिरको वास्त्कलाबाट अनुमान गर्न

सिकन्छ ।

तर महेन्द्र स्मृति ग्रन्थमा प्रकाशित महेन्द्र वीर विक्रम शाहदेवको पालाको एउटा अभिलेखमा 'श्री राजा शिव सिंह मल्ल एवं हरिहर सिंह देवका संयुक्त शासन कालमा ने. सं. ७२३ (वि.सं १६५९) मार्ग शीर्ष पञ्चमी श्रवण नक्षत्र व्याघातयोग सोमवारका दिन थकाली भार्य्या भुकुनमिय पुत्र उदय, पुरण, किरण इत्यादि अन्य गोष्ठी समूह समेत मिलि भक्तिपूर्वक श्री जल-विनायकका मन्दिर प्रतिष्ठित गरेकोमा ....' भन्ने उल्लेख परेबाट यस मन्दिरको ऐतिहासिकतालाई अभ अगाडी लैजान सिकन्छ ।

#### पुजा आजा तथा जात्राहरू

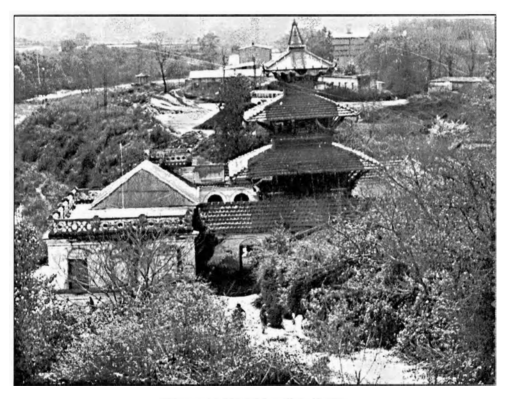
यस मन्दिरमा गरिने पूजा आजा तथा जात्राहरू सम्बन्धी जानकारी मन्दिरकै पूजारी, द्य पाला तथा पौवालीहरूबाट प्राप्त भएको छ । जुन यस प्रकार छन् - यहाँ गरिने पूजा दुई प्रकारका छन् । नित्य पूजा र विशेष पर्वहरूमा गरिने पूजा बेग्ला बेग्लै छन् । नित्य पूजा गर्दा वैदिक विधि तथा तान्त्रिक विधिबाट पूजा गरिन्छ । खास गरी नेपालमा तान्त्रिक विधिद्वारा पूजा गर्ने परम्परा शंकराचार्यको आगमन पश्चात मात्र प्रारम्भ गरिएको हो । यस विधिलाई न्यास विधि पनि भनिन्छ । यस विधिबाट पूजा गर्दा शरीरको विभिन्न अंगहरूलाई स्पर्श गर्दे मंत्रोच्चारण गरी पूजा गरिन्छ ।

विशेष अवसरहरूमा गरिने पूजामा गणेश दर्शन वा पाउ पूजा र वर्षविन्दिनी वा गाश्रि पूजा पर्दछन् । गणेश दर्शन वा पाउ पूजा कुनैपनि श्रद्धालु भक्तजनहरूले गर्न चाहेमा गर्न सक्दछ । यो पूजा विशेष गरी रात्रीमा गरिन्छ । गणेशलाई आसन बनाई भैरव माथिबाट चढेको हुनाले गर्भगृह भित्रको देखिने प्रस्तरको प्रतिकात्मक शिला भैरवका हो र त्यसमुनि गणेश रहेको छ भन्ने विश्वास अनुरूप पाउ पूजा गर्दा तल रहेको सानो धातुको ढक्कन हटाएर यो पूजा गर्नाले मनको इच्छा पूरा हने विश्वास पाइन्छ ।

जल विनायक मन्दिरमा गरिने विशेष पूजाहरूमा वर्ष-विन्दिनी वा गाश्रि पूजा मूख्य पर्दछ । ज्येष्ठ शुक्ल पक्षको दिनमा गरिने यस पूजामा गणेशको पूजाको साथसाथै मन्दिर प्राङ्गणमा चण्डिपाठ, होम, गणेश सहश्रनाम पूजा गरिन्छ ।



चोभार जल-विनायक मन्दिर



चोभार जल-विनायक मन्दिरको दृष्य

यस पूजामा ७ जना ब्राह्मण, पाटी पौवा रेखदेख गर्ने पौवाली-१ जवान, द्य पाला-१ जवान, पूजारी-१ जवान र ३-४ जवान कामदारहरू सहभागी हुन्छन् । यस पूजामा पहिले पञ्चवली दिने गरिन्थ्यो तर हाल पञ्चवली दिने प्रथा लोप भई बोका बली दिई बोकाको टाउको होम गरिन्छ । यसै सन्दर्भमा एक आख्यान अनुसार एकपटक गणेशले चारखुट्टे प्राणी बलि दिंदा त यति धेरै रगत आउँछ भने आठखट्टेको कति धेरै आउँदो होला भिन आठ खट्टे प्राणीको वली खाने इच्छा गरेछन् । यो क्रा थाहा पाइ एकजना धूर्त व्यक्तिले आठ खुट्टे प्राणी गंगटोलाई बाँधि होस्टे हैंस्टे गर्दें बलि दिन ल्याएछ । आठ खुट्टे प्राणीको बली खान खुशी भएका गणेशको अगाडि ल्याई गंगटो बली दिंदा एक थोपा पनि र गत आएन। यसै समयदेखि आठखुट्टे प्राणी सहितको पञ्चबली दिने चलन चलेकोमा आजकल बोकाको मात्र बली चढाई होम गर्ने गरिन्छ भनि स्थानीय एक व्यक्ति दामोदर धिताल बताउन् हुन्छ।

यसबाहेक भक्तजनहरूबाट दैनिक पूजा, भाकल पूजा गर्ने चलन छ। भाकल पूजा गर्दा विशेषगरी लड्डु चढाउने गरिन्छ। त्यस्तै गरी स्थानीय नेवार समुदायका बासिन्दाहरू बाजागाजा सिक्नु अघि यस गणेशको नाममा "किस्लि" (एक प्रकारको भाकल) उठाउने गर्दछन्। राजपरिवारबाट पिन यस गणेशको पूजा गर्ने चलन छ। यसै अनुरूप वैशाख शुक्ल अष्टमीको दिनमा श्री १ महाराजाधिराजबाट पूजा आराधना गरिवक्सन्छ। गणेश जात्रा र गुठियार "क्वेना स्व" को भिमका

जल-विनायक मन्दिरका गुठीयारलाई 'क्वेना स्व' भिनन्छ । यिनिहरू पाटन नः टोलका ज्यापू समुदाय भित्रका हुन्छन् । आफ्नो गुठिभित्र जेठो आठ जना पुरूष लाई थकाली 'क्वेना स्व' बनाइन्छ । यिनै क्वेना स्व हरूले मन्दिरको जात्रा आदिको बन्दोवस्त गर्नु पर्दछ । कार्त्तिक महिनाको तृतियाको दिनदेखि शुरू हुने यस गणेश जात्रामा तृतियाको दिन एउटा राँगो काटिन्छ र सो राँगोको टाउको भोली पल्ट भिर्मिमसे बिहानै कसैले नदेख्ने गरी छोपेर पाटन नः टोल स्थित क्वेना गणेश मन्दिर (दैनिक पूजा गर्न चोभारसम्म जान ज्यादै टाढा हुने भएकोले नःटोलमा पनि एउटा मन्दिर बनाएको छ) मा

लिगन्छ र त्यस मिन्दरमा मुख्य गणेशको मूर्ति स्थापना गिरएको ठाउँबाट उक्त मूर्ति भिनिक राँगोको टाउको त्यहाँ स्थापना गरी गणेशको मूर्तिलाई खटमा राखी चोभार लिगन्छ । यस दिन चोभार भर ठूलोजात्रा मनाई छोरी चेली, आफन्त डाकी भोज खुवाइन्छ । भोलीपल्ट पूर्णिमाको दिन कसाई बाजासिहत उक्त गणेशको मूर्तिलाई पाटन फर्काइन्छ । यसिदन पाटन नःटोलमा जात्रा हुन्छ र यहाँ राखिएको राँगोको टाउकोको 'सिकाभु' (ज्येष्ठता क्रम अनुसार विभिन्न हिस्सा सगुन स्वरुप खाने) गर्दछ । यति हुँदा हुँदै पिन श्री ३ चन्द्रशम्शेरको समयदेखि मिन्दरका पूजारी र च पालाले नै सबै गुठी तथा जात्रा पर्वहरू चलाउन पाउँ भिन दिएको विन्तिपत्रमा स्वीकृति प्राप्त भए पश्चात क्वेना स्व ले कुनै गुठिहरू चलाउन नपर्ने भयो । हाल आएर क्वेना स्व को भूमिका वर्षमा ५ पटक भोज खानुमा नै सीमित रहेको छ । पाद टिप्पणी

- हिरराम जोशी- हिन्दू देवी देवता, सूचना विभाग २०४० पृष्ठ ११-१२
- आचार्य बलदेव उपाध्याय- 'पुराण विमर्श' द्वितिय संस्करण, पृष्ठ ४८१-४८५
- Alice Getty- Ganesa: A monographe an tue Elephant faced god, 2nd edition, PP-1-10.
- ४. हरिराम जोशी- पूर्ववत पृष्ठ ८
- ५. पशुपित कुमार द्विवेदी- सबैका साभा देवता गणेश, गोरखापत्र शनिवार जेष्ठ ५ गते २०४२
- ६. गिरिश भण्डारी 'रोम मे भी गणेश पूजनकी परम्परा' हिन्दुस्तान रिववासरीय, नई दिल्ली १९ सितम्बर १९९३
- ७ ऐजन ऐजन
- ८. डिस.सि. सरकार सेलेक्टेड इन्सिक्रिप्सन्स, पृष्ठ १६१
- पोविन्द टण्डन काठमाडौं अधित्यकाका गणेश मूर्तिहरू, पृष्ठ १०
- 90. Alice Getty foot note no. 3
- ११. मोहन प्रसाद खनाल नेपाली कला पृष्ठ २४१
- १२. लीलाभक्त मुनकर्मी मध्यकालिन नेपाल, रत्नपुस्तक भण्डार, पृष्ठ २
- १३. योगी नरहरी नाथ देवमाला वंशावली, पृष्ठ ७७
- १४. जल विनायक मन्दिरका पूजारी धुवनारायण कर्माचार्यसंगको अन्तर्वाताबाट ।
- १४. योगी नरहरी नाथ पूर्ववत, पृष्ठ ७८

# नीप संघशासक पशुपालक गणजाति होइन

-दिवाकर आचार्य

नेपाल शब्दको निर्वचन गर्नुपर्दा जनपदवाची नीप शब्दबाट वा नीप शब्दको वैकल्पिक रूप नेपबाट स्वार्थमा अथवा जाति (समूह) वाची नीप वा नेप शब्दबाट देश अर्थात् जनपद अर्थमा 'आल' प्रत्यय गर्न्पर्छ या त उपर्युक्त अर्थमै नीप वा नेप शब्दबाट 'ल' प्रत्यय गरी 'अ वा 'आ' आगम गर्नुपर्छ । अतः नेपाल शब्दमा आएको 'आल' पदांश पूर्ववर्ती लेखक ज्ञानमणि नेपालले माने भीं कृनै शब्द होइन, यो त एउटा प्रत्यय मात्र हो र यसको अलग्गै अर्थ गर्न पनि सम्भव छैन भन्ने कुरा मैले साभा प्रकाशनद्वारा प्रकाशित 'गरिमा' पत्रिकाको 'पूर्णाङ्क १९९' मा नै प्रष्ट पारिसकेको छु १ र अब नेपाल शब्दको मूल शब्द 'नीप' को अर्थका सम्बन्धमा विवेचन गर्नुपर्ने मैले पाएको छ । नीप शब्दबाट नेपाल शब्द बनेको मान्ने तीनैजना पूर्ववर्ती लेखकहरू लासेन, लेभी र ज्ञानमणि नेपालले नीप शब्दको अर्थ विषयमा पनि चर्चा गरेका छन् । लासेनले नीपको अर्थ पहाडको तल्लो भाग मानेका छन् र भने लेभीले लासेनको अर्थप्रति असहमति जनाउँदै नीपलाई पाञ्चालको काम्पिल्यमा शासन गर्ने पाण्डवहरूको वंशचक्रको एक क्षत्रिय राजवंशका रूपमा उपस्थापित गर्न सिकने क्रा लेखेका छन् । परन्तु आफ्नो उक्त मतमा लेभी पूर्णतया अड्न सकेका छैनन् र नेपाल शब्दलाई संस्कृत मूलको मान्दामान्दै पनि यसको सन्तोषजनक निर्वचनात्मक व्याख्या प्रस्तुत गर्न आफू असमर्थ भएको कुरा स्वीकारेका छन्। कानमणि नेपालले भने निकै लामो विवेचन गरी स्थानवाचक मात्र नभई जातिवाचक नीप शब्द पनि पाइएकोले 'नीपहरू गणजातिका मानिस हुन्, यिनको संघात्मक शासन थियो, यी संघशासक आभीरका समानधर्मा ग्वाला थिए र यिनको पेशा पशुपालन थियो' भनी लेखेका छन्। परन्तु विद्वान् लेखकका यी स्थापनाहरू प्रमाणको कसीमा खरो उत्रन सक्दैनन्।

ज्ञानमणि नेपालले प्रागैतिहासिक कालमा अस्तित्वमा रहेका नीपहरूका सम्बन्धमा निर्णय गर्नुपर्दा मध्यकालका सामग्रीलाई आधार बनाएका छन् र तिनको पुष्टि गर्ने प्राचीन प्रमाण भनी प्रमाणाभासहरू (प्रमाण जस्ता देखिने तर आवश्यक कुरा सिद्ध गर्न नसक्ने तथ्यहरू) लाई अघि सारेका छन् । उनी माहात्म्य कथा र वंशावलीका लोकगाथामा आधारित अपूर्ण तथ्यहरूमै रूमिल्लएका छन् र उनलाई नीपहरूका मूलपुरूष वैदिक ऋषि नीपातिथि र उनका रचनाको साथै सबैजसो प्रमुख पुराणहरूमा विशेष महत्त्व दिई चर्चा गरिएको नीपवंशको सूचना छैन । त्यसैले यहाँ ज्ञानमणि नेपालद्वारा नीपहरूका सम्बन्धमा उपस्थापित

ती-ती स्थापनाहरुको छुट्टाछुट्टै विवेचना गर्न आवश्यक भएको छ ।

#### नीप गणजाति होइन

प्राज्ञ नेपालले "नीपहरू गणजातिका मानिस हुन्" भन्ने निष्कर्ष निकालेका छन्, तर उनले प्रस्तुत गरेका सन्दर्भ र प्रमाण-सामग्रीबाट यो क्रा सिद्ध हुन सक्दैन। उनले प्रस्तृत गरेका दुई थरिका सामग्रीमध्ये मध्यकालका सामग्री आख्यानमूलक रहेकाले भ्रमोत्पादक छन् र यी मुख्य प्रमाण हुन सक्दैनन् । यस क्रामा लेखक स्वयं पनि सजग छन् र उनले यी प्रमाणका आधारमा विचार फैलाउने काम मात्र गरेका छन्। भे लेखकले मुख्य प्रमाणका रूपमा अघि सारेका प्राचीन प्रमाणहरू पनि सबल छैनन् र तिनका आधारमा लेखकले दाबी गरेभौं नीपलाई गणजाति सिद्ध गर्न सिकन्न । लेखकले दिएका महाभारतका चार उद्धरण मध्ये पहिलोमा स्पष्टसंग "सय नीप राजाहरू" को उल्लेख भएको छ । भने बाँकीका तीनवटै उद्धरणमा केवल बहुवचनान्त नीप शब्दको प्रयोग भएको छ। वहवचनान्त नीप शब्दले नीप जनपद (देश), त्यहाँका जनता वा त्यहाँको राजवंशलाई व्यक्ताउँछ र यसका आधारमा नीपहरूलाई गणजाति मान्न कदापि सिकन्न । लेखकद्वारा प्रस्तुत गरिएको पातञ्जल महाभाष्य र रघ्वंशका उद्धरणमा नीप जनपद र नीपवंशकै उल्लेख छ, नीप गणजाति र संघशासनको होइन । अतः प्राज्ञ नेपालले नीपलाई गणजातिका रूपमा पहिचान गर्न प्रयोग गरेका यी सबै प्रमाणहरूको पुनः परीक्षा गर्न आवश्यक भएको छ र यसलाई अघि बढाउन सर्वप्रथम गणजाति, गण, जनपद र जातिगत वर्गीकरणका सम्बन्धमा केही स्पष्ट पार्न अनिवार्य भएको छ।

#### गण र जातिगत वर्गीकरण

प्राचीन भरतखण्डमा साना-ठूला विभिन्न जनपदहरू थिए। महाभारतमा सयभन्दा बढी यस्ता जनपदहरूको परिगणन गरिएको छ र यहाँ नीप जनपदको पनि उल्लेख छ। बौद्ध पालि ग्रन्थहरू एवं पुराणहरूमा समेत यस्ता थुप्रै जनपद र षोडश-महाजनपदको उल्लेख भेटिन्छ 10 । यस्ता जनपद अन्तर्गत स-साना नगर एवं

ग्रामसमूह रहेका हुन्थे र यहाँका बासिन्दा र राजा समेत जनपदकै नामले चिनिन्थे । श्रूमा क्नै प्रभावशाली नायक, राजा वा वर्गले समाजका सबै जातजाति एवं अंगहरूलाई समेटेर एउटा जनपद (राज्य) खडा गर्थ्यो र आपसी सहयोगको माध्यमले यसलाई मजबुत तुल्याउँथ्यो । जनपद उसकै नामले चिनिन थाल्थ्यो र पछि गएर सो जनपदसंग सम्बन्ध राख्ने सबै बासिन्दा, राजकुल र सम्प्रदाय समेत जनपदकै नामले प्रसिद्ध हन्थे । यसरी शुरूमा कुनै व्यक्ति वा वर्गको नाममा सीमित रहेको शब्दले समाजका सबै जातजाति र अंगलाई बुभाउँथ्यो । कहिलेकाहीं ठाउँकै नामबाट जनपदको नाम रहन्थ्यो र जनपदको नामको आधारमा त्यहाँको राजवंश, बासिन्दा आदि पनि सोही नामले चिनिन पुग्थे। यसरी एउटा जनपद एउटा गण (समुदाय) मानिन्थ्यो । एउटै जनपद वा गणभित्र क्षेत्रीय विभाजन आदिका आधारमा त्यस गणको अवयवका रूपमा सानातिना अरू गण पनि रहन्थे। 19

महाभारतमा सर्वत्र सबै जातजातिका मानिस हन्छन् भनी स्पष्ट शब्दमा भनिएको छ। १२ उपनिषद्हरूमा क्रूका, पञ्चालका र विदेहका ब्राह्मणहरू; 9३ विदर्भका कौण्डिन्य बाह्मणहरू<sup>9४</sup>, र मद्रमा पुगेका चरक ब्राह्मणहरूको <sup>१४</sup> उल्लेख पाइन्छ । यसैगरी बौद्धग्रन्थ मिक्सिम निकायमा कोसलको बाह्मण गाउँ र त्यहाँका ब्राह्मण गृहस्थहरूको चर्चा परेको छ <sup>१६</sup>। जातिगत कट्टरताको विकास संगसंगै विस्तारै 'गण' को धारणामा पनि परिवर्तन आएको पाइन्छ । कतिपय स्मृति, धर्मशास्त्र र पुराण आदिले गणलाई सम्दायका रूपमा स्वीकार नगरी त्यसबेला कल्पित आधारमा एउटा निश्चित जातिका रूपमा देखाउने गरेको भेटिन्छ । यस्ता सामग्रीमा कुनै पनि गणलाई तल्लो वा भ्रष्ट जातिका रूपमा प्रस्तुत गर्ने र म्लेच्छ ब्रात्यजस्ता शब्दले होच्याउने गरेको पनि पाइन्छ । मनुस्मृतिमा पौण्डु, औडु, काम्बोज, शक, पारद, पह्लव, चीन, दरद, द्रविड, खस यी सबैलाई क्रियालोप गर्नाले शुद्र भएका जाति भनी परिगणित गरिएको छ १७ र फेरि द्रविड एवं खस सहित लिच्छवि, भल्ल र मल्ललाई बात्य क्षत्रियबाट उत्पन्न जाति,

आवन्त्य र वाटधानलाई ब्रात्य ब्राह्मणबाट उत्पन्न जाति, कारुष र सात्वतलाई ब्रात्य वैश्यबाट उत्पन्न जाति र वैदेह मागध र आभीरलाई शूद्र सरहको जातिमा राखिएको छ । १६ मनुले जातिको नाम मानेका यी सबै संज्ञा गणका नाम हुन् र ती ती गण किंवा समुदायभित्रका सबै जातजाति त्यही नामले चिनिन्छन् । यी मध्येका द्रविड र खस अभै पनि अलग समुदायका रूपमा भेटिन्छन् । यी दुवै समुदायभित्र सबै जातजाति रहेका छन् र द्रविड समुदायका पाँच प्रकारका ब्राह्मण विशेष पवित्र समेत मानिन्छन् । यसैगरी मनुको योजनामा शूद्रसरह मानिएको आभीर चरणव्यूहको परम्परामा ब्राह्मण मानिन्छ ।

प्राचीन गणहरूलाई होच्याउने परिपाटी कसरी फैलिएको थियो भन्ने कुराको तहसम्म पुग्न महाभारत कर्णपर्वको निम्नलिखित प्रसंगमा दृष्टि पुरचाउन् आवश्यक छ, जसमा 'अङ्ग' देशका राजा कर्णले 'मद्र' र 'बाहीक' देशका राजा शल्यलाई तीतोमीठो सुनाएका छन्। शल्यको बदख्वाई गर्दें कर्ण भन्छन् - "तिमी त त्यस देशका राजा हौ जहाँ न शौचको पालना हुन्छ न आचारको । जहाँ एउटै व्यक्ति ब्राह्मण , क्षत्रिय, वैश्य, शुद्र, नापित, दास सबै हुन्छ । जहाँ धर्मसांकर्य छ र जहाँ यज्ञ गरिन्न । तिम्रो देशका मानिस वात्य भैसकेका छन्, म्लेच्छ भैसकेका छन्। तिनीहरूसंग कर असूल गर्ने तिमी पनि तिनकै साभोदार हौ, इत्यादि" । १९ यही क्रममा कर्णले कारस्कर, माहिषक, क्रण्ड, केरल, कर्कोटक, वीरक, प्रस्थल, सिन्ध्सौवीर, आरट्ट, बसाति, मद्र, गान्धार र खस देशमा नजान भनेका छन् । २० यसको उत्तरमा शल्यले कर्णलाई दिएको जवाफ अभ मननयोग्य छ, उनी भन्छन् - "हे कर्ण, आचार त तिम्रै देशमा पनि छैन । सबै ठाउँमा ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य, शूद्र सबै जातजाति हुन्छन् । सबै ठाउँमा आचारको पालना गर्ने र नगर्ने द्वै हुन्छन् । सर्वत्र राजाहरू हुन्छन् र तिनले दुष्टहरूको दमन गर्छन्, धर्मको रक्षा गर्छन् । कर्ण, क्नै देशमा रहनाले मात्र कोही पापी वा धर्मात्मा ह्ँदैन।" अ

महाभारतको यस प्रसंगबाट कुनैपिन गणभित्र सबै जातजाति रहन्थे भन्ने तथ्यमात्र स्पष्ट भएको छैन, अपित् मनुस्मृतिकारको विवादपूर्ण उक्तिको व्याख्या गर्ने बाटो समेत प्राप्त भएको छ।

उत्तर-वैदिककाल एवं उपनिषद्कालदेखि नै वैदिक यज्ञानुष्ठानतर्फ खास चासो नदिई आत्मशुद्धिका विभिन्न उपायहरूको पालना गर्ने र आत्म-चिन्तनको मार्ग अपनाएका घ्मक्कड संन्यासीहरूलाई मान्नेहरूको एउटा ठूलो जमात खडा भैसकेको थियो र याज्ञिक कर्मकाण्डबाट टाढिएर व्रतादिको मात्र पालना गर्ने भएकाले यिनलाई व्रात्य भनिन्थ्यो । २२ यी प्रारम्भिक आर्यजन थिए, यिनीहरू उत्तर र पूर्वतर्फ अघि बढ्दै गएका थिए र यिनमा याज्ञिक कट्टरता थिएन । नवीन आर्यजन मध्यदेशको एक भागमा बसोबास गर्दथे र यिनीहरू आफ्नो प्रचार क्षेत्रलाई ब्रह्मावर्त वा ब्रह्मिषदेश भन्दथे। ३३ यिनमा याज्ञिक कट्टरताको प्रबल विकास भएको थियो । यिनीहरू आफ्नो कट्टरतामा गर्व गर्थे र पूर्वदेशका आर्यहरूलाई आफूभन्दा तल्लो कोटिमा राख्दथे । जबसम्म पूर्वदेशका व्रात्य-आर्यहरूको समाजमा राम्रो प्रतिष्ठा कायम थियो, तबसम्म सामान्य मतभेद रहे तापिन ब्रह्मावर्त र त्यसको वरपरका कट्टर आर्यहरू यिनीहरूसंग सामञ्जस्य राख्न बाध्य थिए, यिनलाई आफुबाट पूर्णतया अलग्याउन सकेका थिएनन् । १४ परन्त् जित-जित समय बित्दै गयो उति-उति कट्टरताले प्राथमिकता पायो, प्राचीन आर्यहरू वृषल, शूद्र, महाशूद्रको सूचीमा राखिन प्गे । ब्रात्य शब्द गाली भयो र यिनलाई अनार्य समेत भन्न थालियो।

मनुस्मृतिको माथि उल्लिखित व्यवस्था पिन यस्तै कट्टर मानसिकताको उपज थियो। ब्राह्मण धर्मको पुनरुज्जीवन कालमा आफ्नो समुदायलाई ठूलो र शुद्ध सिद्ध गर्न र रीस उठेका अन्य समुदाय एवं प्रत्यन्त देशका बासिन्दालाई सानो र पितत सिद्ध गर्न म्लेच्छ, ब्रात्य, वृषल, शूद्ध आदि विशेषण दिनु सामान्य कुरा थियो। महाभारतको प्रसंगले पिन यसै तथ्यलाई बल दिएको छ। मद्र र बाहीक जनलाई कर्णले केही भन्न बाँकी राखेका छैनन् जबिक मनु-स्मृतिको व्यवस्थामा यिनीहरू ब्रात्य जातिमा पर्दैनन्।

यी सबै विवेचनबाट यो कुरा निश्चित हुन आउँछ

नीप संघशासक....

कि कुनैपनि गण आफैंमा एउटा जाति होइन, यो विभिन्न जातजातिको समूह हो, समुदाय वा वर्गविशेष हो। यस्ता गणहरूको संगठन शिथिल भएपछि पछिल्लो कालमा मात्र यिनलाई वर्णव्यवस्थाबाट बाहिर पार्ने वा तल्लो जातिमा सीमित गराउने प्रयास गरिएको हो।

#### नीप गणजातिको संघशासन निराधार छ

आज सबै प्राचीन गण वा समुदाय विघटित भैसकेका छन् र नयाँ समुदाय बनेका छन् । लिच्छिव, आभीर, कोलि, मल्ल, शाक्य, वृजि आदि कुनै समय नेपालमा नै अस्तित्वमा रहेका समुदायको आज आफ्नो अलग अस्तित्व छैन र शायद तिनीहरू नेवार समुदायको संघटक तत्त्व बनिसकेका छन् । यी सबै जाति नभई समुदाय भएकाले नै यस्तो भएको हो । लिच्छिव जाति भएको भए अवश्य भेटिन्थ्यो । यो एउटा समुदाय (गण) थियो, विघटित भयो, यसिनवक सदस्यहरूको अलग पहिचान समाप्त भयो र यिनीहरू व्यक्तिगत रूपमा जातीय पहिचानमा सीमित हुनपुगे एवं अन्य समुदायमा मिसिन पुगे ।

नीप पनि यस्तै एउटा गण थियो गणजाति थिएन र यसभित्र पक्कै पनि सबै जातजाति थिए । परन्त् ज्ञानमणि नेपालले पातञ्जल महाभाष्यको एउटा प्रसंगलाई मूल प्रमाण मानी त्यसका आधारमा नीपहरू संघशासनका गणजाति भएको सुचना मिलेको दावी गरेका छन्। वास्तवमा, पातञ्जल महाभाष्यको प्रसंगको संघात्मक शासन वा गणजातिको मान्यता दुवैसंग कुनै सरोकार छैन । त्यसैले महाभाष्यको उक्त प्रसंगको यहाँनेर परीक्षा गर्न् आवश्यक देखिएको छ। प्राज्ञ नेपालको उक्त प्रसंगको व्याख्या यस्तो छ - "जनपद (मुल्क) लाई पनि कहने क्षत्रीलाई पनि कहने शब्दबाट अपत्य (संतान) अर्थमा अञ् प्रत्यय हुन्छ भनी पाणिनिले लेखे । यहाँ वार्तिककारले क्षत्रिय शब्दले एकतन्त्री शासनका राजालाई कहन्छ, संघ (गण) वाचक शब्दबाट हुँदैन तथा अपत्यार्थमा गरिएका प्रत्यय त्यस देशका राजा भन्दा पिन हुन्छन् भनी अर्थ स्पष्ट गरे। पतञ्जलिले इक्ष्वाक् जस्ता शब्दबाट अज् बाहेक अरू प्रत्यय हुने व्याख्या गरे । यस बाहेक जनपद र गणवाची दुईस्वरे

शब्द अनि मगध कलिङ्ग सूरमस शब्दहरूबाट अण् हुन्छ भनी लेखियो । यसको अपवादमा कुरू र नकारादि शब्दबाट ण्य हुन्छ भनिएको छ । दुई अच् हुने अङ्ग बङ्गदेखि आङ्ग बाङ्ग भयो । मगध कलिङ्गबाट मागध कालिङ्ग हुने र कुरूबाट कौरव्य हुने भयो । नीप शब्द दुई अच्मा पनि पऱ्यो, नादिमा पनि पऱ्यो । यसकारण नीप शब्दबाट नीपानां राजा-नीप संघका राजा भन्दा 'कुरूनादिभ्यो ण्यः' ले ण्य पनि हुने भो । ण्य हुँदा नैप्य रूप बन्ने भयो । नीप देशका बासिन्दा (नीपः अभिजनो येषां) भन्दा शैषिक अण् भएर नैप रूप बन्ने माथि नै बताइयो ।"<sup>२१</sup>

प्राज्ञ नेपालद्वारा प्रस्तुत यस व्याख्यामा प्रशस्त त्रृटिहरू छन् । "क्षत्रिय शब्दले एकतन्त्री शासनका राजालाई कहन्छ , संघ (गण) वाचक शब्दबाट (प्रत्यय) हुँदैन" भनी यहाँ दिइएको व्याख्या सर्वथा गलत छ । वार्तिकमा परेको 'संघ' शब्दले गणवाची शब्दलाई बुभाउन खोजिएको होइन । वार्तिककारले त 'एकराज' भनेर एकच्छत्र राजा (= राजवंशका मुल शासक) लाई र 'संघ' भनेर त्यसदेखि बाहेकको क्षत्रियवर्गलाई संकेत गरेका हुन् । उनको आशय क्षत्रिय भनेर जनपदका मूल शासकलाई लिन्पर्छ, जनपदभित्रका सबै क्षत्रियलाई लिनु हुँदैन अर्थात् क्षत्रिय शब्दलाई जातिवाचक मानेर बहुवचनमा प्रत्यय गर्नु हुँदैन भन्ने मात्र हो । १६ भाष्यकार पतञ्जलिले उक्त वार्तिकको विवेचन गरेका छन् र अन्ततः यसको खण्डन समेत गरेका छन् । अर्थात् संघबाट बहुवचनमा पनि प्रत्यय हुनसक्ने क्रा दर्शाएका छन्। यस प्रसंगमा पतञ्जलिले संघ भनेर बहत्वलाई नै लिएका छन्। वार्तिकको खण्डनको ऋममा पतञ्जलि लेख्छन्- "वार्तिक पढ्नु पर्दैन किनिक ('जनपदशब्दात् क्षत्रियादञ्' यस सूत्रले) प्रत्यय नहुने हो भने बहुबचनमा (प्रत्ययको) लोप भएर बन्ने "पञ्चालाः" रूप बन्दैन । बहुवचनको यो रूप त (माथिको सुत्रले अञ् प्रत्यय गरी पाञ्चाल शब्द बनाई) त्यसबाट फेरि युवप्रत्यय भएपछिको हो भन्छौं भने (तिमी आफैं फस्छौं किनभने) य्वप्रत्ययको त लोप भइहाल्छ । तर बहुत्व युवप्रत्ययसंग सम्बद्ध रहेकाले त्यसलाई आधार मानी अत्र प्रत्ययको लोप हुन सक्दैन (र 'पञ्चालाः' रूप बन्दैन) । <sup>२०</sup> यताबाट प्राज्ञ नेपालद्वारा प्रमाणका रूपमा उपस्थापित गरिएको महाभाष्यको प्रसंगको सम्बन्ध गण वा गणजातिको मान्यतासंग नभई बहुत्व वा बहुवचनसंग छ भन्ने स्थप्ट हुन्छ ।

यसरी वार्तिकको खण्डन गर्नुअघि पतञ्जिलले पूर्वपक्षका रूपमा वार्तिकको विवेचन गरेका छन्। सो कममा उनले दिएको 'संघ' वाट प्रत्यय नभएको उदाहरणवाट पिन प्राज्ञ नेपालले प्रमाण मानेको प्रसंगको सम्बन्ध गणजाति र संघशासन दुवैसंग छैन भन्ने छर्लङ्ग हुन्छ। त्यहाँ उनले 'संघबाट प्रत्यय भएन जस्तै पञ्चालानामपत्यम्, विदेहानामपत्यमिति, भनी उदाहरण प्रस्तुत गरेका छन् राम् पञ्चाल र विदेह जनपदमा शुरूदेखि नै राजशासन थियो संघ शासन थिएन। यदि वार्तिकमा आएको "संघ" शब्दको अर्थ संघशासन भएको भए स्वयं पञ्चालका राजाको उल्लेख गर्ने पतञ्जिलले संघवाट प्रत्यय नभएको उदाहरण दिनुपर्दा 'पञ्चाल' लाई नै लिने थिएनन्। विद्वान् लेखकको यसतर्फ दृष्टि पुग्न सकेको छैन र उनी आफ्नै कल्पनामा रुमल्लिन पुगेका देखिन्छन्।

पाणिनीय सूत्र 'द्वयच्मगधकलिङ्गसूरमसादण्' को अर्थ प्राज्ञ नेपालले "जनपद र गणवाची दुईस्वरे शब्द अनि मगध कलिङ्ग सूरमस शब्दहरूबाट अण् हुन्छ्र" भनी गरेका छन् । यो अर्थ लेखकको कल्पनाको अर्को नमूना हो । यस सूत्रमा दुई सूत्र अधिबाट 'जनपदशब्दात्क्षत्रियात्' यित अंशको अनुवृत्ति आउँछ र यसको अर्थ 'क्षत्रियलाई बुभाउने जनपदवाची दुईस्वरे शब्द अनि मगध कलिङ्ग सूरमस शब्दहरूबाट अण् हुन्छ' यितमात्र हुन्छ। यसका अतिरिक्त विद्वान् लेखकले अनुवृत्तिको नियमलाई समेत परवाह नगरी दुई परस्पर सम्बद्ध सूत्रको व्याख्या गर्नुपदां दोहोरो मापदण्ड अपनाएका छन् र एउटै शब्दको अर्थ दुई ठाउँमा अलग अलग गरेका छन् । अनुवृत्ति आउने अंशको अधिल्लो सूत्रमा अर्थात् मूलसूत्रमा जे अर्थ छ त्यही अर्थ पछिल्लो सूत्रमा पिन गरिनुपर्छ । किन्तु प्राज्ञ नेपालले एउटै 'जनपदशब्दात् क्षत्रियात्' यस पदावलीको अर्थ एक ठाउँमा 'जनपदलाई

पनि कहने क्षत्रीलाई पनि कहने तर गणवाचक शब्ददेखि बाहेकका एकतन्त्री शासनका राजालाई मात्र कहने शब्द' भनी गरेका छन् र अर्को ठाउँमा पहिलेका ठीक विपरीत 'जनपद र गणवाची शब्द' भनी यसको अर्थ गरेका छन । यसप्रकार लेखकको व्याख्या अपूरो र गलत मात्र होइन प्रिक्रयागत रूपले अस्रक्षित समेत छ । अनुवृत्ति आउने सम्बद्ध अंशको अघिल्लो सुत्रमा गरेकै अर्थ अर्को सुत्रमा पनि लग्दा त्यो अर्थ आफ्नो आशयको ठीक विपरीत हुने देखेर जसोतसो आफ्नो स्थापनालाई पृष्टि गर्न विद्वान् लेखकले यहाँ कल्पनाको पृष्टि दिएको भान हुन्छ । उनको काल्पनिकता अगाडि गएर अभ विकसित भएको छ। पतञ्जलिले "इहोभयं प्राप्नोति नैपः, नैप्यः- यहाँ दुवै पाउँछ 'नैप' पनि हुन्छ र 'नैप्य' पनि" यतिमात्र बोलेका छन्। ३० यसको आशय नीप शब्द दई स्वरवाला भएकोले 'द्वयच्मगधकलिङ्ग-सुरमसादण्' ले अण् प्रत्यय भई नैप शब्द र नकारबाट श्रुरु हुने शब्द भएकोले "कुरूनादिभ्यो ण्यः' ले ण्य प्रत्यय भई नैप्य शब्द द्बै बन्छन् भन्ने रहेको छ र द्बै शब्दले नीप जनपदका राजा र नीप क्षत्रिय वा राजाका सन्तान दुवैलाई बुभाउँछन् । प्राज्ञ नेपालले यसको अन्यथा अर्थ गरेका छन् । नैप्य शब्दले संघका गणपतिलाई र नैप शब्दले चाहिं संघलाई व्भाउँछ भ भन्ने उनको कल्पना मनोविनोद मात्र हो । नैप शब्द बन्ने प्रिक्रयामा पनि उनलाई भ्रम भएको छ । "द्वयच्मगध..." सुत्रको व्याख्याको प्रसंगमा आएको प्रस्तृत नैप शब्दको शैषिक अण् प्रत्ययसंग कृनै सरोकार छैन, तर उनले "द्वयच्मगध..." सूत्रले गर्ने अण् प्रत्ययलाई बिर्सी नैप शब्द शैषिक अण् भएर बन्ने क्रा लेखेका छन्।

यसरी नेपालद्वारा उपस्थापित महाभाष्यको माथिको प्रसंगबाट नीप जनपद, त्यहाँका बासिन्दा र राजा समेतको अस्तित्वको पुष्टि भएतापिन यसबाट नीप गणजातिको वा तिनको संघशासनको भने पुष्टि हुन सक्दैन भन्ने कुरा छर्लङ्ग हुन्छ । यसको सट्टा महाभारत, पातञ्जल महाभाष्य विभिन्न पुराण र रघुवंशमा समेत नीपवंश र नीपवंशी राजाहरूको उल्लेख भेटिएबाट नीप जनपदमा राजशासन नै थियो भन्ने देखिन्छ । यस विषयमा भविष्यमा विस्तृत चर्चा गरिने छ ।

#### नीपहरूको पेशा पशुपालन-रोचक कल्पना

प्राज्ञ नेपाल नीपहरूलाई संघशासनका गणजाति मानेर मात्र सन्तुष्ट छैनन् र उनले नीपहरू पशुपालन पेशा भएका थिए भनी थप निष्कर्ष निकालेका छन् । परन्तु आफ्नो यस स्थापनालाई पृष्टि गर्ने प्रमाण भने उनीसित छैन। उनले लेखेका छन् - "आजभोलि पारकोट नामको एकथरि पहाडे भैंसी पाइएकोले पार नीपहरू पशुपालक थिए भन्ने ब्िफन्छ ३२ यो कस्तो तर्क हो ? के जर्मन जातको क्क्र र अरबी घोडा पाइन्छ भनेर सबै जर्मनलाई कुक्रपालक र सबै अरबलाई घोडापालक मान्ने ?

विद्वान् लेखकले यस सम्बन्धमा प्रस्तुत गरेको अर्को तर्क पनि यस्तै फितलो छ । उनले लेखेका छन् - "पश्पालन पेशा अपनाएका कृष्णका संघात्मक वृष्णिवंशीको आवास मानिएको मथुरा वृन्दावनका शासकका रूपमा प्रसिद्धि पाएका नीप पनि पश्पालन पेशा भएका नै थिए भन्ने स्पष्ट हुन आउँछ ।" 3 कालिदासले रघुवंश काव्यमा एक ठाउँमा शूरसेन (मथ्रा) का राजालाई नीपवंशी मानेका छन् ।३४ यसैलाई आधार बनाई लेखकले माथिको निष्कर्ष निकालेका हुन् । तर यो सम्भव देखिंदैन । कालिदासले रघवंशको कथावस्त् अनुसार सुहाउँदो तथ्य उपस्थापित गर्ने क्रममा श्रसेनका नीपवंशी राजाको कल्पना गरेका छन् । परन्त् यस क्रालाई बिसीं कविको कल्पनालाई सत्य मान्दा पनि नीपवंशी र वृष्णिवंशीका बीचमा धेरै लामो समयको अन्तराल पर्ने हुनाले वृष्णिवंशीमा लागु भएका क्रा नीपवंशीहरूमा लागु गर्न सिकंदैन । अर्कातर्फ वृष्णिवंशीहरूले पशुपालन पेशा अपनाएका थिए भन्न पनि गलत हो। ३४ वृष्णिवंशीहरूको पेशा पश्पालन नै थियो भन्ने क्रालाई मानिदिने हो भने पनि वृष्णिवंशी र नीपवंशीहरूको पेशा एउटै कसरी मान्न सिकन्छ। के मथुरामा एकपटक पशुपालन पेशाका कोही बसेका थिए भन्दैमा त्यहाँ शासन वा बसोबास गर्ने अतीत, वर्तमान र भविष्यका सबैलाई पश्पालक मान्ने ?

उपर्युक्त सबै विवेचनबाट ज्ञानमणि नेपालंद्वारा नीपहरूका विषयका प्रस्तृत गरिएका मान्यताहरू सही

छैनन् र नीपहरूको पहिचानको प्रयासमा उनलाई सफलता मिल्न सकेको छैन भन्ने तथ्य स्पष्ट हुन्छ । यसरी फीर एकपटक नीपहरूको पहिचानका लागि नयाँ प्रयासको आवश्यकता देखापरेको छ र निकट भविष्यमा पौराणिक नीपवंश र त्यससंग सम्बद्ध अन्य थप सामग्री प्रस्त्त गरी तिनका आधारमा नीपहरूको पहिचान गरिनेछ ।

#### पादटिप्पणी

- आचार्य २०५६: ६७-७६ ٩.
- उद्धृत, मल्ल १९८३: ६४ ₹.
- लेभी, १९०५: II ६६ ₹.
- नेपाल १९८३: १७ 8.
- पूर्ववत् १४ अनुच्छेद ३ ሂ.
- शतं मत्स्या नृपतयः शतं नीपा शतं गयाः। महा सभा ८।२२
- क) भृगवोऽजयंस्तालजङ्घान् नीपानङ्गिरसोऽजयन् । **૭** महा.अन्. ३४।१६
  - ख) हैहयानाम्दावर्तो नीपानां जनमेजयः।

महा.उद्योग, ७२।१३

- ग) नीपानूपानधिगतान् विविधान् द्वारवारितान्। महा.सभा. ४१।२४
- ज्ञानमणि नेपाल (१९८३: १७, ४३ टिप्पणी १०१) ले मार्कण्डेयप्राण तथा बृहत्संहिताको उद्धरण लिंदै "नीपलाई शक खश शूरसेन मथुरा (अशुद्ध) आदि गणजातिका साथमा राखेको पाइन्छ" भनेका छन्, तर उनले जनपदवाची शब्द बहुवचनमा प्रयोग गर्नुपर्ने व्याकरणगत नियम अनुसार यी उद्धरणमा ती-ती शब्द बहुवचनमा आएका हुन् भन्ने तथ्य बिर्सेका छन् र यहाँ देशको परिगणन गरिएको हो भन्ने तथ्यलाई सकार्दा सकार्दे पनि यी उद्धरणमा गणजातिको उल्लेख भएको क्रा लेख्न प्रोका छन्। वस्तुतः नेपाल गणजातिको धारणामा स्पष्ट छैनन् र गणको सामान्य धारणालाई पनि संघशासनसंग जोड्ने उनको प्रयास छ।
- जनपदहरूको परिगणन-महा,भीष्म, ९।३८-७०

नीप जनपदको उल्लेख-मुषकाः स्तनबालाश्च सनीपा घटसुंजयाः । महा, भीष्म, ९।६३

- हेर्नहोस- लाहा १९७२:६९-७१ 90.
- 99. साल्व गण र त्यसका अवयव अन्य गणहरूको उल्लेख पाणिनिको अष्टाध्यायीमा परेको छ। हेर्नुहोस् पा. ४।१।१७३ उद्म्बरास्तिलखला मद्रकारा युगन्धराः । भ्लिङ्गाः शरदण्डाश्च साल्वावयवसंज्ञिताः ॥ काशिकाः पा. ४।१।१७३
- सर्वत्र ब्राह्मणः सन्ति सन्ति सर्वत्र क्षत्रियाः । 92. वैश्याः शुद्रास्तथा कर्ण स्त्रियः साध्यश्च स्वृताः ॥ महा.कर्ण, ४४।४२
- जनको ह वैदेहो बहुदक्षिणेन यज्ञेनेजे तत्र क्रू-93. पञ्चालानां ब्राह्मणा अभिसमेता बभुवः। ब्.उ. ३११११
- विदर्भीकौण्डिन्यादिदर्भी कौण्डिन्यः 98. बृ. उ. २।६।३, ४।६।३
- अथ हैनं भुज्युर्लाह्यायनिः पप्रच्छ याज्ञवल्क्येति 94. होवाच मद्रेष् चरकाः पर्यव्रजाम ते पतञ्चलस्य गृहानैम । ब् . उ. ३।३।१
- 98. हेर्नुहोस्-लाहा १९७२:७९

मन्. १०।४३-४४

90.

वृषलत्वं गता लोके ब्राह्मणादर्शने च ॥ पौण्डुकाश्चौडुद्रविडाः काम्बोजा यवनाः शकाः । पारदाः पह्लवाश्चीनाः किराता दरदाः खशाः॥

शनकैस्त् कियालोपादिमाः क्षत्रियजातयः ।

वात्यात्त् जायते विप्रात् पापात्मा भूर्जकण्टकः । 95. आवन्त्यवाटधानौ च पृष्पधः शैख एव च ॥

भाल्लो मल्लश्च राजन्याद् व्रात्यान्निच्छिविरेव च । नटश्च करणश्चैव खसो द्रविड एव च ॥ वैश्यात् जायते ब्रात्यात् सुधन्वाचार्य एव च । कारुषश्च विजन्मा च मैत्रः सात्वत एव च ॥... सुतो वैदेहकश्चैव चण्डालश्च नराधमः॥

मागधः क्षत्रजातिश्च तथाऽयोगव एव च ॥ एते षट् सद्शान्वर्णाञ्जनयन्ति स्वयोनिष्। मातुजात्यां प्रस्यन्ते प्रवरास् च योनिष्॥ मन्. १०।२१-२३, २६-२७

99.

20.

29

22.

तत्र वै ब्राह्मणो भूत्वा ततो भवति क्षत्रियः। वैश्यः शुद्रश्च वाहीकस्ततो भवति नापितः॥ नापितश्च ततो भूत्वा पुनर्भवति ब्राह्मणः। द्विजो भूत्वा च तत्रैव प्नर्दासोऽभिजायते ॥ भवन्त्येककुले विप्राः प्रसुष्टाः कामचारिणः ।... एव विद्वान् धर्मकथास् राजंस्तूष्णीभूतो जडवच्छल्य भूयाः । त्वं तस्य गोप्ता च जनस्य राजा षड्भागहर्ता

शुभदुष्कृतस्य ॥ महा. कर्ण. ४५।६-८, १७

कारस्करान् माहिषकान् क्रण्डान् केरलांस्तथा । कर्कोटकान् वीरकांश्च दुर्धमांश्च विवर्जयेत्॥ प्रस्थला मद्रगान्धारा आरट्टा नामतः खशाः । वसातिसिन्ध्सौवीरा इति प्रायोऽतिक्तिसताः॥ महा.कर्ण. ४४।४३, ४७

सर्वत्र सन्ति राजानः स्वं स्वं धर्ममन्वताः । दुर्मन्ष्यान् निगृह्णन्ति सन्ति सर्वत्र धार्मिकाः॥ न कर्ण देशसामान्यात् सर्वः पापं निषेवते । यादशाः स्वस्वभावेन देवा अपि न तादृशाः ॥ महा. कर्ण ४५।४५-४६

व्रत शब्दबाट णिच् (पा. ३११।१९) र घञ् (पा. ३।३।२१) प्रत्यय भई बन्ने व्रातशब्दबाट यत् प्रत्यय (पा. ४।४।९८) हँदा ब्रात्य शब्द बन्दछ । यसरी बात्यको सम्बन्ध निश्चित रूपमा बतसंग रहेका देखिन्छ । पञ्चविंश-ब्राह्मणमा वृतको पालना गर्ने व्यक्तिको अर्थमा वात्य शब्द प्रयुक्त छ। (पञ्चिवं, १८।७१३) र ऋग्वेदमा यही अर्थमा व्रात्य शब्द आएको छ (ऋ. ८।४८।८)। अथर्ववेदको पन्धौं काण्डमा आएको ब्रात्य प्रशंसामा पनि यही वास्तविक

अर्थलाई आत्मसात् गरिएको छ । अथर्ववेदको उक्त

२४.

२५.

२६.

२७.

नीप संघशासक....

२३.

प्रसंगबाट ब्रात्यहरू घ्मक्कड जीवन बिताउन रूचाउँथे र गहिरो विद्वत्ताले मानिसलाई प्रभावित पार्थे भन्ने अन्मान लगाउन सिकन्छ। यी प्रसंगहरूबाट प्रारम्भमा व्रात्यशब्द व्रतको पालना गर्ने व्यक्तिको अर्थमा प्रयुक्त भएको स्पष्ट हुन्छ । परन्त् व्रत-महाव्रतको मात्र पालना गरी वैदिक याज्ञिक कर्मकाण्डबाट टाढिदैं गएकाले यिनीहरूलाई हेर्ने अरूको दुष्टिकोण बदलिंदै गएको भान हुन्छ । पातञ्जलमहाभाष्यमा (पा. ५।२।२१) "क्नै निश्चित पेशा नभएका भारी बोक्नेजस्ता शारीरिक श्रमको काम गरी जीविका चलाउने विभिन्न जातिका मानिसको समूह" लाई ब्रात भनिएको छ । ब्रात शब्दको यस व्याख्या अन्रूप उक्त प्रकारको समूहमा उपयुक्त हुने व्यक्तिलाई ब्रात्य भन्न सिकन्छ । परन्त् धर्मशास्त्र तथा कोशग्रन्थमा संस्कारहीन व्यक्तिको अर्थमा यस शब्दको प्रयोग भएको छ । कात्यायन श्रौतसूत्रमा पनि यस्तै रूढ अर्थमा व्रात्य शब्दको प्रयोग भइसकेको भेटिन्छ । यसरी वात्य शब्दको विस्तारै अर्थसंक्चन एवं अर्थान्तरण भएको देखिन्छ । अतः मैले यहाँ चर्चा गर्न खोजेको प्रसंगको प्राचीनतालाई लक्ष्य गरी उक्त शब्दको प्रारम्भिक यौगिक अर्थलाई समातेको हुँ। मन्स्मृतिमा हिमालयदेखि विन्ध्यसम्म र बंगालको खाडीदेखि अरबको खाडीसम्मको क्षेत्रलाई आर्यावर्त भनिएको छ र जहाँ स्वाभाविक रूपमा कृष्णसार म्ग चर्छ, त्यो देश यज्ञिय (आर्य) देश हो भनिएको छ । परन्त् आर्यावर्तभित्रकै देशहरूलाई पनि एकै दर्जामा राखिएको छैन। मनुस्मृतिको व्यवस्था अनुसार सरस्वती र दृषद्वती नदीको बीचको बह्मावर्त देश अत्यन्त पवित्र क्षेत्र हो र यहाँ परम्परादेखि चलिआएको आचार नै सदाचार हो। यस्तै क्रूकक्षेत्र, मत्स्य, पञ्चाल र शूरसेन यी चार जनपदको क्षेत्र ब्रह्मिषदेश हो, यो ब्रह्मावर्तभन्दा केही कम पवित्र छ, तर पनि ब्रह्मावर्त र ब्रह्मिष

देशका ब्राह्मणहरूबाट सबैले आचार र चरित्रको शिक्षा लिन्पर्छ । मन्स्मृतिले हिमालयदेखि विन्ध्यसम्म र सरस्वती नदी ल्प्त भएको क्षेत्रदेखि प्रयागसम्मको क्षेत्रलाई मध्यदेश भनेको छ भने प्रयागदेखि पूर्वतर्फको आर्यावर्तको थप क्षेत्रका बारेमा केही उल्लेख गरेका छैन । हेर्नुहोस्-मन्. २।१७-२३ अथर्ववेदको पन्धौं काण्डभरि नै वात्यको प्रशंसा गरिएको छ। यस क्रममा ब्रात्यलाई देवप्रिय, महानुभाव, ब्राह्म र क्षात्र तेजको मूल तथा देवाधिदेव जस्ता विशेषण दिइएको छ । यसवाट वात्यहरूको तात्कालिक मान्यता र स्वीकार्यता स्पष्ट हुन्छ । टिप्पणीसंख्या २३ पनि हेर्न्होस् । नेपाल १९८३: १६-१७, ४१-४२ टिप्पणी ९९ एकश्चासौ राजा चेति क्षत्रिय एकराजः । तेनैकक्षत्रियवाचिन एवं प्रत्ययो न त् बहुत्वसंख्या-युक्तक्षत्रियवाचिन इत्यर्थः । यथैवैकः क्षत्रियः पञ्चालस्तथैव बहवः क्षत्रियाः पञ्चाला इति प्रत्ययप्रसंगे वचनमिदम् । प्रदीपः; पतञ्जलिः; पा. ४११११६ ज्ञानमणि नेपाल (१९८३:४१-४२, टिप्पणी ९९) ले महाभाष्यको उद्धरण लिंदा अपूरो पारेका छन्। यसले गर्दा अस्पष्टता र भ्रम बढेको छ । अतः यस्तो नहोस् भन्ने ध्येयले यहाँ सम्बद्ध वार्तिकको नेपालद्वारा उद्धृत पूर्वपक्षभाष्य सहित बाँकी समाधानभाष्य पनि उपस्थित गरिएको छ । (पूर्वपक्षभाष्य)जनपदशब्दात् क्षत्रियादञ् (पा. ४)१।१६८) क्षत्रियादेकराजात् सङ्घप्रतिषेधार्थम् , (वार्तिक) क्षत्रियादेकराजादिति वक्तव्यम् । किं प्रयोजनम् ?

संघप्रतिषेधार्थम् । संघान्मा भृत्-

वक्तव्यम्॥

पञ्चालानामपत्यम्, विदेहानामपत्यिमिति । तत्तर्हि

(समाधानभाष्य) न वक्तव्यम् । न ह्यन्तरेण बहुषु

ल्कं पञ्चाला इत्येतद् भवति । यस्तस्माद्तपद्यते

युवप्रत्ययः स स्यात् । युवप्रत्ययश्चेत्तस्य लुक्,

|             | तस्मिंश्चार | नुग् भविष्यति ।                            | नेपाल, ज्ञानमणि | नेपालनिरुक्त, काठमाडौँ: नेपाल राजकीय      |
|-------------|-------------|--------------------------------------------|-----------------|-------------------------------------------|
| 25.         | संघान्मा    | भूत्- पञ्चालानामपत्यम्,                    |                 | प्रज्ञा-प्रतिष्ठान, वि.सं.                |
|             | विदेहानाम   | पत्यमिति । पतञ्जलि; पा. ४।१।१६८            |                 | २०४० (ई. १९८३) ।                          |
|             |             | ो टिप्पणी ५९ मा उद्धृत प्रदीपव्याख्याको    | पञ्चिवं.        | पञ्चिवंशब्राह्मण, रोथ एण्ड वोट्लिंकको     |
|             |             | शबाट पनि वार्तिकमा आएको 'संघ'              |                 | संस्कृत वर्टरवुख्मा उद्भृत भए अनुसार ।    |
|             |             | भिप्रेत अर्थ बहुत्व नै हो भन्ने भल्किन्छ । | पतञ्जलि         | व्याकरण महाभाष्य, प्रदीप र उद्योतटीका     |
| 29.         |             | रात् क्षत्रियाभिधायिनो द्वयचः, मगध-        |                 | सहित, खण्ड ४, वाराणसीः चौखम्बा            |
|             |             | मस-इत्येतेभ्यश्चापत्येऽण् प्रत्ययो भवति ।  |                 | संस्कृत प्रकाशन १९८८ ।                    |
|             |             | पा. ४।१।१७०                                | पा.             | पाणिनि, अष्टाध्यायी, सम्पादक-गोपाल        |
| <b>३</b> 0, |             | पा. ४१११९७०                                |                 | शास्त्री दर्शनकेसरी, तृतीय संस्करण,       |
| ₹9.         |             | ८३: १७, पंक्ति ४-५                         |                 | वाराणसीः चौखम्बा सुरभारती, १९८७ ।         |
| <b>३</b> २. |             | र, पंक्ति ३- <b>५</b>                      | प्रदीप          | हेर्नुहोस् -पतञ्जलि ।                     |
| 33.         |             | , पंक्ति १५-१७                             | बृ.उ.           | बृहदारण्यक-उपनिषद्, शांकर-भाष्य र         |
| 38.         |             | नाधिपतिं सुषेणमुद्दिश्य लोकान्तर-          |                 | टीकाहरू सहित, उपनिषद्भाष्य खण्ड           |
|             | गीतकीर्तिम  |                                            |                 | ३, सम्पादक-एस् सुब्रहमय शास्त्री,         |
|             | आचारशृद्धे  | भयवंशदीपं शुद्धान्तरक्ष्या जगदे कुमारी ॥   |                 | वाराणसी: महेश अनुसन्धान संस्थान,          |
|             | _           | पार्थिव एष यज्वा रघु. ६।४५-४६              |                 | १९८६                                      |
| ₹¥.         |             | श्रीकृष्णसंग जोडिएका पशुपालन सम्बन्धी      | मनु.            | मनुस्मृति, कुल्लुकभट्टकृत टीका सहित,      |
|             | -           | णक प्रसंग गोकुलका हुन् र गोकुलमा           |                 | सम्पादक-गोपाल शास्त्री नेने, बनारसः       |
|             |             | पालनपोषण गोपहरूले गरेका हुन्।              |                 | चौखम्बा संस्कृत सिरीज् अफिस १९३४ ।        |
|             |             | गोपहरू वृष्णिवंशी होइनन्, अतः              | मल्ल, कमलप्रकाश | ा, लिङ्ग्विस्टक् आर्कियोलोजी अफ् दि       |
|             |             | । गोकुल बृन्दाबनमा कृष्णले पशु चराएका      |                 | नेपाल भ्याली : अ प्रिलिमिनरी रिपोर्ट,     |
|             |             | मथुराका वृष्णिवंशीहरूलाई पशुपालक           |                 | कैलास, वर्ष ८, अंक १-२, १९८१              |
|             | मान्त सम्   |                                            |                 | पृ. ४-२३।                                 |
| सन्दर्भ     | -           |                                            |                 | रिभर नेम्स् अफ् दि नेपाल भ्यालीः          |
| आचार्य      | , दिवाकर    | 'नेपाल शब्दको व्युत्पत्तिका सम्बन्धमा'     |                 | अस्टडी इन् कल्चरल् एनेक्सेसन्,            |
|             |             | गरिमा, सम्पादक-गोपाल पराजुली,              |                 | कन्ट्रिव्युसन् टु नेपालीज् स्टडीज् , वर्ष |
|             |             | वर्ष १७, अंक ७ (२०५६ असार),                |                 | ९, अंक १-२, १९८३                          |
|             |             | पृ. ६७-७६।                                 |                 | पृ. ५७-६८                                 |
| उद्योत      |             | हेर्नुहोस्-पतञ्जलि                         |                 | नेपालः आर्कियोलोजी अफ् दि वर्ड्           |
| काशिक       | ī           | काशिकावृत्ति, न्यास र पदमञ्जरी टीका        |                 | हेरिटेज् प्रिजर्भेसन्: टुरिज्म फर्        |
|             |             | सहित, सम्पादक-कालिका प्रसाद शुक्ल          |                 | दुमरो, काठमाण्डुः पाटा नेपालच्याप्टर      |
|             |             | र द्वारिकादास शास्त्री, भाग १-६,           |                 | एण्ड नेपाल हेरिटेज सोसाइटी १९८३ क         |
|             |             | वाराणसीः सुधी प्रकाशन, १९८३-८५             | महा.            | महाभारत, गीताप्रेस संस्करण।               |

अनुशासनपर्व (अन्.), उद्योगपर्व (उद्योग.) कर्णपर्व (कर्ण.), भीष्मपर्व (भीष्म.) र सभापर्व (सभा.) समाविष्ट भएका खण्डहरू।

रघ्.

रघवंश-महाकाव्य, मल्लिनाथी टीकासहित, सम्पादक- वास्देवलक्ष्मण शास्त्री, बनारसः मोतिलाल बनारसीदास, 99091

लाहा, विमलचरण प्राचीन भारतका ऐतिहासिक भूगोल

(अनुवाद), अनुवादक- राम कृष्ण द्विवेदि, लखनकः उत्तर प्रदेश हिंदी ग्रन्थ अकादमी, १९७२

ले नेपाल, भाग १-२, पेरिसः एर्नेस्ट लेरोक्स, १९०५

लेभी, सिल्वां

# पुरातत्त्व विभागको गतिविधि (आ. व. ०५६/५७)

–शोभा श्रेष्ठ

नेपाली संस्कृतिको निधिको रूपमा रहेका हाम्रा ऐतिहासिक तथा धार्मिक स्मारकहरू पुरातात्त्विक स्थलहरु, कलात्मक तथा ऐतिहासिक वस्तुहरू, धार्मिक नाच तथा जात्रा रितिरवाज तथा पर्वहरू सबैको संरक्षण गर्नु आजको चिन्तनको विषय हो । नेपालको भौतिक तथा सांस्कृतिक सम्पदाको रूपमा देखिने वास्तुकला, मूर्तिकला ऐतिहासिक तथा पुरातात्त्विक वस्तुहरू, स्मारक, घर भवनहरू तथा अभिलेखहरूले तत्कालीन जीवन शैली तथा संस्कृतिको अभिव्यक्त गर्दछ ।

यस प्रकारका वस्तुहरू नेपाल अधिराज्यभिर छिरिएर रहेका छन् र यी सम्पदाहरूको संरक्षण गर्नु हामी सबैको जिम्मेवारी हो तापिन श्री ५ को सरकार पुरातत्त्व विभागलाई यस सन्दर्भमा एउटा जिम्मेवार निकाय तोकेको हुँदा यस विभागले विशेष ध्यान दिनु परेको छ । पुरातत्त्व विभागको मुख्य उद्देश्य अधिराज्यभिर छिरिएर रहेका सांस्कृतिक सम्पदाहरूको सर्भेक्षण तथा संरक्षण गर्नुका साथै पुरातात्त्विक स्थल प्राचीन भग्नावशेष र ऐतिहासिक थलोहरूको अन्वेषण, उत्खनन्, विश्लेषण र संरक्षण गरी प्रदर्शन गर्नुका साथै सर्वसाधारणको जानकारीको लागि प्रकाशन गर्न् समेत रहेको छ । खासगरी प्राचीन स्मारकहरू

(मठ, मन्दिर, पाटी पौवा, शिवालय, देवालय, सत्तल चपा र चोछें) को संचालन तथा संरक्षण गर्ने विभिन्न निकायहरु र खास गरी गुठी संस्थान, निजि गुठी र दाताहरूको दायित्त्व भए तापिन यी निकायहरू निस्कृय र उदाशीन हुनुका साथै आफ्नो दायित्त्वबाट अलगिदै जाने परम्पराको शुरूवात हुन थालेकोले अधिराज्यको पचहत्तरै जिल्लामा रहेका स्मारकहरूको संरक्षण, सम्बर्द्धन गर्ने सम्पूर्ण दायित्त्व पुरातत्त्व विभागको हन थालेको छ ।

श्री ५ को सरकारको विकास योजनामा पुरातत्त्व विभागले गर्नु पर्ने कार्य क्षेत्रहरूका लागि ज्यादै सीमित मात्रामा बजेट विनियोजित हुने हुँदा कार्य क्षेत्रको तुलनामा लगानी रकम ज्यादै कम भएकोले रकम र कार्यमा सामञ्जस्य स्थापित गर्न विभागले धेरै कठिनाइहरू भोग्नु परेको छ। तर पनि प्राप्त सीमित श्रोत र साधनबाट सकेसम्म बढी से बढी कामहरू संचालन गर्ने तर्फ पुरातत्त्व विभागको कोशिस रहेको छ।

यता केही वर्षदेखि सांस्कृतिक सम्पदा संरक्षण कार्यमा लगानी रकमको अनुपातमा केही वृद्धि हुँदै गएको छ तर पनि विगत चार वर्षको विकास तर्फको राष्ट्रिय वार्षिक बजेट र त्यसमध्ये यस विभागबाट अधिराज्यका पचहत्तर जिल्लामा संचालित विकास कार्यक्रमहरूको लागि विनियोजित रकमलाई तुलनात्मक अध्ययन गर्दा निम्न तालिकाबाट राष्ट्रको वार्षिक विकास बजेटको के कति प्रतिशत रकम यस क्षेत्रमा लगानी भएको छ प्रष्ट हुनेछ ।

| आ. व.    | विकास तर्फको राष्ट्रिय<br>बजेट<br>(रू. हजारमा) | यस विभागको विकास<br>बजेट<br>(रू. हजारमा) | राष्ट्रिय विकास बजेटको अनुपातमा<br>विभागको विकास बजेटको<br>प्रतिशत |
|----------|------------------------------------------------|------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|
| २०४४/०५४ | ३,४०,३८,८४८                                    | ५७,२८०                                   | ०.१६८%                                                             |
| २०४४/०४६ | ३,७७,४१,१४३                                    | ५४,७४०                                   | ०.१४५%                                                             |
| २०४६/०४७ | ४,१८,५१,८९४                                    | ४६,२२५                                   | ०.११०४५%                                                           |
| २०५७/०५८ | ४,८१,०८,४८९                                    | 89,400                                   | 0.90२5९%                                                           |

यस विभागबाट संचालित विभिन्न विकास आयोजना/ परियोजनाहरू मार्फत प्रत्येक वर्ष राष्ट्रले गरेको लगानी रकमबाट विभिन्न जिल्लाहरूमा गरिएका कामहरू बारेमा सर्वसाधारण सबैमा जानकारी गराउने उद्देश्यले यस विभागले आफ्नो मुखपत्र प्राचीन नेपालमा एक आर्थिक वर्ष भित्र भए गरेका कामको विवरण प्रकाशन गर्दे लैजाने नीति अनुरूप यस अंकमा आर्थिक वर्ष ०५६/०५७ को विकास कार्यहरूको संक्षिप्त विवरण प्रस्तुत गरिएको छ । यस विभाग अन्तर्गत विभिन्न ६ आयोजना/परियोजनाहरू संचालित छन् । प्रत्येक आयोजना/परियोजनाहरूबाट भएका कामहरूको विवरण निम्न अनुसार रहेको छ ।

१. पुरातात्त्विक स्थल संरक्षण तथा सुधार आयोजना:-

यस आयोजना अन्तर्गत पूर्व मेचीदेखि पश्चिम महाकालीसम्मका स्मारकहरूको संरक्षण, पुरातात्त्विक स्थलको उत्खनन्, अन्वेषण, यस विभाग अन्तर्गत रहेको आठवटा संग्रहालयहरू, ६ वटा दरवारहरू, राष्ट्रिय अभिलेखालय, केन्द्रीय सांस्कृतिक सम्पदा संरक्षण प्रयोगशालाहरूको विकास कार्यहरू पर्दछन् । साथै जन-सहभागितामा संचालित कार्यहरूलाई प्रोत्साहन गर्न दिइने आर्थिक सहयोगको कार्य पनि यसैभित्र पर्दछन् । साथै भारतको बनारसमा रहेको एक मात्र नेपाली मन्दिरको जीणोंद्वार कार्य पनि यसै आयोजना अन्तर्गत संचालन गरिएको छ । यस आयोजनाबाट आ.व. ०५६/०५७ मा भएका कामहरू निम्न अनुसार रहेका छन् ।

#### (क) पूर्वाञ्चल

| कामको विवरण                   | वार्षिक बजेट | लक्ष्य | प्रगति | कैफियत |
|-------------------------------|--------------|--------|--------|--------|
|                               | रू. हजारमा   | परिमाण | परिमाण |        |
| पर्खाल निर्माण                | <b>६</b> 00  | 900%   | 900%   |        |
| २. संग्रहालयको पालेघर निर्माण | ७४           | 900%   | 900%   |        |

#### (ख) मध्यमाञ्चल

| कामको विवरण                                         | वार्षिक बजेट | लक्ष्य | प्रगति | कैफियत |
|-----------------------------------------------------|--------------|--------|--------|--------|
| CTON N.W.                                           | रू. हजारमा   | परिमाण | परिमाण |        |
| 9. राष्ट्रिय संग्रहालयको लागि अग्नि नियन्त्रण       |              |        |        |        |
| उपकरण खरीद                                          | 900          | 900%   | 900%   |        |
| २. राष्ट्रिय संग्रहालयमा फिलाटेलिक कक्ष तयार        |              |        |        |        |
| गरी खोल्ने                                          | 850          | 900%   | 900%   |        |
| ३. काष्ठमण्डप जीर्णोद्धार कार्य सम्पन्न गर्ने       | 2,900        | 900%   | 900%   |        |
| ४. भक्तपुर स्थित पुजारी मठको एक पाखा                |              |        |        |        |
| छाना मर्मत गर्ने                                    | 500          | 900%   | 900%   |        |
| ५. भक्तपुर स्थित कला संग्रहालयको कौशी               |              |        |        |        |
| मर्मत गर्ने                                         | <b>६</b> 00  | 900%   | 900%   |        |
| ६. राष्ट्रिय अभिलेखालयको माइकोफिल्म भवनव            | गे           |        |        |        |
| छाना मर्मत                                          | १४६          | 900%   | 900%   |        |
| ७. संकलित अभिलेखहरू मध्ये १० वटा वट्टाको            |              |        |        |        |
| ऐतिहासिक कागजहरूको सूची तयार गरी                    |              |        |        |        |
| प्रकाशन गर्ने                                       | 900          | 900%   | 900%   |        |
| ८. राष्ट्रिय मुद्रा संग्रहालयको लागि नोट तथा        |              |        |        |        |
| मुद्रा खरीद गर्ने                                   | ¥0           | 900%   | 900%   |        |
| ९. मुद्रा संग्रहालयको प्रदर्शन कक्षमा सचित्र        |              |        |        |        |
| नक्सा बनाउने                                        | ७४           | 900%   | 900%   |        |
| १०.सांस्कृतिक सम्पदा प्रवर्द्धन गर्ने खालका         |              |        |        |        |
| भित्ते पात्रो तयार गर्ने                            | 90           | 900%   | 900%   |        |
| ११. साधारण तथा आकस्मिक जीर्णोद्धार कार्यको ।        | फोटो         |        |        |        |
| लगत राख्ने                                          | 200          | 900%   | 900%   |        |
| १२. संरक्षित स्मारक क्षेत्र बौद्ध र चांगुमा प्रस्तर | -            |        |        |        |
| सिमाना राख्ने                                       | Ko           | 900%   | 900%   |        |
| १३. संरक्षित स्मारक क्षेत्र भित्रका स्मारकहरूको     |              |        |        |        |
| वर्गीकरण गर्ने आदि प्रयोजनको लागि स्मारकहरू         | र्वि         |        |        |        |
| विवरण तथा अभिलेख अद्यावधिक गर्ने                    | २५०          | 900%   | 900%   |        |
| १४.विश्व सम्पदा सूचीमा समावेश क्षेत्रहरूको          |              |        |        |        |
| प्रचार प्रसार तथा जनचेतना जगाउने कार्यक             | म            |        |        |        |
| संचालन गर्ने                                        | 900          | 900%   | 900%   |        |

२. नुवाकोट गढीको नक्सा सहित प्रतिवेदन

तयार गर्ने

| कामको विवरण                                                                                                                          | वार्षिक बजेट<br>रू. हजारमा | लक्ष्य<br>परिमाण    | प्रगति<br>परिमाण                                                        | कैफियत                        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|---------------------|-------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|
| १४.संरक्षित स्मारक क्षेत्रमा मापदण्ड अनुसार घर                                                                                       |                            |                     |                                                                         |                               |
| निर्माण गर्ने निजी घर धनीहरूलाई १० प्रतिश                                                                                            | त                          |                     |                                                                         |                               |
| रकम सहुलियत दिने                                                                                                                     | १७७४                       | छें ले मा<br>बाट का | ढोका दरवार क्षेत्र<br>त्र रकम माग गं<br>र्यक्रम संशोधन<br>ारद घरको जीणं | रेको बाँकी रकम<br>गरी नुवाकोट |
| १६. संरक्षित स्मारक क्षेत्र चाँगु स्थित सरस्वती                                                                                      |                            |                     |                                                                         |                               |
| मन्दिर जीर्णोद्धार<br>१७ नुवाकोट तलेजू मन्दिरको भयाल ढोका मर्मत                                                                      | 400                        | 900%                | 900%                                                                    |                               |
| गरी सम्पूर्ण जीर्णोद्धार कार्य सम्पन्न गर्ने<br>१८.देवीघाट स्थित पृथ्वी प्रतिमा स्थलमा बत्ती                                         | 300                        | 900%                | 900%                                                                    |                               |
| मर्मत तथा वातावरण सुधार                                                                                                              | ७४                         | 900%                | 900%                                                                    |                               |
| १९.हनुमानढोका स्थित महाविष्णु मन्दिरको<br>जीर्णोद्धार कार्य शुरू गर्ने<br>२०.केन्द्रिय सांस्कृतिक सम्पदा संरक्षण                     | 9000                       | 900%                | 900%                                                                    |                               |
| प्रयोगशालाको उत्तर तर्फको छाना मर्मत गर्ने<br>२१. नुवाकोट स्थित सात तले दरवारमा रसायन                                                | ६५०                        | 900%                | 900%                                                                    |                               |
| संरक्षण गर्ने                                                                                                                        | १७४                        | 900%                | 900%                                                                    |                               |
| २२.राष्ट्रिय संग्रहालय र कला संग्रहालय भक्तपुरकं<br>गरी ४० थान पौवाको रसायन संरक्षण गर्ने<br>२३.प्रयोगशाला विकासको लागि रसायन र औजार | 900                        | 900%                | 900%                                                                    |                               |
| खरीद गर्ने                                                                                                                           | २००                        | 900%                | 900%                                                                    |                               |
| (ग) पश्चिमाञ्चल                                                                                                                      |                            |                     |                                                                         |                               |
| कामको विवरण                                                                                                                          | वार्षिक बजेट               | लक्ष्य              | प्रगति                                                                  | कैफियत                        |
|                                                                                                                                      | रू. हजारमा                 | परिमाण              | परिमाण                                                                  |                               |
| <ol> <li>रामग्रामको उत्खनन् जारी राख्ने</li> </ol>                                                                                   | 340                        | 900%                | 900%                                                                    |                               |

YO

900%

900%

|    |                                                | ४६   |      |      | प्राचीन नेपाल |
|----|------------------------------------------------|------|------|------|---------------|
| ₹. | लमजुंग दरवारमा खानेपानी र शौचालयको             |      |      |      |               |
|    | काम पूरा गर्ने                                 | 320  | 900% | 900% |               |
| 8. | क्षेत्रिय संग्रहालय पोखराको हाता पर्खालको      |      |      |      |               |
|    | बाँकी काम पूरा गर्ने                           | 9000 | 900% | 900% |               |
| X. | पुरानो र नयाँ प्रदर्शन कक्ष जोड्ने सेड बनाउने  | 300  | 900% | 900% |               |
| €. | नयाँ प्रदर्शन कक्षमा आवश्यक व्यवस्था गरी       |      |      |      |               |
|    | प्रदर्शन कक्ष खोल्ने                           | 900  | 900% | 900% |               |
| 9. | देवदह क्षेत्रको अध्ययन सर्भेक्षण गरी सुरक्षाको |      |      |      |               |
|    | लागि तारवार लगाउने                             | 900  | 900% | 900% |               |
| 5. | कपिलवस्तु संग्रहालयको जग्गामा अतिक्रमण         |      |      |      |               |
|    | रोक्न हाता पर्खाल लगाउने                       | 450  | 900% | 900% |               |
| 9. | कार्यालय भवनमा रंगरोगन तथा संग्रहालय           |      |      |      |               |
|    |                                                |      |      |      |               |

200 900% 900%

#### (घ) मध्यपश्चिमाञ्चल

भवनको छाना मर्मत गर्ने

| कामको विवरण                                                 | वार्षिक बजेट<br>रू. हजारमा | लक्ष्य<br>परिमाण | प्रगति<br>परिमाण | कैफियत                                   |
|-------------------------------------------------------------|----------------------------|------------------|------------------|------------------------------------------|
| <ol> <li>सुर्खेत संग्रहालयको आवश्यक व्यवस्था गरी</li> </ol> |                            |                  |                  |                                          |
| सर्वसाधारणको लागि खुला गर्ने                                | 500                        | 900%             | 900%             |                                          |
| साम्राज्येश्वर महादेव मन्दिरको जीर्णोद्धार                  | १४४०                       | 900%             | 900%             | यो मन्दिर भारतको<br>बनारसमा<br>रहेको छ । |

पुरातात्त्विक स्थल संरक्षण तथा सुधार आयोजनामा अधिराज्यभिर रहेका स्मारकहरूको अपर्भाट आइपर्ने आपत्कालीन काम गर्न समेत रकम व्यवस्था भएको छ। आ.व. ०५६/५७ मा आपत्कालीन संरक्षण अन्तर्गन निम्न अनुसार को कामहरू भएका छन्।

|   |                                                                    | ४६   |      |      | प्राचीन नेपाल |
|---|--------------------------------------------------------------------|------|------|------|---------------|
|   | . लमजुंग दरवारमा खानेपानी र शौचालयको                               |      |      |      |               |
|   | काम पूरा गर्ने                                                     | 370  | 900% | 900% |               |
| 1 | ८. क्षेत्रिय संग्रहालय पोखराको हाता पर्खालको                       |      |      |      |               |
|   | बाँकी काम पूरा गर्ने                                               | 9000 | 900% | 900% |               |
| 4 | . पुरानो र नयाँ प्रदर्शन कक्ष जोड्ने सेड बनाउने                    | 300  | 900% | 900% |               |
| 6 | नयाँ प्रदर्शन कक्षमा आवश्यक व्यवस्था गरी                           |      |      |      |               |
|   | प्रदर्शन कक्ष खोल्ने                                               | 900  | 900% | 900% |               |
| 1 | <ol> <li>देवदह क्षेत्रको अध्ययन सर्भेक्षण गरी सुरक्षाको</li> </ol> |      |      |      |               |
|   | लागि तारवार लगाउने                                                 | 900  | 900% | 900% |               |
| 7 | s. कपिलवस्तु संग्रहालयको जग्गामा अतिक्रमण                          |      |      |      |               |
|   | रोक्न हाता पर्खाल लगाउने                                           | X50  | 900% | 900% |               |
| 9 | <ol> <li>कार्यालय भवनमा रंगरोगन तथा संग्रहालय</li> </ol>           |      |      |      |               |
|   | भवनको छाना मर्मत गर्ने                                             | २००  | 900% | 900% |               |
|   |                                                                    |      |      |      |               |

#### (घ) मध्यपश्चिमाञ्चल

| कामको विवरण                                                 | वार्षिक बजेट<br>रू. हजारमा | लक्ष्य<br>परिमाण | प्रगति<br>परिमाण | कैफियत                                |
|-------------------------------------------------------------|----------------------------|------------------|------------------|---------------------------------------|
| <ol> <li>सुर्खेत संग्रहालयको आवश्यक व्यवस्था गरी</li> </ol> |                            |                  |                  |                                       |
| सर्वसाधारणको लागि खुला गर्ने                                | 200                        | 900%             | 900%             |                                       |
| साम्राज्येश्वर महादेव मन्दिरको जीर्णोद्धार                  | १४४०                       | 900%             | 900%             | यो मन्दिर भारतके<br>बनारसम<br>रहेको छ |

पुरातात्त्विक स्थल संरक्षण तथा सुधार आयोजनामा अधिराज्यभिर रहेका स्मारकहरूको अपर्भट आइपर्ने आपत्कालीन काम गर्न समेत रकम व्यवस्था भएको छ। आ.व. ०५६/५७ मा आपत्कालीन संरक्षण अन्तर्गन निम्न अनुसार को कामहरू भएका छन्।

पुरातत्त्व विभाग....

| आपत्कालिन संरक्ष                  | ग कामहरू                            | १७१९ | 900% | 900% | कैफियत            |
|-----------------------------------|-------------------------------------|------|------|------|-------------------|
| १. इटाखेल गा.वि.स                 | स. किसीपीडी स्थित कालीका            |      |      |      | यस मन्दिरको       |
| मन्दिरको जीर्णो                   | द्वार                               |      |      |      | जीर्णोद्धार कार्य |
|                                   |                                     |      |      |      | ५० प्रतिशत        |
|                                   |                                     |      |      |      | काम जन            |
|                                   |                                     |      |      |      | सहभागितामा        |
|                                   |                                     |      |      |      | भएको ।            |
| २. वागदरवार स्थित                 | त भीम भक्तेश्वर मन्दिरको            |      |      | 3;   | गिमसेन प्रतिष्ठान |
| जीर्णोद्धार कार्य                 | सम्पन्न                             |      |      | को   | पनि सहभागिता      |
|                                   |                                     |      |      |      | रहेको ।           |
| ३. चांगु नारायण क्षे              | नेत्रमा रहेको चण्डी भैरव            |      |      |      | ५०% स्थानीय       |
| मन्दिर जीर्णोद्धार                |                                     |      |      |      | जन सहभागिता       |
|                                   |                                     |      |      |      | रहेको ।           |
| ४. मध्यपुर थिमि न                 | गरपालिकामा रहेको नगदेश स्थि         | त    |      | उपभ  | गेक्ता समितिलाई   |
| सिद्धि गणेश द्योह                 | व्रें                               |      |      |      | रकम उपलब्ध        |
|                                   |                                     |      |      |      | गराई दिएकोमा      |
|                                   |                                     |      |      |      | सामग्री मात्र     |
|                                   |                                     |      |      | स    | कलन गरिएको        |
| ५. का.म.न.पा. वड                  | ा नं. १२ मा रहेको बाऱ्ह वर्षे       |      |      | X0   | प्रतिशत स्थानीय   |
| इनार जीर्णोद्धार                  |                                     |      |      |      | जन सहभागिता       |
|                                   |                                     |      |      |      | रहेको ।           |
| ६. भक्तपुर भौखेल                  | स्थित ज्योर्तिलिंगेश्वर जीर्णोद्धार |      |      |      | आवश्यक ईंटा       |
|                                   |                                     |      |      | उपभ  | गेक्ता समितिबाट   |
|                                   |                                     |      |      |      | प्राप्त भएको ।    |
| ७. नवलपरासी स्थि                  | त रामग्रामको सुरक्षाको लागि         |      |      |      | रामग्राम          |
| तारवार लगाएक                      | गे                                  |      |      |      | नगरपालिकाबाट      |
|                                   |                                     |      |      |      | काम भएको।         |
| <ul><li>सोमलिंगेश्वर मा</li></ul> | न्दिर चांगुको रसायन संरक्षण गरे     | को   |      |      |                   |
| ९. सुर्खेत संग्रहालय              | को आवश्यक मर्मत संभार गरिए          | को   |      |      | संग्रहालय खोल्न   |
|                                   |                                     |      |      |      | आवश्यक थप         |
|                                   |                                     |      |      |      | कार्य गरिएको।     |

| कामको विवरण                                                         | वार्षिक बजेट | लक्ष्य | प्रगति | कैफियत            |
|---------------------------------------------------------------------|--------------|--------|--------|-------------------|
|                                                                     | रू. हजारमा   | परिमाण | परिमाण |                   |
| <ol> <li>प्रतिमा स्थल भ्यू पाटी, सूचना केन्द्र वरपर</li> </ol>      |              |        |        |                   |
| गऱ्हा सुधार र बाटो बनाउने                                           | 500          | 900%   | 900%   |                   |
| २. पृथ्वी पार्कमा विद्युतीकरण                                       | 9240         | 900%   | 900%   |                   |
| ३. पानीको पाइप लाइन जोड्ने                                          | 950          | 900%   | 900%   |                   |
| ४. प्रतिमा स्थल वरपर फूल बिरूवा लगाउने चौर                          |              |        |        |                   |
| बनाउने र स्याहार संभार गर्ने                                        | 400          | 900%   | 900%   |                   |
| <ol> <li>आवश्यक व्यवस्था मिलाई संग्रहालय खोल्ने</li> </ol>          | 800          | 900%   | 900%   | कार्यक्रम संशोधन  |
|                                                                     |              |        |        | भई माथिल्लो       |
|                                                                     |              |        |        | दरवारको मर्मत     |
|                                                                     |              |        |        | संभार गरिएको ।    |
| ६. पोखरी थोकको सोन्ह खुट्टे पाटी, गणेश मन्दिर                       | ₹            |        |        |                   |
| विरेन चोकको विरमकाली मन्दिरको                                       |              |        |        |                   |
| मर्मत संभार गर्ने                                                   | 400          | 900%   | 900%   |                   |
| ७. गोरखा दरवारको हेलीप्याड पूर्वको रिटेनिंग                         |              |        |        |                   |
| बाल बनाउने                                                          | 980          | 900%   | 900%   |                   |
| <ul><li>दिव्य उपदेश डवलीको बाँकी काम सम्पन्न गरे</li></ul>          | र्ने १५०     | 900%   | 900%   |                   |
| ९. ढुंगरे भगवती मन्दिर जीर्णोद्धार गर्ने                            | २००          | 900%   | 900%   |                   |
| ३. स्वयम्भू क्षेत्र संरक्षण योजना                                   |              |        |        |                   |
| कामको विवरण                                                         | वार्षिक बजेट | लक्ष्य | प्रगति | कैफियत            |
|                                                                     | रू. हजारमा   | परिमाण | परिमाण |                   |
| <ol> <li>स्वयम्भू चैत्यको जीर्णोद्धार गरी मोटर पार्कदेखि</li> </ol> |              |        |        |                   |
| आनन्दकुटी विहारसम्मको बाटोको काम गर्ने                              | १२४७         | 900%   | 900%   |                   |
| २. सव्यगु विहार जीर्णोद्धार गर्ने                                   | 9400         | 900%   | 900%   | पूजारी र स्वयम्भू |
|                                                                     |              |        |        | महासमितिको पनि    |
|                                                                     |              |        |        | सहभागिता रहेको    |
| ३. आपतकालीन संरक्षण अन्तर्गत शान्तिपुरको                            |              |        |        |                   |
| भित्तेचित्र संरक्षण गर्न काठको छेकवार लगाएक                         | ने ५३        | 900%   | 900%   |                   |

## ४. स्मारक संरक्षण तथा हेरचाह कार्यालय, भक्तपुर

| कामको विवरण                                                                                                                                         | वार्षिक बजेट                             | लक्ष्य           | प्रगति                 | कैफियत                                                                                                            |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|------------------|------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                     | रू. हजारमा                               | परिमाण           | परिमाण                 |                                                                                                                   |
| <ol> <li>भक्तपुर दरवार क्षेत्रमा रहेको कृष्ण</li> </ol>                                                                                             |                                          |                  |                        |                                                                                                                   |
| मन्दिरको जीर्णोद्धार                                                                                                                                | 9900                                     | 900%             | 900%                   |                                                                                                                   |
| २. भक्तपुर नगरपालिका वागेश्वरी गा.वि.स.                                                                                                             |                                          |                  |                        |                                                                                                                   |
| स्थित तीनमुखे शिवलिङ्ग मन्दिर निर्माण                                                                                                               | 370                                      | 900%             | 900%                   |                                                                                                                   |
| ३. गणेश मन्दिर जीर्णोद्धार र दुगुमाला चैत्यको                                                                                                       |                                          |                  |                        |                                                                                                                   |
| वातावरण सुधार तथा पाँचतले मन्दिरको                                                                                                                  |                                          |                  |                        |                                                                                                                   |
| क्तुवाहरूको रसायनिक संरक्षण                                                                                                                         | २५०                                      | 900%             | 900%                   |                                                                                                                   |
| ४. भक्तपुर स्मारक क्षेत्रको गुरूयोजना तयार                                                                                                          |                                          |                  |                        |                                                                                                                   |
| गर्न भ.न.पा.लाई रकम उपलब्ध गराएको                                                                                                                   | 900                                      | 900%             | 900%                   | विभागवाट ४०%                                                                                                      |
|                                                                                                                                                     |                                          |                  |                        | रकमको सहयोग                                                                                                       |
|                                                                                                                                                     |                                          |                  |                        | उपलब्ध गराउने                                                                                                     |
|                                                                                                                                                     |                                          |                  |                        | वापतको रकम                                                                                                        |
|                                                                                                                                                     |                                          |                  |                        |                                                                                                                   |
| ५ काठमाडौं उपत्यका सांस्कृतिक सम्पदा संरक्ष                                                                                                         | गण गरूयोजना                              |                  |                        |                                                                                                                   |
| ५. काठमाडौं उपत्यका सांस्कृतिक सम्पदा संरक्ष                                                                                                        | गण गुरूयोजना                             | Y                |                        |                                                                                                                   |
| <ol> <li>काठमाडौं उपत्यका सांस्कृतिक सम्पदा संरक्ष<br/>कामको विवरण</li> </ol>                                                                       | ाण गुरूयोजना<br>वार्षिक बजेट             | लक्ष्य           | प्रगति                 | कैफियत                                                                                                            |
|                                                                                                                                                     |                                          | लक्ष्य<br>परिमाण | प्रगति<br>परिमाण       | कैफियत                                                                                                            |
| कामको विवरण                                                                                                                                         | वार्षिक बजेट                             |                  |                        | कैफियत                                                                                                            |
|                                                                                                                                                     | वार्षिक बजेट                             |                  |                        | कैफियत                                                                                                            |
| कामको विवरण<br>ने. ललितपुर दरवार क्षेत्रमा रहेको भीमसेन<br>मन्दिर जीर्णोद्धार                                                                       | वार्षिक बजेट<br>रू. हजारमा               | परिमाण           | परिमाण                 | कैफियत<br>जिल्ला प्रशासन                                                                                          |
| कामको विवरण<br>ने. ललितपुर दरवार क्षेत्रमा रहेको भीमसेन<br>मन्दिर जीर्णोद्धार                                                                       | वार्षिक बजेट<br>रू. हजारमा<br>अपू        | परिमाण<br>१००%   | परिमाण<br>१००%         |                                                                                                                   |
| कामको विवरण<br>ने. ललितपुर दरवार क्षेत्रमा रहेको भीमसेन<br>मन्दिर जीर्णोद्धार                                                                       | वार्षिक बजेट<br>रू. हजारमा<br>अपू        | परिमाण<br>१००%   | परिमाण<br>१००%         | जिल्ला प्रशासन                                                                                                    |
| कामको विवरण<br>ने. ललितपुर दरवार क्षेत्रमा रहेको भीमसेन<br>मन्दिर जीर्णोद्धार                                                                       | वार्षिक बजेट<br>रू. हजारमा<br>अपू        | परिमाण<br>१००%   | परिमाण<br>१००%<br>१००% | जिल्ला प्रशासन<br>कार्यालय मार्फत                                                                                 |
| कामको विवरण<br>ने. ललितपुर दरवार क्षेत्रमा रहेको भीमसेन<br>मन्दिर जीर्णोद्धार                                                                       | वार्षिक बजेट<br>रू. हजारमा<br>अपू        | परिमाण<br>१००%   | परिमाण<br>१००%<br>१००% | जिल्ला प्रशासन<br>कार्यालय मार्फत<br>रकम वितरणको                                                                  |
| कामको विवरण  ते. लिलतपुर दरवार क्षेत्रमा रहेको भीमसेन  मन्दिर जीर्णोद्धार  २. आयु गुठी सत्तलको मुआब्जा रकम दिने                                     | वार्षिक बजेट<br>रू. हजारमा<br>अपू        | परिमाण<br>१००%   | परिमाण<br>१००%<br>१००% | जिल्ला प्रशासन<br>कार्यालय मार्फत<br>रकम वितरणको<br>कारवाही भइरहेको                                               |
| कामको विवरण  ते. लिलतपुर दरवार क्षेत्रमा रहेको भीमसेन  मन्दिर जीर्णोद्धार  २. आयु गुठी सत्तलको मुआब्जा रकम दिने                                     | वार्षिक बजेट<br>रू. हजारमा<br>अपू        | परिमाण<br>१००%   | परिमाण<br>१००%<br>१००% | जिल्ला प्रशासन<br>कार्यालय मार्फत<br>रकम वितरणको<br>कारवाही भइरहेको<br>तर घरधनीहरूमा                              |
| कामको विवरण  ते. लिलतपुर दरवार क्षेत्रमा रहेको भीमसेन मन्दिर जीर्णोद्धार  २. आयु गुठी सत्तलको मुआब्जा रकम दिने                                      | वार्षिक बजेट<br>रू. हजारमा<br>अपू        | परिमाण<br>१००%   | परिमाण<br>१००%<br>१००% | जिल्ला प्रशासन<br>कार्यालय मार्फत<br>रकम वितरणको<br>कारवाही भइरहेको<br>तर घरधनीहरूमा<br>विवाद भई रकम              |
| कामको विवरण  ते. लिलतपुर दरवार क्षेत्रमा रहेको भीमसेन मिन्दर जीर्णोद्धार  ते. आयु गुठी सत्तलको मुआब्जा रकम दिने                                     | वार्षिक बजेट<br>रू. हजारमा<br>७१४<br>४०० | परिमाण<br>१००%   | परिमाण<br>१००%<br>१००% | जिल्ला प्रशासन<br>कार्यालय मार्फत<br>रकम वितरणको<br>कारवाही भइरहेको<br>तर घरधनीहरूमा<br>विवाद भई रकम<br>वितरण हुन |
| कामको विवरण  त. लिलतपुर दरवार क्षेत्रमा रहेको भीमसेन मन्दिर जीर्णोद्धार  २. आयु गुठी सत्तलको मुआब्जा रकम दिने                                       | वार्षिक बजेट<br>रू. हजारमा<br>७१५<br>४०० | परिमाण<br>१००%   | परिमाण<br>१००%<br>१००% | जिल्ला प्रशासन<br>कार्यालय मार्फत<br>रकम वितरणको<br>कारवाही भइरहेको<br>तर घरधनीहरूमा<br>विवाद भई रकम<br>वितरण हुन |
| कामको विवरण  त. लिलतपुर दरवार क्षेत्रमा रहेको भीमसेन मन्दिर जीर्णोद्धार  त. आयु गुठी सत्तलको मुआब्जा रकम दिने  त. आपु गुठी सत्तलको मुआब्जा रकम दिने | वार्षिक बजेट<br>रू. हजारमा<br>७१५<br>४०० | परिमाण<br>१००%   | परिमाण<br>१००%<br>१००% | जिल्ला प्रशासन<br>कार्यालय मार्फत<br>रकम वितरणको<br>कारवाही भइरहेको<br>तर घरधनीहरूमा<br>विवाद भई रकम<br>वितरण हुन |

#### ६. काभ्रे एकीकृत आयोजना

| सामाजिक क्षेत्रको कार्यक्रम                               | वार्षिक बजेट<br>रू. हजारमा | लक्ष्य<br>परिमाण | प्रगति<br>परिमाण | कैफियत |
|-----------------------------------------------------------|----------------------------|------------------|------------------|--------|
| <ol> <li>नाला स्थित करूणामय मन्दिर जीर्णोद्धार</li> </ol> | १२७३                       | 900%             | 900%             |        |
| २. पनौती स्थित नर्सिंह मठको जीर्णोद्धार                   | 9930                       | 900%             | 900%             |        |
| ३. पनौती स्थित भगवती मन्दिरको जीर्णोद्धार                 | १३७८                       | 900%             | 900%             |        |
| ४. वनेपामा बाटोमा ढुंगा छाप्ने                            | १३८२                       | 900%             | 900%             |        |
| <ol> <li>चक्रज्योति स्कूल भवन निर्माण</li> </ol>          | १३२७                       | 900%             | 900%             |        |

| कृषि क्षेत्रको कार्यक्रम                                   | वार्षिक बजेट | लक्ष्य | प्रगति | कैफियत |
|------------------------------------------------------------|--------------|--------|--------|--------|
|                                                            | रू. हजारमा   | परिमाण | परिमाण |        |
| <ol> <li>पाँच गा.वि.स.हरुमा मौरी पालन कार्यक्रम</li> </ol> | ४७७७         | 900%   | 900%   |        |
| २. ६ गा.वि.स.मा बाखा पालन कार्यक्रम                        | ४७६०         | 900%   | 900%   |        |
| ३. बनेपामा नमुना कृषि कार्यक्रम                            | ४१४१         | 900%   | 900%   |        |

माथि उल्लेख गरिएका विकास कार्यक्रमहरू बाहेक यस विभागबाट भएका अन्य महत्त्वपूर्ण गतिविधिहरू निम्न अनुसार रहेका छन्। प्राचीनकालदेखि काठमाडौं उपत्यकामा प्रचलनमा रहेका विभिन्न नृत्य तथा जात्रा पर्वहरू निरन्तर रूपमा चिलरहोस् भन्ने उद्देश्यले पुरातत्त्व विभागले यी नाच तथा जात्रा पर्वहरूलाई वार्षिक रूपमा आर्थिक अनुदान दिने गरेको छ। न्यून रूपमा दिने गरेको अनुदान रकममा २०५३ सालमा मन्त्रिपरिषद्को निर्णयबाट पाइरहेको अनुदान रकममा पचास प्रतिशत वृद्धि गरिएको र प्रत्येक दुई वर्षमा सो रकममा दश प्रतिशतले वृद्धि गर्ने गरिएको छ। साथै नाचको प्रकृति, कलाकारको संख्या र औचित्य हेरी प्रत्येक पाँच वर्षमा नाचको लुगा फेर्नको लागि एक मुष्ट रकम दिने निर्णय भएको छ। आ.व. ०५६/५७ मा निम्न नाच तथा जात्राहरूलाई निम्न अनुसारको आर्थिक अनुदान उपलब्ध गराइएको थियो।

#### क) नाचहरू

| १. भक्तपुरको ६ थरी महाकाली ना     | चहरू         |
|-----------------------------------|--------------|
| क) लोहला समूहको लागि              | रू.६,६०० ।-  |
| ख) फैजु समूहको लागि               | रू.६,६०० ।-  |
| ग) मुस्याजु समूहका लागि           | रू.६,६०० ।   |
| घ) खर्वुजा समूहको लागि            | रू.६,६०० ।-  |
| ङ) डण्डेख्या समूहको लागि          | रू.६,६०० ।-  |
| च) दैवज्ञ समूहको लागि             | रू. ८,८०० ।- |
| २. भक्तपुरको रामचन्द्र नाचको लागि | रू. ६,६०० ।- |
| ३. लाखेनाच, मजिपाट                | रू. ४,४०० ।- |
| ४. सवभक्कु नाच, हल्चोक            | रू. ४,४०० ।- |
| ५. गाउने ठाडी, यटखा               | रू. १,६०० ।- |

पुरातत्त्व विभाग....

६. दैत्यनाच, जोरगणेश रू. ६,६०० ।-

७. हात्तीनाच, किलागल रू. २,७५० ।-

इ. अष्टमातुका नाच, लिलतपुर रू. २४,००० ।-

९. कात्तिकनाच, ललितपुर रू. ३४,१०० ।-

१०. दश अवतार नाच, त्रिप्रेश्वर रू.९,९००।-

११. दश अवतार नाच, त्रिपुरेश्वर रू. १०,००० ।- मन्त्रालयबाट

निर्णय गराई दिने पटके

अनुदान

१२.कार्त्तिकनाच, फर्पिंङ रू.१५,०००।- " "

#### ख)जात्राहरू

- १. सिंजात्रा मतया, ललितपुर रू.१६,५०० ।-
- २. माघजात्रा, वटु टोल रू.४,००० ।-
- ३. भीमसेनजात्रा, ललितपुर रू.३,३०० ।-
- ४. श्री कृष्णपूजा, ललितपुर रू. ३,३०० ।-
- ५. निरञ्जना भगवती जात्रा,

नुवाकोट रू. ६,००० ।- मन्त्रालयबाट

निर्णय गराई दिइने पटके

अनुदान ४६ / ५७

पुरातत्त्व विभागले आर्थिक वर्ष ०५६/५७ मा विभिन्न किसिमका ६६०८६५ थान हस्तकलाका सामानहरू जाँच गरी निर्यात गर्नको लागि जाँच पास प्रमाणपत्र दिइएको थियो।

#### प्राविधिक सहयोग

पुरातत्त्व विभागले नगरपालिकाहरू, वडा कार्यालयहरू, संघ संस्था, स्थानीय निकाय तथा व्यक्ति र दाताहरूबाट गरिने स्मारहरूको जीर्णोद्धार कार्यमा आर्थिक अनुदानको साथै प्राविधिक सहयोग उपलब्ध गराउँदै आएको छ । आ.व. ०५६/५७ मा निम्न कार्यहरूको प्राविधिक

प्रतिवेदन तयार गर्नुका साथै स्थलगत निरीक्षण गरी आवश्यक प्राविधिक राय र सुभाव उपलब्ध गराएको थियो ।

- पलान्चोक भगवती मिन्दरको जीर्णोद्धार तथा त्यस परिसरमा रहेको पाटीहरूको मर्मत गर्न आवश्यक पुरातात्त्विक प्रतिवेदन तयार गरी गुठी संस्थानलाई उपलब्ध गराई दिएको ।
- भक्तपुर नगरपालिका कटुन्जे गा.वि.स. वडा नं. द मा रहेको प्राचीन ढुंगेधाराको पानीको सम्बन्धमा प्रतिवेदन तयार गरी आवास तथा भौतिक योजना मन्त्रालयलाई उपलब्ध गराई दिएको ।
   जिल्ला प्रशासन कार्यालय अन्ध्यमको सिफारीशमा
- अछाम जिल्लाको वरगाला गा.वि.स. वडा नं. ७ मा रहेको श्री मालिका देवी मन्दिरको जीर्णोद्धार कार्य गर्न कार्यक्रममा प्रस्तावित गरिएको ।
- ४. समाज सेवी टंकेश्वर सुवेदीको अनुरोधमा रूपन्देही रूद्रपुर गा.वि.स. वार्ड नं. ७ हटैयामा रहेको शिवलिंगको स्थलगत निरीक्षण गरी प्रतिवेदन तयार गराई दिएको ।
- ५. चित्लांग गा.वि.स. वडा नं. ५ बस्ने सन्जय बलामी समेतको अनुरोधमा मकवानपुर जिल्ला चित्लांग गा.वि.स. वडा नं. ५ मा रहेको लिच्छविकालिन अभिलेख संरक्षणको लागि स्थलगत निरीक्षण गरी प्रतिवेदन तयार गरिएको । साथै उक्त अभिलेख संरक्षण गर्न आ.व. ०५७/५८ को कार्यक्रममा समावेश गरिएको ।
- ६. सडक विभाग डिजाइन महाशाखाको अनुरोधमा लेखनाथ मार्गको सामाजिक सेवा समन्वय परिषद पट्टी रहेको देवस्थलको प्रतिवेदन तयार गरी उपलब्ध गराई दिएको।
- ने.वि.सं. सभापित नैनिसंह महर, भागेश्वर वडा
  नं. ९ का सदस्यबाट उक्त भागेश्वर स्थलको संरक्षण
  गर्न निवेदन दिनु भएकोमा उक्त स्थलको स्थलगत
  निरीक्षण गरी प्रतिवेदन तथा ल.ई. तयार गरिएको ।
   य्वा, खेलकृद तथा संस्कृति मन्त्रालयको निर्देशनमा

٩٤.

99

- तीनधारा पाकशाला उत्तर पूर्व रहेको महादेव मन्दिर क्षेत्र बारे स्थलगत निरीक्षण गरी प्रतिवेदन तयार गरी मन्त्रालयलाई उपलब्ध गराई दिएको ।
- ९. जिल्ला प्रशासन कार्यालय नवलपरासी र वैदिक सनातन धर्म कैलाश आश्रम मुकुन्दपुर गा.वि.स. वडा नं. ९ को अनुरोधमा सो स्थलको स्थलगत निरीक्षण गरी प्राविधिक प्रतिवेदन तयार गर्न टोली खटाएको र टोलीबाट प्रतिवेदन पेश गरेको।
- १०. पूर्णमान महर्जन, गुठीयार थकाली मनमैजु गा.वि.स. वडा नं. ५ को अनुरोधमा मनमैजु मन्दिरको जीर्णोद्धार गर्न आवश्यक प्रतिवेदन तथा ल.ई. तयार गरी उपलब्ध गराई दिएको ।
- ११. युवा, खेलकूद तथा संस्कृति मन्त्रालयका निर्देशन र बाल कष्ट विनायक भजन खलः टेंगलको अनुरोधमा रक्तकाली मन्दिरको जीर्णोद्धार गर्न आवश्यक ल.ई. तथा प्रतिवेदन तयार गरिएको । चालु आ.व. मा जीर्णोद्धार गर्न कार्यक्रममा प्रस्तावित गरिएको ।
- १२. विश्व हिन्दू महासंघ, नेपाल राष्ट्रिय समिति लितिपुर लेलेको अनुरोधमा उक्त स्थलको निरीक्षण गरी आवश्यक प्रतिवेदन तयार गरी सो महासंघलाई उपलब्ध गराई दिएको ।
- १३. गा.वि.स. बनौली दनौली र ग्रामीण विकास परिषदको अनुरोधमा विद्यापित डीह (गढ) र सर्लाही जिल्ला स्थित महादेव मन्दिरको तथा सप्तरी स्थित महादेव मन्दिरको स्थलगत निरीक्षण गरी आवश्यक प्रतिवेदन तयार गरिएको ।
- १४. संस्कृति, पर्यटन तथा नागरिक उड्डयन मन्त्रालयको अनुरोधमा टेकू दोभान स्थित जगन्नाथ मन्दिर, थापाथली स्थित जंग हिरण्य हेमनारायण मन्दिर तथा शंखमूल स्थित आठ शिवालयहरूको जीर्णोद्धारको लागि आवश्यक प्रतिवेदन तथा ल.ई. तयार गरी उपलब्ध गराई दिएको । उक्त कार्यको प्राविधिक रेखदेख समेत गर्ने गरेको ।
- १५. लिलतपुर जिल्ला वज्रवाराही गा.वि.स. मा रहेको वज्रवाराही मन्दिरको छाना मर्मत गर्न आवश्यक ल.ई. तयार गरी संस्कृति पर्यटन तथा नागरिक

- उडड्यन मन्त्रालयलाई उपलब्ध गराई दिएको । श्री वैष्णवी टुंडाल देवी युनेस्को संघको अनुरोध र युवा, खेलकूद तथा संस्कृति मन्त्रालयको आदेशमा टुंडाल देवी मन्दिरको जीर्णोद्धारको लागि आवश्यक प्रतिवेदन ल.ई. तयार गरी दुवै निकायलाई उपलब्ध गराई दिएको ।
- काठमाडौं महानगरपालिका वडा नं ५ र वडा नं २० को अनुरोधमा ज्ञानेश्वरस्थित नारायण मन्दिर, भीमसेन स्थानमा रहेको नारायण मन्दिर तथा भद्रकाली मन्दिरसंगैको पाटी जीर्णोद्धार गर्न प्रतिवेदन तयार गरी सम्बन्धित वडाहरूलाई उपलब्ध गराइएको।
- १८. काठमाडौं महानगरपालिका वडा नं. १६ ले माननीय युवा खेलकूद तथा संस्कृति मन्त्रीज्यूमा दिनु भएको निवेदन र माननीय मन्त्रीज्यूको आदेशमा वडा नं. १६ सोऱ्हखुट्टे पाटी क्षेत्रमा स्थलगत निरीक्षण गरी तयार गरिएको प्रतिवेदन अनुसार कारवाही हुन श्री गुठी संस्थानलाई अनुरोध गरी पत्र लेखेको। १९. इटाली स्थित ISIAO (Italian Institute Africa and
- 9९. इटाली स्थित ISIAO (Italian Institute Africa and Orient) संग र बेलायत स्थित क्याम्ब्रिज विश्व विद्यालयसंग भएको सम्भौता अनुसार उक्त संस्थाहरूको र यस विभागका प्राविधिकहरूबाट संयुक्त रूपमा गोटिहवाको उत्खनन् कार्य भएको र कोला क्षेत्रको उत्खनन् कार्य शुरू गरिएको ।
- २०. विश्व सम्पदा सूचीमा समाविष्ट संरक्षित स्मारक क्षेत्रहरूमा लागू गिरएका मापदण्ड अनुकूल निजी घरहरू मर्मत सुधार र नयाँ निर्माण आदि कार्यहरूको लागि आवश्यक प्राविधिक सहयोग र ती क्षेत्रहरूमा टेलिफिल्म र चलचित्र आदि छायांकन गर्न समेत आवश्यक सहयोग दिने कार्यहरू समेत भइरहेको ।
- २१ श्री ५ महेन्द्र प्रकृति संरक्षण कोषको अनुरोधमा उक्त कोष मार्फत जीर्णोद्धार भइरहेको मुस्ताग स्थित थुप्चेन गुम्बाको प्राविधिक रेखदेख गर्न र भित्ते चित्रहरूको रसायन संरक्षण काम गर्न प्राविधिक तथा रसायन विदहरूलाई खटाइएको ।

# प्रधानमन्त्री जङ्गबहादुर राणाको समयको नेपाल-भोट युद्धको ऐतिहासिक सामग्री

गतांकको बाँकी

### '६२३

योश्यो पिट्यस्हासाबार नजा अम्बा रिग्रारि-आया उनले फिकाइपययाह्नन् ए मजान्छ्यारितपिक् आर्जना भनि, नेशी प्रायास्त्र मिम्नाइ प्रनिदेवाचे र्मा वार नैपालकेर कार्ये का द्वा अर्थले चहाइ ग्रन्थके रहेट वी निसुक्त हिकत्यारि लेबी प्रवर्षिनैन्यावेहै। राक्ये चिठीलेबी प्रवासी केंद्रिनार्थिनाः मालाइ पनी नेपालका आस्प्रेका नि मुक्तियीय ठाउँ यर्दा दोमास्यापनी जा हा-आई द्वाभनी गयाथा किन आंध्रनन् चेत्रागर्न आयाका इन्किक साही तिमी हरू नाई पनि के ही चिठीले श्री पठाउँ ठाउठाउमा विकर्र लोकर बक्स ने हामाचेवाने निस्त्रुश्चेवर पनी केही ल्यार्जनके नृत् चिक्ष जितमादो मासा पनी पठाउँ हाम्रामानिस् भीटेकुराजान्यानाईसाठनाइ दिंखु निमीहरूनेनि सुक् अवर त्याउनन् भिन देवा धर्माका नामानाई मे ने अहा सार नामाका दोसासाचिठी जी हामामानि स्भायाक्ता जीना पल्यन्का सिपाही सी न्याः ्र गर्जमा मेहिर उनजे न्यायाका अव र उमा कि स्वादेशी है द को सर भी दिस रिजानाविदाइराज्याङ् नाङ् जान्याबोटायेकमा ठाउ राउ मान्त्राडवाची १५।२० १० प्राप्ति पण्ठाउँमा विकर्वस्थाकान्द्रन् साक्षियामा २०००।२५० भिपाहीः एकाजी मेमागदार नेरे आईवरणका छन् औरवाली सवारह नार-आउ छन् भन्या पार्जना भाजुका द्वाना नायाका राता भैडा नियाका निरकेवान न्यापरा वंदुक्जियाका द्याडाका स्वार हरू लाई देखा थ्या ज्याड ताड जान्यावाठासा कु गावार भाजिजान्याकीज र। रसयेर पिक्थिपिगस्राकी हजार फीजर १०१६ज ना भारादार आयाका छन् पछिहजार फीजर सात्र ने पपनि आई छन् मथा भीना बवर हा माचिवाने न्यायादेवा बर्माकी लामाने पठा याका चिठीर भी ए बार निज्ञामा लाइ प्रायाका चिठी का नकल् स्तत् चळाइ प्रामाका क

# नज्र भेजाहेर हो ना मुकाँ क्रमाकि स्त्राश्वभन

दो मा स्याग्रामना ग्रान्य खेवालेन देन गाई विद्याय दी

उपान चिनीया के खर्र खी वो जा म्यान्तर लेगार्था के देर मास्पराम् नारान लेनदेन जाई परायाका निभीहरू ले आहापरायाका चिरिके उ तरा हामी रिगरिको नाल्येय ने इर वदी देरो जका दिन कु गा जनश्लका हजुरमा मामेल इत्या द्धभन्या चे कु रा आउनन सकदा मेरी सर्दर वार चिरिकि श्री परायाका गोर्साको आतन सकत्या उलो माहेन कु गामा आ

#### **ABOUT THE AUTHORS**

| Mr. Tara Nanda Mishra | -Ex. Deputy Director General, Department of Archaeology, |
|-----------------------|----------------------------------------------------------|
|                       | HMG/ Nepal.                                              |

— Chemist & Conservator, Department of Archaeology, Central Conservation for Cultural Heritage, HMG/Nepal.

-Research Scholar, Nepal.

- Chief, National Numismatic Museum Chhawoni, HMG/Nepal.

- Lecturer, Valmiki Vidhyapith, Kathmandu.

— Chief Research Officer, Department of Archaeology HMG/Nepal.

Mr. Om Prakash Yaday

Mr. Jeet Bahadur Manandhar

Mrs. Saraswoti Singh

Mr. Diwakar Acharya

Mrs. Shobha Shrestha

"प्राचीन नेपाल" का निमित्त प्राग्-इतिहास तथा पुरातत्त्व, लिपिविज्ञान, हस्तलिखित ग्रन्थ, मुद्राशास्त्र, अभिलेख, संग्रहालय तथा लिलतकलासंग सम्बन्धित मौलिक रचनाको माग गरिन्छ ।

रचना संक्षिप्त तर प्रामाणिक हुनुका साथै अद्यापि अप्रकाशित हुनुपर्दछ । तर कुनै प्रकाशित विषयको सम्बन्धमा नयाँ सिद्धान्त र प्रमाण प्रस्तुत गरिएको भए तिनको स्वागत गरिनेछ ।

रचनासंग सम्बन्धित चित्रहरू पठाउन सिकनेछ । रचना पृष्ठको अग्रभागमा मात्र लेखिएको हुनुपर्नेछ । प्रकाशित लेखहरूमा व्यक्त गरिएको भावना वा मत सम्बन्धित लेखकको हुनेछ ।

> महानिर्देशक पुरातत्त्व विभाग रामशाहपथ काठमाडौं, नेपाल

Contribution of original nature dealing with pre-historic and field-archaeology, epigraphy, manuscripts, numismatics, archives, art, anthropology and architecture of Nepal and museum and other techniques connected with various aspects of art work are invited to "Ancient Nepal".

The contribution should be concise and well-documented and based on hitherto unpublished data, if not new interpretation of already known evidence.

The opinions expressed are those of the authors and do not necessarily reflect the views of the Editor or The Department of Archaeology.

Photographs and illustrations (line drawing) may be sent. The typescript should be in double space and one side of the paper only sent to:

The Director General

Department of Archaeology

Ramshahpath

Kathmandu, Nepal